PROGETTO
MAMBRINO

s o fpe

HISTORIAS FINGIDAS

Entre la castidad y la espada: de la virgo bellatrix a la
egregia bellatrix en la ficcidén caballeresca tardomedieval y
el Cristaliin de Espafia

Nuria Aranda Garcia”
(Universidad de Zaragoza - IPH)

Abstract

El motivo de la mujer guerrera, de larga tradicion en las letras universales, gozé de éxito y presencia en
la literatura caballeresca. El presente articulo analiza la evolucién del arquetipo de la virgo bellatrix a la
egregia bellatrix en La Poncella de Francia, narrativa caballeresca breve de finales del siglo XV, y el Cristalidn
de Espaiia, libro de caballerfas de mediados del siglo XVI. Tomando como punto de partida los perso-
najes de la Poncella de Francia y Minerva, se estudia la hibridacién entre la amazona clasica y la doncella
guerrera desde el modelo primigenio de la primera hasta la consolidacién de la segunda, subrayando
cémo estas figuras combinan virtudes heroicas y femeninas sin romper del todo con el orden patriarcal,
pero integrandose plenamente en los cddigos caballerescos.

Palabras clave: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalidn de Espaiia, libros de caballeria,
narrativa caballeresca breve.

The warrior maiden motif, deeply rooted in world literature, found significant success and resonance in
chivalric fiction. This paper examines the evolution of the female warrior archetype from the virgo bella-
trix to the egregia bellatrix in the Poncella de Francia and Cristalian de Espana. Focusing on the characters of
the Poncella de Francia and Minerva, it explores the hybridization of the classical Amazon and the
warrior maiden, showing how these figures embody both heroic and feminine virtues while integrating
fully into chivalric codes without fully challenging patriarchal structures.

Key words: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalian de Espana, chivalric books, short
chivalric narrative.

* El presente trabajo se enmarca dentro del Proyecto de Investigacion «Ultima fase del Catilogo de
obras medievales impresas en castellano (1475-1601): del libro antiguo a las nuevas propuestas de edi-
ci6ény (P1D2022-136675NB-100), concedido por el Ministerio de Ciencia e Innovacién. Se ha realizado
en el marco del Grupo Investigador «Clarisel», que cuenta con la participacién econémica del Departa-
mento de Ciencia, Tecnologfa y Universidad del Gobierno de Aragén y del Fondo Social. Especial agra-
decimiento a M.* Carmen Marin Pina por su valiosa gufa y consejos cuando me aventuro en temas
caballerescos.

Nuria Aranda Garcia, «Entre la castidad v la espada: de la virgo bellatrix a 1a egregia bellatrix en la ficcion
> J S S S
caballeresca tardomedieval y el Cristalidn de Esparia», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 5-53.

DOI; https://doi.org/10.13136/2284-2667/1671- ISSN: 2284-2667.

u


:%20https:/doi.org/10.13136/2284-2667/1671

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

De la virgo bellatrix a 1a egregia bellatrix

Con el sintagma latino vzrgo bellatrix se define un tipo literario de don-
cella que, con actitud guerrera, participa en combates y en hechos de armas
propios de la condiciéon masculina'. Con presencia en la antigiiedad greco-
latina y en la hagiografia (Vega, 2008), el disfraz varonil goz6 de gran po-
pularidad como recurso literario en la Espana aurisecular, especialmente
con la proliferacion de la Comedia Nueva, por lo que fue bastante habitual
encontrar obras pobladas de personajes femeninos que, adoptando el dis-
fraz masculino, se lanzaban a arriesgadas aventuras®. En su vertiente mas
belicosa, la ya enunciada virgo bellatrix, pueden establecerse dos subtipos,
la amazona, de tradicion clasica, y la doncella guerrera, de mayor presencia
en las letras medievales, si bien entre ambas se producen ya desde los
inicios procesos de contaminacion que daran lugar a modelos hibridos en
la literatura renacentista y caballeresca, y cuyos antecedentes resultan difi-
ciles de prefijar (Ashcom, 1960, 59)°. En comun tendtian un componente:
«la participacion de una mujer en actividades que, de acuerdo con una di-
vision tradicional de los papeles sociales y sexuales, son propios de hom-
bres» (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 88).

La amazona constituye el tipo mas singular de vzrgo bellatrix, porque
«supone una subversion casi absoluta, permanente, de unos valores no
puestos nunca en duda por las sociedades patriarcales» (Lacarra y Cacho

! Cualquier trabajo que aborde el tema de la virgo bellatrix es deudor de las investigaciones y aportaciones
de Marin Pina (1989, 81-94).

2 Sobre este tema, véase Bravo-Villasante (1955, 33-59). La mujer vestida de hombre no solo constituye
un motivo folclérico (K1837. Disguise of woman in man’s clothes), sino que esta presente en una larga tradi-
cion literaria europea que llega incluso a remontarse a la literatura hindd. A la hora de estudiar la pervi-
vencia de un determinado motivo en la literatura caballeresca, resultan de especial relevancia los trabajos
desarrollados por Bueno Serrano (2007) para los libros de caballerfas publicados entre 1508 y 1516,
junto con la base de datos MeMoRam (https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/) con un arco
cronolégico mas amplio, Luna Mariscal (2017) para la narrativa caballeresca breve y Zoppi (2023) para
las continuaciones italianas.

3 Lacatra y Cacho Blecua (1990, 87) afiaden también a ciertos personajes femeninos que imponen su
voluntad en sus relaciones con los hombres, se comportan como compafieras dominantes y ejercen la
fuerza fisica sin perder la condicién femenina.


https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/

Nuria Aranda Garcia

Blecua, 1990, 88). En la literatura grecolatina, las amazonas son mencio-
nadas en la [/fada homérica, pero como colectivo que lucha como varones
y que ayuda a un joven Priamo a combatir contra los frigios (Hom. IL. 11,
189). Arctino de Mileto, considerado discipulo de Homero, es el primero
en vincular a estas guerreras con la materia troyana, y menciona por pri-
mera vez a Pentesilea como su reina en su perdida E#idpida, aunque elude
su procedencia geografica. Ya en época clasica se establecen los vinculos
entre estos personajes y los héroes Heracles y Teseo, lo que llevara a Dio-
doro Siculo a narrar tanto los origenes de este pueblo guerrero de mujeres,
como la expedicion de Heracles para conseguir el cinturén de Hipolita
como parte de sus doce trabajos (D.S. 11, 45-46; D.S. 1V, 16). No obstante,
es Herédoto quien las sitda en Escitia y Libia, otorgandoles dos caracte-
risticas significativas para la configuracion del mito (Hdt. IV, 100-116): el
rechazo a actividades exclusivamente femeninas y la dedicacién guerrera®.
Durante el periodo helenistico, la presencia de la racionalidad las lleva a
introducirse dentro de la propaganda imperial de Alejandro Magno al ser-
vicio de la superioridad masculina, algo que anticipa algunos comporta-
mientos que se percibiran en su pervivencia en la literatura medieval ro-
manica®. De su presencia en los mitos grecolatinos, Lissarrage y Schmitt-
Pantel (2008, 49) han destacado sus rasgos comunes de mujeres barbaras
y guerreras, ademas del alejamiento geografico, cultural y temporal, su po-
der, su estatus sexual, su autonomia y su caracter civilizador. A ello se suma
la unién de tres planos: la femineidad peligrosa, la inversion de papeles
sexuales y la barbarie (Carlier-Détienne, 1980-1981, 11). En estos inicios,

4 Diodoro Siculo, a partir de los rasgos introductotios de Herédoto, las dibuja como un pueblo con-
quistador y guerrero que ha esclavizado a los hombres, gobernado por una reina identificada como hija
de Ares y con culto a Artemisa. Menciona también la mutilacion de los hijos varones y la cauterizacion
del pecho para la batalla. Véase sobre la presencia de las amazonas en la literatura clasica Alonso del
Real (1967, 19-75), Luis Jiménez (2017) y Gonzalez Doreste (2024, 13-14). Son de especial relevancia
las aportaciones de Brandenberger (1994), con un resumen muy util de las amazonas en la tradicion
literaria y mitolégica, y mds recientemente la tesis doctoral de Millin Gonzalez (2017a), donde las ama-
zonas son analizadas desde la perspectiva de género.

5D.S. 17, 77 relata el encuentro entre Alejandro y Talestris, quien se dirige a él con trescientas amazonas
tras ofr de su fama con el unico objetivo de tener descendencia con él. Se hacen también eco de este
episodio Estrabon (Str. 11, 54) y Plutarco (Plu. A/ex. 46).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

las amazonas se mueven entre los miedos subconscientes de los varones,
como exponentes del patriarcado, y una aparentemente franca admiracion,
que se codifica en su derrota a mano de los héroes masculinos aclamados
por la sociedad griega (Brandenberger, 1994, 434-430). Su creacién, en ul-
tima instancia, responderia a la plasmacién en mito de los afanes del hom-
bre por refrenar sus instintos encarnados por el deseo de dominar al
opuesto femenino, exteriorizando su miedo a la emancipaciéon del a mujer
(Millan Gonzalez, 2017a, 49).

En el periodo medieval, autores como Jordanes, Procopio de Cesa-
rea, Pablo Diacono, Orosio, san Agustin o san Isidoro de Sevilla se hacen
eco de la leyenda de las amazonas, que poblaran los relatos de ficcion,
enciclopédicos, historiograficos e incluso los libros religiosos (Alonso del
Real, 1967, 111-121)°. En cuanto a la imagen proyectada por este pueblo
en exclusiva femenino, predomina el perfil negativo de mujeres crueles y
violentas con cierta tendencia a la lujuria. También sera frecuente su apa-
ricién en la literatura de viajes en autores como Marco Polo, quien rein-
terpreta la leyenda, o Jean de Manderville (Gonzalez Doreste, 2024, 13-
18), y en la tradicion hispanica en obras como la Embajada a Tamorlin, o el
Libro del infante don Pedro de Portugal (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 90). De
trascendencia para la evolucion de la figura de la amazona es el roman anti-
gue francés, considerado el inicio del roman en el pais galo, a través del
Roman d’Enéas, el Roman de Troie y el Roman de Alexandre, donde progresi-
vamente va a suftrir un proceso de humanizacién del mito que la va a con-
ducir a un tratamiento cortés donde se eliminara la eugenesia, los hijos
varones seran entregados al cuidado de sus respectivos padres, se anulara
la cauterizacion del pecho y se feminizara su comportamiento (Petit, 1983,
73 y 83). Esto tiene que ubicarse en una identificacion inicial con la bar-
barie y la representaciéon del mundo al revés, y en su transformacion, al
final de la Antigiedad, en guerreras, reinas civilizadoras y fundadoras de
ciudades de relevancia (Cassagnes-Brouquet, 2013, 140).

¢ Véase, entre otros, el Inago mundi de Honotio de Autun, el Speculun Historiale de Vicent de Beauvais, el
Libro de las propiedades de las cosas de Bartolomé Anglico, el De natura rerum de Thomas de Cantimpré o el
Livre du trésor de Brunetto Latini.



Nuria Aranda Garcia

En el Roman d’Enéas, cuya fuente primordial es la epopeya virgiliana,
el anénimo clérigo compositor, ademas de los cambios que opera en la
romanizacion de la Eneida —reduccion del componente mitolégico, simplifi-
cacién y clarificacion del relato, transposicion de algunos elementos y sim-
plificacién y sintesis (Petit, 1982b)—, potencia el personaje de Camille, do-
tandola de ciertos componentes descriptivo-narrativos que la sitian en el
origen de este proceso de humanizacion. Partiendo del personaje virgi-
liano, que no es considerado amazona en la epopeya, y que apenas cuenta
con una descripcion sucinta’, el Enéas la dota de una amplitud que le da
un papel mas relevante en la trama. En comun, ambas rechazan las tareas
femeninas a favor de las hazafias guerreras, suscitan la admiracion general
y se evoca su aspecto exterior, mientras que el anénimo clérigo prefiere
eliminar la velocidad que caracteriza al personaje y las comparaciones con
personajes mitologicos para evidenciar sus habilidades en el combate
cuerpo a cuerpo (Petit, 1982b, 157). En el Eneas, la definicién amazénica
del personaje, tenuemente evocada en la Eneidd®, se amplifica, aunque si-
gue sin considerarse como tal en el 7ozan: ahora Camille comanda un ejér-
cito de pucelles que luchan cuerpo a cuerpo con sus contrapartes masculi-
nas, y se descubre el flanco izquierdo, segun la costumbre amazonica, lugar
del cuerpo asociado ahora con lo femenino vy, por lo tanto, con la recupe-
racion de esa feminidad que habian perdido las amazonas. La condicién
femenina también se pone de relieve en la descripcion fisica de Camille,
pero también en su castidad, como eco de la consagracion a Diana de la
Camila virgiliana, ademas de la sabiduria (Huchet, 1984, 69). Mediante las
amplificationes narrativas, el Enéas no solo muestra la transicion entre la epo-
peya y el roman, sino que establece un diptico en este personaje entre la

7 En la primera apariciéon de Camila, Virgilio solo alude a sus manos, que prefieren las armas, su ligereza
con los pies, su juventud, el manto purpura que la cubre, el peinado, y la admiracién que causa coman-
dando los ejércitos (Verg. Aen. 7, 802-811).

8 Por origenes, Camila no es amazona, pero Virgilio si alude a ella como amazona en una ocasién («At
medias inter caedes exsultat amazony», Verg. Aen. 11, 648), sin mencionar la cauterizacién del pecho, que
s{ muestra visible (Verg. Aen. 11, 649), y acompafiada de tres virgenes, Larina Tula y Tarpeya, que com-
baten con ella y a las que el Poeta compara con las amazonas Hipolita y Pentesilea (Verg. Aen. 11, 655-
664).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

belleza y el valor guerrero, esto es, la feminidad y la virilidad, que tiene
como paralelismo la muerte del personaje de Pallas, y como contraparte
Dido como antimodelo femenino y dama culpable (Petit, 1982a, 21-35),
ya que va a presentarse como invulnerable al amor.

El Roman de Troie de Benoit de Saint-Maure, que usa como fuentes
primordiales De excidio Troiae de Dares Frigio (siglo V) y Ephemeris belli
Troiani de Dictis Cretense (siglo IV), recoge elementos histéricos y enci-
clopédicos de las amazonas —la eugenesia en la descendencia, la residencia
en Femenie, 1a seleccion de los hijos y la consagracion a la guerra mante-
niendo en algunos casos la virginidad—, para centrarse en el personaje de
Penthésilée. Esta irrumpe en batalla para socorrer a los troyanos enamo-
rada de Héctor, pero tratandose de un amor de oidas basado en las proezas
guerreras de este, y combina en su personalidad el mundo feudal en el
ejercicio de gobierno como reina, y la tematica épica en la bisqueda de
gloria en el combate (Castellani, 2008, 278). Al contrario que Camille, se
mostrara vulnerable al amor, rasgo que no estaba en el texto de Dictis. La
codificacion de Camille y Penthésilée como amazonas en ambos romans, a
través de los motivos tradicionales del combate épico y a través de la écfra-
sis caracteristica de este género, presenta un modelo de mujer de la que se
celebran sus hazafias al nivel de los guerreros masculinos, mientras se man-
tiene su feminidad y, acercandose al modelo de widons, se insiste en su
virginidad a través de las descripciones y se la dota de exotismo y singula-
ridad (Castellani, 2008, 284)°.

La vulnerabilidad al amor permea en el Roman d’Alexandre, donde se
alcanza la normalizacién del tratamiento cortés del mito. Amable, reina de
las amazonas, envia como emisarias a Floré y Beauté ante Alejandro
Magno en muestra de amistad, quienes acaban casandose con dos genera-
les del ejército del caudillo macedonio en una ceremonia auspiciada por

? Es interesante como, de acuerdo con Castellani (2008, 284-285), la descripcidén de Camille y Penthésilée
se construye en relacién con las reacciones suscitadas en el colectivo masculino, ya sean de sorpresa por
su modo de vida y maravilla ante su belleza y su valor de guerreras, pero también de escandalo, con
discursos misoginos y despectivos que evidencian el miedo de los hombres ante mujeres capaces de
vencerlos en su propio terreno.



Nuria Aranda Garcia

este y por la propia soberana. La feminizaciéon se consolida en este roman,
ofreciendo definitivamente una visioén de la amazona que, sin renunciar a
su condicién de mujer, entra en la guerra; visible todo lo anterior tanto en
su porte y armadura en combate, como en la musicalidad de sus voces y
otros aspectos de su fisico. De acuerdo con Petit (1983, 83-84), esta ima-
gen de las amazonas que surge del roman antiqgue supondria un anti-topos
de fortitudo-pulehritudo feminea-sapientia-pudicitia como resultado de la asocia-
cioén virgo-virago que se opondria al topos fortitudo-sapientia masculino.

A partir del siglo XIII también empiezan a ser habituales las referen-
cias a las amazonas en la literatura castellana con la integraciéon de la ma-
teria troyana en las obras de autores en romance (Pichel Gotérrez, 2016:
157-161)". Alfonso X en su General estoria (20092, 75-76) recoge los distin-
tos ecos que de las amazonas habian traspasado a la Edad Media, refiere
el enfrentamiento entre Heracles y Antiope, Manalipe, Oritia e Hipolita, y
relata las costumbres de este pueblo de mujeres (General estoria, 20092, 603-
004). Mas interesante resulta la narracién extensa del episodio de Hipélita
en la guerra de Troya. Teniendo como fuente el Roman de Troze, el relato
alfonsi introduce como novedad una atenuacion del caracter violento de
las amazonas, conduciéndolas de la barbarie hacia una civilizaciéon en la
que son habiles en los hechos de caballerias al mismo nivel o superior al
de sus homdlogos masculinos, y que conjugan con la belleza', a lo que
suma una cuidada descripcion del combate entre Pentesilea y Pirro en
clave caballeresca (General estoria, 2009a, 303-3006). También dedica un es-

10 Es de relevancia el trabajo de Casas Rigall (1999) pata obtener un panorama completo sobre la pre-
sencia de la materia troyana en la Peninsula Ibérica en el siglo XIII, al que se afladen en fechas mas
recientes el realizado por Pichel Gotérrez (2016) y Salvo (2019). Sobre un breve panorama de las ama-
zonas en estos textos, véase Irizarry (1983).

1 De Pentesilea se afirma que «maravillivanse de su fermosura e en la grand proeza d’ella» (20092, 304),
y de las amazonas que combatieron en Troya se dice que «eran ellas muy buenas duefias en armas e muy
guerreras e muy lidiaderas e que se preciavan por ello» (2009a, 320) y, en general, que «tales eran de
coragones e tan esforcadas que non devién nada a ninguno en sus fechos de armas, nin se les adelantava
en ellas estonces cavallero nin poderoso que en la tierra fuesen (20092, 603).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

pacio al encuentro entre Alejandro Magno y Talestris en el libro homo-
nimo (General estoria, 2009b, pp. 369-371)'%. El Libro de Alexandre destina
veintisiete cuadernas a la visita de Talestris, reina de las amazonas, quien
se acerca a Alejandro, no solo para rendirle tributo, sino también para en-
gendrar descendencia de él. El encuentro fisico entre ambos, que no esta
presente ni en el poema latino Afexandreis de Gautier de Chatillon (siglo
XII), ni en la Historia de Proeliis (siglo X), principales fuentes del texto cas-
tellano™, supone una recreacion por parte del poeta, que los hace some-
terse a las estrategias discursivas de dos monarcas y adoptar los codigos
cortesanos. No obstante, si parece seguir la Historia de Proelis en todo lo
relativo a las costumbres de las amazonas: la procedencia de la tierra de
Femina, la ausencia de varones, el encuentro ocasional con estos para ase-
gurarse la descendencia, la entrega de los hijos a los respectivos padres y
la mutilacién del pecho derecho (vv. 1863-1873) (Michael, 1970, 272)'.
La atencién a la materia troyana se acrecienta en el siglo XIV con
Alfonso XI en textos que adquieren caracter autbnomo al tratar la tematica
(Salvo, 2019, 428), y se hace relevante para la imagen de las amazonas gra-
cias a la Historia de la destruccion de Troya (1996, 296-301) de Guido de la
Colonna (1272-1287), quien sigue fielmente para el episodio de Pentesilea
y su caracterizacion la obra de Saint-Maure y a la herencia recibida de la
General estoria. En castellano cobran importancia las Swmas de la bistoria tro-
yana (principios del siglo XIV) atribuidas a Leomarte, que combinan am-
bas fuentes, tanto para las hazafias de Hércules y Teseo con las amazonas,
como para el relato de Pentesilea. Seguramente por influjo de la cronica
alfonsi, el episodio de esta ultima aparece igualmente privado de los ele-
mentos mas sangrientos, y el comportamiento de la reina de las amazonas
sigue las reglas de la caballerfa, anticipando la codificacién renacentista de

12 También aparecen en otros textos de la cronistica hispanica como la Estoria de Espaiia alfonsi y la
Historia de rebus Hispaniae de Rodrigo Jiménez de Rada.

13 Se afiaden también como fuentes la I/ias latina (54-58 d. C) y el Excidium Troiae para lo relativo a la
guerra de Troya, véase Casas Rigall (1999: 39-94).

14 Michael (1970, 291), pata el episodio del encuentro de las amazonas, da en conjunto como fuentes la
suma del Alexandreis y la Historia de Proeliis, con ciertos afiadidos originales del autor a los que me referiré
mas adelante.



Nuria Aranda Garcia

estos personajes'”. Finalmente, en 1490, Juan de Burgos imptime la Crinica
troyana, que utiliza el texto de Leomarte para narrar los encuentros de He-
racles con las amazonas, y la obra de Guido para el episodio de Pentesilea
(Cronica troyana, 2015, 29-38), donde el anénimo refundidor opera una pe-
quena amplificatio en el combate entre esta y Pirro para conceder algo mas
de trascendencia a la descripcion del elemento bélico. La relevancia de la
Cronica troyana no radica Gnicamente en su codificacion de la amazona,
sino, sobre todo, en su vinculacién editorial con la literatura caballeresca:
de la imprenta de Juan de Burgos salieron numerosos textos caballerescos
y artaticos'®, y la Crinica conocié catorce ediciones a lo largo del siglo X VI,
lo que facilité un mayor conocimiento de la materia troyana y su entronque
con los libros de caballerfas'’.

Los tratados de vidas ilustres de mujeres también incluyeron a las
amazonas como referentes, ya fuese como modelos o antimodelos. Boca-
ccio en su De mulieribus claris, punto de partida para estos tratados, men-
ciona a Marpesa, Lampedona, Oritia, Hipdlita, Antiope y Pentesilea'®, de
las que expone su genealogia y caracter cruel, en linea con la tradicién me-
dieval, y sus relaciones con Heracles, Teseo y Héctor, censurando, eso si,
como las costumbres masculinas anulan las buenas costumbres femeninas.
De Camila alaba su castidad y virginidad y la sitia como modelo de respeto
de las buenas costumbres. En la tradicion literaria hispanica, las amazonas
poblaron también los catalogos de mujeres surgidos a la luz de la denomi-
nada «querella de las mujeresy», dentro de la redencién de la mujer ante la
tradicion miségina biblica, aristotélica y patristica imperante durante el pe-
riodo medieval (Vargas Martinez, 2016, 221-302). Alvaro de Luna incluye
en su Libro de las virtuosas e claras mugeres a Pentesilea, Oritia, Antiope y Ca-

15 «(...) que bien vos digo que jamas al real non tornare syn moryr o dar ¢ima a este fecho destas mugeres
que son fechas denuesto de tanta e tan noble cauvalletia» (Sumas de la bistoria troyana, 1932, 253-254).

16 El Baladro del sabio Merlin (1498), el Tristdn de Leonis (1501) y el Oliveros de Castilla (1501). Véase Sharrer
(1988).

17 Véase Sanz Julidan (2019). En el inventario del impresor Juan Cromberger a su muerte en 1540 se
recogen «28 crénicas troyanas» (Griffin, 1998, asiento 511).

18 Véase Mujeres preclaras (2010, XI-XII, XIX-XX, XXXII y XXXIX)



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

mila siguiendo la estela boccacciana, pero va a destacarse en ellas la habi-
lidad en los hechos de caballerias al mismo nivel o superior de los hom-
bres, en linea con la obra alfonsi y las Sumas de la historia troyana®®. Se suma
a esta tradicion el Planto que fizo la Pantasilea de Juan Rodriguez del Padron,
poema elegiaco que narra el amor desgraciado de Pentesilea por el héroe
troyano, y donde la reina de las amazonas aparece dibujada de acuerdo a
los c6digos del amor cortés, completamente feminizada y dominada por
los afectos y sentimientos de la lirica cortesana (Millan Gonzalez, 2017a,
93-99). Con todo, las amazonas van a seguir suponiendo un desafio para
el orden patriarcal y social, cuya tensioén solo se resuelve con su subordi-
nacién al héroe masculino mediante la fuerza, con su introduccién en la
esfera femenina con el matrimonio y la maternidad, o con su muerte (Tau-
fer, 1988, 57-67).

En el Renacimiento se reactivo el interés por estas figuras mitologi-
cas, que se resignificaron en el nuevo contexto de renovacion intelectual y
artistica en el que las mujeres habian ganado algo mas de protagonismo en
la esfera politica, donde participaban activamente en los asuntos del estado
en su posicion de reinas o dentro de familias nobiliarias prominentes. Las
hazafias de las amazonas proporcionaban una legitimacion de su figura
literaria y la recepcion del modelo suponia una encarnacion moderna de
un arquetipo antiguo de poder femenino (Gonzalez Doreste, 2024, 9-11 y
13); ya habian tenido tratamiento literario e histérico-enciclopédico du-
rante el periodo medieval, con frecuencia se habfan destacado ciertos
vinculos con personajes del Antiguo Testamento y se habia asimilado por
completo su tratamiento cortés, lo que suponia garantia de éxito (Petit,
1983, 63-64).

En la migracion de esta figura a las caballerfas castellanas es necesario
de nuevo mencionar la posible presencia que pudo haber tenido la materia
troyana ya en el Amadis primitivo, pero especialmente en la refundicién de

19 Al respecto de Pentesilea, afirma lo siguiente: «Pero dezimos en conclusion que ella se ovo en el fecho
de las armas tan esforgada, e virtuosa, e varonilmente que non sélo es de ygualar a grandes e esforcados
cavalleros, mas aun, que pasé a alguno dellos». Véase Libro de las virtuosas e claras mugeres (2009, 386-389,
423-424 y 427-429).



Nuria Aranda Garcia

Montalvo, donde se percibe la presencia de la ya mencionada Crinica tro-
yana de Juan de Burgos de 1490, como apuntan Cuesta Torre (2025, 97-
100) y Ramos (2025, 55)*. Conocedotes del mito amazdnico, los autores
del ciclo amadisiano lo van a reflejar a través de Calafia (Sergas de Esplan-
dian), Pintiquinestra (Lisuarte de Grecia), Zahara y Alastraxerea (Amadis de
Grecia) y Pentesilea (Silves de la Selva), a las que dibujan como paganas de
un reino lejano, de gran tamafio, fuerza y belleza, con destreza en las ar-
mas, y en las que el caracter violento viene atenuado por el honor caballe-
resco de ganar la glotia a través de valerosas empresas®!. Aliadas en primera
instancia de los enemigos paganos que luchan contra los héroes cristianos,
tinalmente pasan a integrar las fuerzas de estos dltimos. Tal y como ha
destacado Taufer (1988, 142-143), se muestra cierta evoluciéon desde la
Calatia de Montalvo y la Pintiquinestra de Silva hacia modelos mucho mas
complejos que desarrollara este ultimo autor en la amazona Zahara y en
Alastraxerea, quien va a suponer un punto de inflexién en la configuracién
de este personaje y en su interrelacién con la doncella guerrera: descen-
diente de una amazona, no pertenece a esta comunidad, desarrolla sus em-
presas como caballero errante, se entrena dentro de la orden de caballeria,
es investida como tal y se lanza a la aventura persiguiendo la gloria perso-
nal*. Este nuevo modelo que Silva anticipa sera desatrollado por Lujan en
Pentesilea quien, deseosa de ser investida como caballero por Amadis, es
admitida en la orden de caballerfa abandonando a las amazonas y, como
novedad en el subtipo, sera la contraparte amorosa del héroe protagonista,
constituyendo un puente entre la amazona cortesana, inserta en el orden

20 No hay que olvidar tampoco que la materia troyana a lo largo del siglo XV seguia teniendo presencia
en la lirica cancioneril, véase Cuesta Torre (2024).

21 Para la interrelacion de estos personajes en las obras del ciclo remito a DINAM. Diccionario de nonbres
del ciclo amadisiano https:/ /dinam.unizar.es/ [Consultado: 21/04/2025].

22 Precisamente, se ha destacado que Alastraxerea es un personaje ambiguo que se construye con ambos
modelos, el de amazona y doncella guerrera, justificado por su procedencia linajistica: la linea familiar
de Amadis de Gaula y las amazonas. Es por esta ambigiiedad y por la influencia de tipos que supone
una construccion innovadora (Manzanilla Mancilla, 2017). Con todo, los modelos primigenios todavia
estaran presentes en titulos de la segunda mitad de la centuria, puesto que la Cenobia de la Tercera y cuarta
parte del Belianis de Grecia (Jeronimo Fernandez, 1579) toma inspiracion en su configuracion de la Calafia
de Montalvo (Gallego Garcfa, 2004, 77).



https://dinam.unizar.es/

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

social, y aquella exdtica y amenazante, situada fuera de la civilizaciéon (Mi-
llan Gonzalez, 2017a, 173). Entre los rasgos comunes que presentan estos
personajes se encuentra no solo la asimilacion de los c6digos caballerescos,
sino la conversion al cristianismo y el matrimonio con un caballero cris-
tiano. En Pentesilea, el mito ya esta adaptado a los esquemas corteses, y
en conjunto estos personajes demuestran la acogida de este tipo entre los
autores caballerescos, cuya clave del éxito «radica en la paulatina acomo-
dacion del viejo mito a los esquemas caballerescos sin perder aquellos ras-
gos distintivos que desde siglos hacifan tan atractiva y, a la vez tan inquie-
tante, la leyenda o realidad de las amazonas» (Marin Pina, 1989, 88).

A diferencia de las amazonas, las doncellas guerreras no suponen una
subversion del orden patriarcal, puesto que luchan dentro de la estructura
social establecida, apoyando el orden masculino, pero no amenazandolo,
lo que hace que se constituyan como antitesis de las amazonas, mas que
una extension de ellas®. Tuvieron trascendencia pata la construccion de la
doncella guerrera los modelos biblicos de Judit, Yael, Débora y Ester, a
los que se sumaron los ejemplos de la diosa Atenea y de mujeres belicosas
de la Antigliedad, si bien la historiografia muestra que una mujer en armas
no fue algo atipico de la sociedad medieval, y fueron frecuentes las «vira-
gos» que blandieron espadas y vistieron armaduras para defender propie-
dades y linajes, que participaron activamente en las Cruzadas, integraron
las 6rdenes militares y se vincularon con las 6rdenes de caballeria (Taufer,
1988, 103-116; Cassagnes-Brouquet, 2013, 38-135)*". Cantares de gesta
tranceses como Gui de Nanteuil o Huon de Bordeanx presentan en sus versos
a mujeres en habito de caballero, la tradiciéon hispanica ofrece el Romance

23 Sales Dasi (2004, 69-72) establece la diferencia entre la dama disfrazada de caballero por amot y la
doncella guerrera. Consideramos que ambos subtipos son doncella guerrera en tanto en cuanto los
ejemplos que este autor proporciona para el primero son mujeres que protagonizan algin tipo de en-
frentamiento bélico.

24 Como bien relata esta autora, el término «virago», que tecoge san Isidoro en sus Etimologias, no era
necesariamente negativo en el periodo medieval, sino que podfa usarse para alabar a mujeres que ejercian
poderes generalmente reservados a los hombres, pero que no incurria en contradiccion con la materni-
dad y la feminidad, y no suponia ser usurpados o ir contra natura (Cassagnes-Brouquet, 2013, 22-24)



Nuria Aranda Garcia

de la doncella guerrera (Marin Pina, 1989, 82), y numerosos cuentos mantie-
nen este motivo folclérico (Delpech, 1986) que alcanza su maxima expre-
sion en el Roman de Silence de Heldris de Cornualles (ca. 1150-1160) y el
personaje de Silence, que debe crecer y educarse como varén para heredar
las tierras de su padre. El espaldarazo definitivo fue la aparicion de las
Neuve Preuses («nueve heroinas caballerescasy), creadas a partir de los ho-
mologos masculinos propuestos por Jacques de Longuyon en sus [oexx
du Paon (ca. 1312-1313)*. Su primera aparicioén tuvo lugar en el Zbre de
L éesce de Jehan Le Fevre (ca. 1373-1387) y, aunque su corpus nunca estuvo
prefijado, tuvieron tanta fama que llegaron a ser recurrentes en textos de
numerosos autores, incluida Christine de Pizan, y se trasladaron al arte
siendo representadas en murales, tapices e incluso vidrieras. Su caracteris-
tica principal era ser mujeres que, a la vez que virtuosas («preudes dames»),
posefan también la «prouesse» o un valor en un nivel incluso superior al
de los hombres (Cassagnes-Brouquet, 2003).

La codificacion resultante heredada por la tradicion historica, biblica
y clasica, especialmente a partir de los modelos cortesanos de amazonas
presentados por el roman antigue, supone la superacion de la virgo bellatrix
para dar paso a la egregia bellatrix. Esta constituira el modelo hegemonico
de doncella guerrera que predominara en la ficcion tardomedieval y rena-
centista de ambito hispanico, donde la toma de armas y el desempefio ca-
balleresco en ningin momento entra en conflicto con la belleza y los idea-
les corteses de la mujer, generando un hibridismo en algunos personajes
en los que el componente amazonico todavia sera perceptible. Tal y como
afirma Talufer (2000, 132), aunque las doncellas guerreras del Renaci-
miento transgreden los limites del comportamiento femenino tradicional,
en ningun momento amenazan la division entre la superioridad masculina
y la inferioridad femenina. Se establecen como excepciones a la norma y
funcionan temporalmente como individuales fuera de una comunidad de
mujeres y, aunque superen a un hombre en combate, acaban jurando leal-
tad a otro, ya sea emperador, rey o marido. Sexualmente, y frente a las

25 Son Semiramis, Sinope, Hip6lita, Menalipa, Lampedo, Pentesilea, Tomiris, Teuca y Deifila.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

amazonas, estan sujetas a las ideas patriarcales de comportamiento feme-
nino que se evidencian en no mantener encuentros sexuales ocasionales.
La doncella guerrera representaria un intento por hacer a la amazona me-
nos amenazante, presentando sus atributos positivos (belleza, valor, poder
y poderio militar), pero siempre al servicio del orden masculino.

La tradicion hispanica caballeresca ya contaba con los antecedentes
italianos de Bradamante y Marfisa, presente en el poema épico-caballe-
resco de Boiardo (Orlando innamorato, 1486), quienes toman las armas por
amot y por deseo de gloria caballeresca respectivamente®. En la caballeria
espanola, la doncella guerrera aparece por primera vez en el Primaledn
(1512), en el que una anénima mujer vestida de caballero se enfrenta en
combate a don Duardos. Se percibe tenuemente en el Po/indo (1526) y la
mora Felises, y se codifica paulatinamente en la Gradafilea del Awadis de
Grecia (1530) para alcanzar la maxima expresion del personaje en la Flo-
rinda del Platir (1533), quien llega a tener sobrenombre de caballero y pro-
tagoniza una situacion amorosa de enredo con otra doncella (Marin Pina,
1989, 90-92).

Las paginas que siguen pretenden analizar, a partir de los ejemplos
de la Poncella de Francia en la obra homoénima y Minerva del Cristalian de
Espasia, como la interrelacion del mito amazoénico y la doncella guerrera
producen estas egregiae bellatrices hibridas que son perceptibles desde la na-
rrativa caballeresca breve cuatrocentista y van codificandose hasta el apo-
geo quinientista de los libros de caballerias para gusto del publico lector.

26 El primer libro del Espejo de caballerias (1525) supone ya una adaptaciéon de la obra de Boiardo y de
materiales procedentes de poemas épico-caballerescos italianos. Esto contribuirfa a que los lectores del
género se familiatizasen con estos dos personajes.



Nuria Aranda Garcia

La Poncella de Francia como subarquetipo primigenio hispanico de
egregia bellatrix

En 1520 ve la luz la editio princeps de la Poncella de Francia (a partir de
ahora, PdF)*, aunque se tiene constancia de la existencia de alguna edicion
previa anterior a 1504 gracias al testimonio ofrecido por el inventario de
don Fernando Alvarez de Toledo, primer conde de Oropesa®®. El éxito de
la obra fue tal, que se recogen un total de nueve ediciones para el periodo
quinientista, superando esa barrera temporal, al mismo tiempo que se re-
gistran testimonios en bibliotecas particulares, pertenecientes mayoritaria-
mente al estamento nobiliario, en inventarios de libreros e impresores, e
incluso en los listados de libros enviados a las Américas (Aranda Garcia,
2020)*.

Nada se conoce de la autoria de la obra, si bien la mano que se en-
cuentra tras el texto se presenta en el incipit como «cavallero discreto, em-
biado por Embaxador de Castilla a Francia por los serenissimos Reyes don
Fernando y dofia Isabel» (89-90), lo que induce a pensar que se tratase de
un letrado conocedor de la cronistica y vinculado con el entorno de la
reina para haber recibido el encargo de escribir esta pseudobiografia dedi-
cada a Isabel I (Gomez Redondo, 2012, 1694)*. Ta dedicatoria a la mo-
narca ha sido la que ha definido el proemio como una suerte de pequefio
regimiento de principes que contendria un programa de intenciones poli-
ticas y pautas para el gobierno (Gémez Redondo, 2012, 1694). Juana de
Arco se delinearfa como el espejo en el que Isabel I debia reflejarse como

27 Las citas se llevardn a cabo a pattir de Pdl¥ (2006). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos
textuales, se hara solo indicando entre paréntesis el nimero de pagina de esa edicién.

28 En dicho inventario, datado del 20 de noviembre de 1504, puede leerse: «Yten otro libro de la Pongela
en francés e otro de la misma Pongela en castellano, son de molde, que se apregiaron en ¢incuenta mara-
vedis». Véase Beceiro Pita y Franco Silva (1986, 330, n.° 20-21).

29 Sirva también esta referencia para la relacién de ediciones conservadas junto con su descripcién y
ejemplares.

30 Entre los autores que se han barajado se encuentran Gonzalo de Chacén, a quien se le atribuye la
redaccién de la Crinica de don Alvaro de 1una (ca. 1453-1500) donde se menciona a la Poncella, y el propio
Hernando del Pulgar, véase Pdl (2006, 28-30). Gémez Redondo (2012, 1706), quien mantiene la ano-
nimia del texto, afirma que, en base a los rasgos estilisticos, podria compararse con el an6nimo autor de
la Crinica incompleta de los Reyes Catdlicos atribuida a Juan de Flores.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

estabilizadora del reino, estableciendo una equiparacion historica entre el
conflicto que vivié Francia durante la Guerra de los Cien Afos y el en-
frentamiento en Castilla tras la entronizacion de la reina entre 1474 y 1479
(Alchalabi, 2016), e introduciendo la PdF en el corpus de obras dirigidas a
la soberana dentro del proyecto de creacién de un nuevo estado moderno.
El mismo terreno hipotético rodea a la génesis de la obra. Un arquetipo
manuscrito habria circulado ya ca. 1453-1460 sin sobrepasar el afio de
1474, aunque la version en letras de molde dataria post guem 1474 y ante
guem 1492, puesto que a la conquista de Granada y sus tentativas se alude
en el propio paratexto inicial’'.

Infantes (1991) ha introducido la PdF dentro del género editorial de
la narrativa caballeresca breve, proporcionando para ello una serie de ca-
racteristicas compartidas con otras obritas de ficcion de gran éxito en la
imprenta. Desde la perspectiva narrativa, el relato incluye una serie de ele-
mentos que permiten asociarla indiscutiblemente con la ficciéon caballe-
resca. Las empresas de Juana de Arco (1412-1431) ya eran conocidas en la
Peninsula pero, pese al caracter cronistico que se le ha querido atribuir al
texto, la veracidad historica apenas sirve de esqueleto para el relato, y las
hazanas de la Poncella se estructuran dentro de una construcciéon progre-
siva de la identidad heroica que culmina con la enumeracién de las cuali-
dades de la Orden del Aguila, definidoras de una orden de caballerfas en
las que ella se integra (Gomez Redondo, 2012, 1697), armando una «his-
toria fingida» que se mueve en torno al concepto de verosimilitud (12-
24)*%. El verdadero objetivo del autor habtia sido hispanizar el relato para

31 Para un analisis mas profundo de la fecha de composicion, se remite a PdEF (2006: 53-59). Una parte
de la critica es partidaria de considerar un proceso de elaboracion previa del relato mientras Isabel I era
todavia princesa, y una adicién posterior del proemio momentos antes de su paso a la imprenta antes
de 1492. Véase, entre otros, Rucquoi (1990, 164-166).

32 El proceso de ficcionalizacidn es perceptible en el inicio de la obra, donde se utiliza el motivo literatio
de la caida de un reino por intercesiéon de una mujer para explicar el enfrentamiento entre los duques,
estableciéndose un paralelismo con la Cava en Espafia y Helena en Troya. Se completa con el episodio
de la intervencién de la flota espafiola en el puerto de La Rochelle para vencer a los ingleses, batalla que
tuvo lugar en realidad en 1372. A todo lo anterior se afiade la profusa descripcion de batallas, el empleo
de lenguaje militar, las tacticas ofensivas, los torneos y desafios y la enumeracion de armas y vestimentas
para la guerra (Campo, 1993, 362).



Nuria Aranda Garcia

equiparar ambos reinos y ofrecetle al publico un discurso pseudo-histérico
y de ficcion caballeresca (Alchalabi, 2016). Su insercién en el circuito de
recepcion caballeresco se completa con la materialidad. La eleccion de los
grabados de portada escogidos por los distintos talleres impresores proce-
den en su mayoria de reutilizaciones de juegos procedentes de libros de
caballerias (Aranda Garcia, 2020)%. El titulo, «L.a Poncella de Francia y de
sus grandes fechos en armas sacados en suma de la crénica real por un
cavallero discreto embiado por embaxador de Castilla a Francia por los
serenissimos reyes don Fernando y dofia Isabel, a quien la presente se di-
rige» (Sevilla, Jacobo Cromberger, 1520)», sigue también la sucesion de
unidades propia de un libro de caballerias enunciando, primero, a la pro-
tagonista, seguida de un resumen del contenido de la obra, y con reclamos
editoriales a modo de cierre, que en este caso pretenden seducir al pablico
lector mencionando el supuesto caracter de veracidad de las fuentes y los
dedicatarios regios (Lucia Megias, 2000, 258-259).

Junto con los antecedentes literarios previamente enunciados, fue de
especial relevancia para la configuracion que ofrece la Poncella en el relato
castellano como egregia bellatrix su inclusion en el catalogo de heroinas ilus-
tres por Sébastien Mamerot en su Histozre des Neuf Prenx et des Nenves Preuses
(ca. 1460-1480) como la décima preuse, estableciendo el paralelismo con
el décimo pren, Betrand Du Guesclin, que habia sido afiadido al repertorio
masculino por Eustache Deschamps a finales del siglo XIV (Cassagnes-
Brouquet, 2013, 191-193). El eco de esta inclusion se percibe precisamente
en el cierre de la historia, cuando la Poncella, una vez pacificada Francia,
se hace contar los relatos de Alexandre, Héctor y Judas Macabeo, tres de
los Nueve de la Fama.

El principal modelo para la construccion de la Poncella castellana es
sin duda la amazona cortesana creada a partir del roman antigue, revitalizada

3 También se petcibe en los circuitos de recepcion, pues los ejemplares conservados de las dos ediciones
conocidas de principios del siglo XVIII han pervivido encuadernadas con el Carlomagno, el Conde Partinu-
plés y el Oliveros de Castilla (Campo, 1993, 362).

34 Para Lobato Osotio (2010, 1159), mds que una zigo bellatrix, la Poncella supondria una doncella-
caballero. Precisamente se pretende demostrar aqui que la joven pastora francesa si se acerca a las ca-
racteristicas que definen a un modelo hibrido de egregia bellatrix.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

por la popularidad de las Nexve Preuses y, al igual que estas, aglutina en su
tigura las condiciones de pulehritudo, fortitudo, sapientia y pudicitia. La asocia-
cion de esta ficcionalizaciéon de Juana de Arco con las amazonas no es
casual, y esta plenamente justificada dentro de las numerosas comparativas
de las que fue objeto la heroina real con estas figuras de la Antigtiedad, y
que se reafirma tras su rehabilitacion en 1452,

La descripcion fisica se muestra en un unico retrato de la Poncella,
para el que el autor basa la descriptio personae en el tépico del ut pictura poesis
como garantia de veracidad de su relato™®: «Yo la he ya visto en Francia
pintada de maravilloso pintor» (143). Para el anénimo redactor, la Poncella
recuerda a las amazonas, pero en su sentido mas clasico y masculinizado,
lo que lo lleva a emplear la retérica de la descriptio puellae, pero invirtiendo
los 6rdenes clasicos de la enunciaciéon para mostrar ese caracter varonil y
subversivo que representa la joven en armadura. Hsta es «alta de cuerpo,
mas que otra muger», con «todos los miembros muy rezios y doblados» y
un rostro «mas varonil que de dama», que enseguida atenta con condicio-
nes de feminea, puesto que «los ojos tenfa muy amarillos y bellos y de muy
alegre vista, nariz y boca en su rostro bien puestas». El resultado final no
deja de ser positivo —«Toda ella junta parescia muy bien» (144)—, al que se
afiade el cabello, que luce orgullosa sin ocultar su condicién de mujer: «y
los cabellos muy largos y rubios, con los cuales ella fazia diversos tocados,
e en las batallas los trafa fuera de las armas, aunque le era assaz peligro»
(144). Pese a todo, la forma de conducirse en la batalla no dejar de pare-
cerle anémala al autor: «El aire del pasear tenia de gran sefior, mas como
la mirava con pensamiento del esfuerco suyo, mas con ojos de ver a Héc-
tor que a dama era de todos mirada (...) como a amazona y no como a

3 En 1429 un clérigo establecido en Roma la equipara con Pentesilea, misma comparacién que hari el
poeta italiano Antoine Astesan en 1435 en un poema junto con Camila, referente utilizado por Eneas
Silvio Piccolomini (Cassagnes-Brouquet, 2013, 191-193).

36 Muy probablemente, esta descripcion habria sido tomada por un anénimo grabador para elaborar la
xilografia de portada de las ediciones burgalesas de la obra del taller de Felipe de Junta. Esta, plancha,
ademas, es muy posible que hubiese pertenecido a los fondos de Fadrique de Basilea, por lo que se
refuerza la hipotesis de la existencia de ediciones impresas previas a la princeps conservada. Véase Fer-
nandez Valladares (2012, 108-114).



Nuria Aranda Garcia

muger d’este tiempo la miré» (145). No solo se asemeja fisicamente en
ocasiones a un varon, sino que lucha como tal con el porte del héroe tro-
yano, convirtiéndose en una suerte de Pentesilea en su sentido mas clasico.

El antecedente directo de esta descriptio se encuentra en la amazona
cortesana del roman antigue. La descripcion de Camille, extensa en el seno
del Enéas, recorre ochenta y ocho versos, de los cuales la mayor parte se
dedica a su caracterizacion psicologica y fisica (propietates, attributa, ephiteta)
(Enéas, 1999, 224-232). Se destaca su belleza, discrecion y caracter valiente
y cortés, que se complementa con sus cualidades como buena gobernante
y su discrecion y castidad. La fisica constituye, en palabras de Petit (1982a,
0), una descripcion privilegiada, recreaciéon mas que amplificacion, excep-

cionalmente desarrollada que recorre desde el rostro —frente, cejas, nariz,

dientes—; hasta los cabellos siguiendo los parametros clasicos de la descrip-
tio puellae, y que se orienta a destacar su belleza a modo de policromia como
si de una pintura o una vidriera se tratase. Destinado este retrato a suscitar
el sentimiento de lo insolito, cumpliria la funciéon de equiparar a este per-
sonaje con el de Pallas en el relato y de contraponetlo con el de Dido,
encarnacion de todas las cualidades negativas femeninas que Camille no
personifica. Ninguna descripcion fisica se aporta de la Penthésilée del Trvze
(1998, 542), mas alla de destacar su valentia, audacia, belleza, sabiduria y
alta nobleza, que reaparece en el retrato que de Talestris nos ofrece el Libro
de Alexandre, recreacion también del anoénimo autor, y cuya extension es
indicativa, al igual que con Camille, de la trascendencia que obtiene en el
relato.

Ajustado de nuevo a lo que proponian las retoricas para la descriptio
puellae, antepone, como hace la Poncella, la mencion al cuerpo en primer

lugar, para seguir posteriormente con el orden prefijado —cara, frente,
, (Michael, 1970, 208-209), pero ningun atisbo

de masculinizacién se percibe en este retrato mas alla de la fiereza en la

cejas, 0jos, nariz y dientes

mirada. La completa feminizacion de Talestris, de la que nada se dice de
su condicion guerrera con la excepcién de la pequena introduccién sobre
las costumbres amazonicas, responde a una unica funcién: la construccién



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

de la masculinidad heroica y el ensalzamiento de las cualidades bélicas de
Alexandre, a quien acude la amazona con el objetivo de tener descendencia
de ¢l que las herede (Lzbro de Alexandre, 1988, 454-456). El autor de la PdF
recoge los referentes de la tradicion medieval y de la amazona cortés en su
retrato, pero al contrario que las anteriores, no le interesa poner el foco en
las cualidades fisicas femeninas como en las guerreras, a las que dedica la
totalidad del relato. La feminidad de la Poncella es solo un elemento mas,
secundario, afiadido a su virilizacién, que pretende mostrar como la joven
guerrera, pese a su condicion de mujer, no resulta transgresora en su in-
troduccion en la esfera masculina, donde esta plenamente justificada. Al
igual que sucede con Camille, y al contrario que Talestris, el retrato de la
Poncella no presenta utilidad narrativa, y no esta concebido para inspirar
la subordinacion al héroe, sino para equipararla con uno.

Esto contrasta con su pudicitia, y la proteccion de su virtud y el cui-
dado de su honra, demostrada en uno de los episodios mas escabrosos del
relato y, en la linea de la Camille del Enéas, con un rechazo absoluto al
amor y a contraer matrimonio. Poco después de unirse a la causa guerrera
de Francia, bajo condicién femenina de pastora, se ve obligada a defen-
derse de los numerosos requiebros que el hijo del Mariscal le hace, que
encendido de pasion, «comengd a requestarla de risticos amores, segin
los hombres cortesanos suelen a labradoras semejantes tentar» (112). La
Poncella finalmente consigue convencerlo para ir a un lugar apartado
donde, para defenderse de la agresion, lo apufiala mientras el hijo del Ma-
riscal la intenta asfixiar. Como prueba de su ordalia, «tenté de le cortar la
cabeca para la levar al Rey, mas la daga no cortava y no se os6 detener por
temor de los suyos, mas levole el dedo pulgar de la mano para sefal de su
victoria» (113). Una vez pacificada Francia, y ya afincada en sus posesio-
nes, «ningun grande fue en el reino ni en otros reinos, donde sus fechos
se supiessen, que no la demandassen en casamientoy, pero «la Poncella
jamas quiso casam y «en su palacio no se platicavan amores» (203-204).



Nuria Aranda Garcia

LLa configuracion final del modelo amazoénico se completa con la adi-
cion del zopos masculino de fortitudo-sapientia, el primero de ellos otorgado
por designio divino, y que le lleva a superar en fuerza a cualquier varén:

Y en aquellas horas que mal dormidas dormid, nueve noches le aparecié en sue-
fos que ella cobraba el reino de Francia y el destruido rey tornava en la mas
prospera fortuna que jamas se vio. E asi como la primera noche comencgd, assi
en cada dia de aquellos nueve sentia su saber y fuerca crecer tanto qu’el padre y
la madre por sus discretas razones lo conoscian. Y a todos los hombres de aquel
lugar a quién mas la fuerga y juventud les ayudaba, les fazfa tantas sobras en

cualquiera que de fuerca ensayava como cuatro hombres muy rezios a uno muy
flaco harfan (106-107).

Como wmiles Christi, se desempefiara de manera preeminente en cual-
quier batalla, donde combinara la fuerza con el ardid y la estrategia bélica.
Consigue engafiar al duque de Galdes para que lo prendan con una estra-
tagema, se disfraza de labradora y finge que le han robado el pan para
observar desde dentro el real enemigo, logra superar por medio de su ar-
gucia el bloqueo naval del puerto de L.a Rochelle, e incluso rompe las filas
enemigas con una ingeniosa estratagema: «E ella tenfa ciertos ingleses pre-
sos que tomo cuando escalé a Raz, y uno d’ellos, el mas parecido a su
cuerpo de ella, fizole llamar de sus armas y poner su mote, y tomo una
cabellera ruvia, como sus cabellos, y sembroéla en la armadura de cabeca.
Y asi aderecado el inglés, le cortd la lengua porque no fablasse, y cubierto
el rostro del almete no parescia sino la misma Poncella» (200-201).

La definicién de la Poncella como egregia bellatrix y modelo mixto se
completa con la adicién de rasgos procedentes del universo caballeresco”.
Al igual que el caballero andante, la Poncella accede al ejercicio de la caba-
llerfa mediante una predestinacion, que no se retrotrae a su nacimiento,
sino a los designios divinos, un mesianismo que permite entroncar a este
personaje con las raices de tradicién biblica de mujeres beligerantes, a las
que la fe en Dios las dota de la astucia y herramientas bélicas necesarias

37 Para estos rasgos se remite a Sales Dasi (2004, 19-43).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

para defender su pueblo. Sin embargo, las hazafias de la Poncella no estan
determinadas por el componente linajistico que marca al héroe masculino,
cuyas aventuras se acometen con final feliz porque demuestra las buenas
cualidades heredadas de sus antecesores, a quienes aspira a superar (Cacho
Blecua, 1991, 71-72). El caracter transgresor dentro del universo mascu-
lino que presenta una mujer desempeniando hazafas bélicas propias de un
varén permite una deconstruccion del universo caballeresco donde es ple-
namente admisible que una pastora hija de un mesonero pueda llegar al
ejercicio de las armas, algo que serd extrapolable a la doncella guerrera,
donde la toma accidental de las armas viene determinada, no por la genea-
logfa del personaje femenino, perteneciente eso si, al estamento nobiliario,
sino por motivaciones externas al propio origen de la sangre. La condicion
caballeresca de la Poncella estara determinada por la muestra de los atri-
butos de valentia, cortesia, generosidad, justicia, lealtad, mesura y cordura
en el campo de batalla, cuyo mayor exponente se demuestra en el «episo-
dio del triple duelo»®. En €él, la Poncella desafia al duque de Saboya por
no cumplir su palabra de servidumbre al rey, pero este rehdsa enfrentarse
a ella aludiendo precisamente a la ausencia de linaje y estatus social y pro-
poniendo en su lugar a tres caballeros, ante lo cual la respuesta de la joven
sobre el predominio de los atributos sobre lo linajistico es clara: «Si por la
limpieza de vuestro linaje me quitais de no ser digna para entrar en el
campo con vos, yo, en cuanto a mi, conozco ser verdad. Mas si aquella
grandeza y alta sangre que de vuestros antecesores heredastes, por vues-
tros yerros tan feos se pierde, no es muy grande» (134).

Si bien la Poncella no atraviesa un proceso de investidura, si demues-
tra su fuerza y habilidades guerreras en una hazafia previa ante el monarca,
quien le busca y entrega «armas con que ella mas suelta se fallase» (109). A
partir de este momento, se convierte en vasalla del rey, y como integrante
del grupo de los hombres de armas, va a trabajar por el mantenimiento del
orden social y la defensa de la justicia, que no el orden religioso, puesto
que este ya lo personifica en su mesianismo. Esto da lugar a que en el

38 Sobre este episodio, véase Sanchez Valat (2012).



Nuria Aranda Garcia

campo de batalla se desempefie con un mote caballeresco, «ego sum», y un
sobrenombre otorgado por el soberano galo, «Poncella de Francia», que
oculta su nombre de verdad, nunca mencionado en el relato, pero eviden-
cia sus dos principales cualidades: su condicién de doncella virgen y su
papel como libertadora de ese pais, que decidira conservar una vez pacifi-
cada Francia®. A partir de ese momento, inicia un camino de conquistas
bélicas que la van a llevar, ya no al acceso al trono, pues su origen villano
se lo impide, pero si a disfrutar de su vida en un palacio y de posesiones
que ella rechaza en favor de su familia. El itinerario caballeresco de la Pon-
cella debe situarse en un camino intermedio en la transicion del Amadis de
Ganla a las Sergas de Esplandian, donde cobran importancia los ideales de
guerra santa difundidos en las primeras décadas del siglo XVI con la per-
vivencia de los ideales mesianicos de los Reyes Catolicos (Sales Dasi, 2004,
33-43). Como Amadfs, la Poncella se muestra amante del riesgo y se en-
trega con arrojo a la aventura; como Esplandian, hace gala de una gran
planificacion militar que concede verosimilitud histérica al relato.

Como doncella guerrera, la incursion de la Poncella en las armas es
accidental, pero esto no evita que al final del relato decida permanecer en
los fechos de armas. Esto permite establecer una pequefia similitud con el
personaje de Silence, a quien puede considerarse el primer arquetipo hi-
brido de egregia bellatrix, con el que guarda similitud en ciertos componen-
tes narrativos comunes. El roman francés presenta a esta joven doncella,
dotada de hermosos atributos femeninos, que se ve obligada a esconder
su condiciéon de mujer bajo la apariencia de varén para poder heredar los
terrenos de su padre, lo que genera debates internos sobre su identidad
escenificados por los didlogos entre Educacion y Naturaleza. El episodio
culminante llega cuando, una vez en Francia, es armada caballero por el
monarca, satisfecha con ese modo de vida®, y luchari comandando una

3 Como plantea Marin Pina (1990, 173): «El nombre resume la vida de la persona, es heraldo de su
fama, y por ello los caballeros especialmente se esforzaran por dignificatlo y por preservarlo de toda
maculay.

40 Silence no se arrepentia de su modo de vida, pues se encontraba muy a gusto. Era un caballero bueno
y valiente: ni rey ni conde engendraron uno mejor» (S#ence, 1986, 107)



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

parte del ejército en ayuda del rey Ebain. En comin mantienen el gusto
por la condicion caballeresca y el mantenimiento de cierta masculinizacion
amazoénica en el personaje, mientras que la ocultacién de la identidad en el
combate va a ser una condicién que acercara a Silence a la doncella gue-
rrera que se analizara a continuacion.

La posible influencia posterior de la PdF no solo estara auspiciada
port el elevado nimero de ediciones quinientistas, sino también en su re-
cuperaciéon como personaje en la Cordnica de don Mexiano de la Esperanga,
Caballero de la Fe (Miguel Daza, 1583), apareciendo entre las guerreras mas
valerosas de la historia, entre las que se identifican a las Newve Preuses, para

entergatle a Camiliana sus dones caballerescos®!.

La infanta Minerva y la consolidacion de la egregia bellatrix

La Historia de los invitos y magndnimos cavalleros don Cristalidn de Esparia,
principe de Trapisonda, y del infante Luzescanio, su hermano, hijos del famosissimo
emperador Lindedel de Trapisonda (a partir de ahora, CE)*, ve la luz por pri-
mera vez en el taller vallisoletano de Juan de Villaquiran en 1545, de cuyas
prensas salieron mas de un libro de caballerias, aunque la solicitud de la
licencia de impresién en 1537 ya indicaba que la obra estaba terminada por
aquel entonces (Gagliardi, 2010, 135-137). El CE, tnico texto caballeresco
de autoria femenina conocido en las letras hispanicas y salido de la pluma
de Beatriz Bernal, solo conoci6 una reedicion, impulsada por su hija, Juana
de Gatos, en 1587 (Alcald de Henares, Juan Ifiiguez de Lequerica)®. La

41 «Y, andando a las bueltas sobre cudl bencetia a cudl, salié otra dama armada toda de armas, que en el
escudo y traca se ech6 de ber ser aquella balerossa francesa llamada la Poncela, la cual venfa acompa-
flando a la reina Artemisa (...) Las otras cuatro reinas, en vrebe, Artemisa le concedié el amor conjugal;
Semiramis, el btio y fortaleca; Poncela, el saber acaudillar los caballeros y tratar con los soldados, la
paciencia y elegancia en el decit» (Caballero de la Fe, 2019, 516).

42 Las citas se llevaran a cabo a partir de CE (2019). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos
textuales, se hara solo indicando entre paréntesis el nimero de pagina de esa edicion.

43 Tanto Valladolid como Alcald de Henares ocupan la tercera posicion en las ciudades peninsulares
donde se editaron libros de caballerfas, solo precedidas por Sevilla, Toledo y Zaragoza, véase Eisenberg
y Marin Pina (2000, 465).



Nuria Aranda Garcia

ausencia de mas ediciones en esta centuria ha llevado a pensar que la obra
apenas gozo6 de éxito; sin embargo, la existencia de una traduccion italiana
(Venecia, Michele Tramezzino, 1558) y su consecuente reedicion (Vene-
cia, Lucio Spineda, 1609), su alusion en el proceso inquisitorial contra el
morisco curandero Roman Ramirez, su presencia en inventarios de parti-
culares y en las trastiendas de librerias e imprentas de impresores y libreros
de los siglos XVI y XVII (Gagliardi, 2010, 135-141; 229-253) y las inter-
textualidades en textos caballerescos posteriores parecen indicar lo con-
tratio*.

El CE, organizado en cuatro partes, dedica los once primeros capi-
tulos al ascenso caballeresco de Lindedel de Espafia, para ceder el prota-
gonismo a su hijo Cristalian, cuyas aventuras alternaran con las de su her-
mano Luzescanio desde la segunda parte, pero sin perder su papel
predominante. Dentro del corpus caballeresco, el CE se situarfa entre los
libros no pertenecientes a ciclo y en la deriva narrativa que estos toman
tras Feliciano de Silva, quien crea el paradigma del entretenimiento y la
prevalencia del delectare sobre el prodesse (Lucia Megias, 2002; Gutiérrez Tra-
paga, 2017, 806), y en los que se hacen cada vez mas frecuentes las pruebas
de caracter maravilloso, la sucesion de aventuras hiperbdlicas y la acumu-
lacién de gestas sin motivo generador claro (Sales Dasi, 2004, 36) que de-
rivaran en la decadencia del género. Uno de los principales elementos en
los que destaca el CE es un reducido numero de batallas que potencia la
ingente némina de personajes femeninos que desfilan por sus paginas, ya
sean desencadenantes de historias y aventuras o meros figurantes, y que
representan «a picture of the vast limitations placed upon women, even
those in the highest ranks of nobility, as well as the dangers that women

44 En la Tercera parte del Espejo de principes y caballeros (Alcald de Henares, 1587), su autor, Marcos Martinez,
ficcionalizado en el prologo, llega a una sala donde aparecen los bustos de los mejores caballeros de la
antigiiedad, entre los que se encuentra Cristalian. En el manuscrito Flor de caballerias (Francisco de Ba-
rahona, 1599), Belinflor, en la aventura del castillo de Marte, y Rubimarte, en la aventura del castillo de
Palas y Venus, se tienen que enfrentar en combate a grandes caballeros de la historia, €1, y a doncellas
guerreras, ella, entre los que se encuentran, de nuevo, Cristalian, y la infanta Minerva. Ademas, se ha
destacado el paralelismo que guardan estas dos aventuras con la Aventura de la Victoria que cierra el
CE. Véase Gagliardi (2010, 254-263).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

fase as a result of being trapped in the category of female» (Whitenack,
1997, 33). A través de sus paginas, confluyen una relaciéon de mujeres que
rechazan el matrimonio a favor de la libertad y la independencia, vagan en
busca de aventuras y caballeros que las resuelvan o aprenden magia y artes
adivinatorias en lo que serfa una voluntad, deliberada o no de la autora,
por romper los moldes socioculturales que relegaban a la mujer a un se-
gundo plano (Gagliardi, 2010, 202). En esta némina se inscribe la infanta
Minerva.

Su nombre, simbdlico, remite a la diosa grecolatina de la sabiduria,
anticipo también de la actitud y el lugar que ocupara a lo largo de todo el
relato: 1a habilidad nata para las armas y la capacidad para desenvolverse
con soltura y belleza en el entorno cortesano. El onomastico del personaje
evoca los ecos de una tradicion que se remonta al influjo que pudo tener
la materia troyana en la creaciéon de nombres ya en el Awadis primitivo
previo a la refundicién de Montalvo (Coduras Bruna, 2015, 109). Ademas,
a través de su caracterizacion antroponimica, se inserta también en el fre-
cuente empleo de la mitologia como materia novelable en los libros de
caballerias. Con especial trascendencia de la materia troyana, Beatriz Ber-
nal se sirve a menudo de la écfrasis mitologica, pero especialmente de hé-
roes y personajes mitolégicos redivivos, para generar temas y motivos y
dar pie a la creacién de nuevas aventuras caballerescas (Marin Pina, 2010a,
150-160)*. El personaje de Minerva, como encarnacién simbolica de la
diosa de la sabidurfa, constituye la maxima expresiéon de trasmutacion e
integracion de la materia clasica.

Ademas de Silence, pueden rastrearse dos antecedentes literarios que
pueden ayudar a entender la configuracion que presenta Minerva en el CE:

4 Ya en primer capitulo, la autora da muestras de su gusto por la materia troyana: «Dice la historia que
Nic6stata, aquella excelentisima mujer que todas las guerras de Troya escribid, cuenta que el rey Priamo,
entre todos sus hijos, hubo solamente dos hijas, a la hermosa Policena y a la sabia Casandra, la cual tuvo
grande y verdadero amor a su hermano Troilox» (15). A modo de ejemplo, apatecen las estatuas de Palas
y Venus en la Aventura de la Victoria, las hazafias de Héctor decoran las paredes de una habitacion,
Lindedel usara la espada de Troilo, recuperada por la sabia Membrina, y debera enfrentarse a numerosos
obstaculos para hacerse con el resto de las armas del personaje troyano, y Cristalian consigue numerosos
tesoros salidos de las manos del rey Midas.



Nuria Aranda Garcia

los tournements des dames y las Marfisa y, mas especialmente, Bradamante
boiardescas. Los primeros, pequefios relatos en prosa franceses populares
en los siglos XII y XIII, mostraban a mujeres que, ante la negativa de sus
maridos para combatir, tomaban las armas y se enfrentaban en torneos
para demostrar quién era la mas valiente, todo ello con gran influjo de la
literatura caballeresca en la adopcién de la vestimenta, los codigos de com-
portamiento, las técnicas de lucha y las armas, para mostrar «la volonté du
trouvere de charmer un public composé en grande partie de femmes, pas-
sionées du tournois» (Cassagnes-Brouquet, 2013, 80). Marfisa y Brada-
mante aparecen por primera vez en el Orlando innamorato de Boiardo
(1483), pero penetran en la tradicion hispanica gracias al libro primero del
Espejo de caballerias de Pedro Lopez de Santa Catalina (Toledo, 1525), quien
se sirve de los dos primeros libros del Innamorato paralos primeros noventa
y seis capitulos y completa los restantes con I/ quarto libro dell innamoramento
d’Orlando, continuacion elaborada por Niccolo degli Agostini (Espejo de ca-
ballerias, 2021, xi-xii). Con Marfisa, mas cercana a las amazonas amadisia-
nas, Minerva se identifica en el paganismo y en sus enfrentamientos con
el héroe protagonista, en el caso de esta tultima involuntarios por el anoni-
mato que provoca la armadura, pero no asi en el caracter arrogante y or-
gulloso que muestra la primera. Con Bradamante coincide en el caracter
cortesano y en la participacion activa de esta en los conflictos de su her-
mano Rinaldo, incluso comandando la armada contra los sarracenos, de la
misma manera que Minerva acompana a Cristalian en muchas de sus aven-
turas y encabeza el ejército contra los paganos. Sin embargo, se distancia
del personaje italiano en el enamoramiento, en la dependencia que esta
toma de Rugiero y en el menor protagonismo que adquiere en la version
de Santa Catalina.

La no pertenencia al cristianismo es precisamente uno de los rasgos
amazonicos constitutivos del personaje al igual que su gusto por las armas,
que del mismo modo que la Poncella, proceden de un designio divino:
«LLos dioses repartieron en mi tanta parte de buena ventura, que hasta hoy
yo no he hallado caballero que contra mi mucho en batalla pudiese durar»



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

(190)*. De otigenes nobles, hija dnica del rey Rabineldo de Alaponte, de
ahi el tratamiento de infanta que recibe en el relato, va a preferir ocultar
su identidad de mujer bajo una armadura masculina como una doncella
guerrera, generando confusiones sobre su identidad al resto de personajes
siempre y cuando esta lo desee, que se sorprenden cuando se revela como
mujer en el ejercicio de las armas. Esto va a dar lugar a que la propia Mi-
nerva fluctie a voluntad entre la eleccién masculina y femenina, hesitacién
que todavia se percibia en la Bradamante boiardesca, y se mueva con li-
bertad entre los espacios masculino, caballeresco, y femenino, cortesano,
adoptando los coédigos caballerescos de comportamiento que rigen cada
uno de los mundos y los codigos de vestimenta asociados. Esto desem-
boca frecuentemente en episodios humoristicos, en los que la doncella se
aprovecha de los cédigos lingliisticos y actanciales que mas le favorecen®.
En la aventura de la reina de Polismaga, esta reclama un caballero que sea
capaz de retiratle el arco que lleva en el cuello, argumentando que debe ser
aquel que ame a la mas hermosa doncella. Minerva se ofrece a probarse
primero, con la complicidad del lector, que sabe que ella no esta capacitada
para superar esa aventura por su condicion de mujer:

46 Si bien en los primeros libros de caballetfas las doncellas toman las armas de manera puntual, con la
paulatina evolucion hacia el entretenimiento del género, estos personajes femeninos van a mostrar afi-
cién por la vida caballeresca sin un motivo desencadenante, y se anticiparan sus habilidades guerreras
con diversos argumentos, o bien mencionando un temprano gusto por las armas en la infancia y juven-
tud, o bien otras motivaciones. Este es el caso, por ejemplo, de Hermiliana de Francia en la Tervera y
cuarta parte del Belianis de Grecia (Jeronimo Fernandez, 1578), quien es nombrada caballero por el mismi-
simo Marte cuando intercede ante ¢l para liberar a su padre y a su tio en el episodio del Castillo de la
Sabia Medea (Belianis de Grecia, 2013, 360-361). En el Caballero de la Fe (1583), Carmiliana, hija de la
duquesa Carmilina, sefiora del Gran Puerto, que aparece como cazadora en clara identificacion con
Diana, y quien gusta del ejercicio de las armas, derrota en combate en una prueba a Minerva, y a conti-
nuacién vence a las amazonas mas importantes de la tradicion literaria clasica y caballeresca, para que
finalmente las mujeres mds valerosas en armas de la historia le entreguen sus principales dones caballe-
rescos (Caballero de la fe, 2019, 496-502 y 514-519). Episodio este ultimo que guarda muchos paralelismos
con la toma de armas de Claridiana como caballero en la Primera parte del Espejo de principes y caballeros
(Diego Ortufiez de Calahorra, 1555), quien ya disfrutaba de su aficién a la caza y del gusto por lo bélico,
y a quien la sabia Oligas le entrega las armas de la amazona Pantasilea tras derrotar en una cueva a un
le6n y a una sierpe (Campos Garcia-Rojas, 2003, 38-40).

47 HEsto supone un cambio con respecto a las innovaciones introducidas por la Alastraxerea de Feliciano
de Silva, quien precisamente es capaz de no establecer diferencias espaciales y conductuales en el empleo
de los codigos verbales asociados con ambos ambitos. Véase Manzanilla Mancilla (2017, 239-242).



Nuria Aranda Garcia

Finalmente, que la infanta se probé primero: tomando el arco en su mano, no le
movi6 de su lugar, y volviéndose al emperador, le dijo: —No se maraville vuestra
majestad si yo no hice mas que los otros han hecho, ca sabed que la que yo amo
no ha mucha parte de hermosura, pero enciérrase en ella mas gracia que en cual-
quier otra puede haber. Los que en el palacio estaban dijeron: —Muy contento
esta este caballero de la que ama, pues tanto la alaba de graciosa. Asi, rieron
todos de las palabras del caballero, y aguardaban por ver lo que el otro harfa

(502).

En el episodio de la Floresta de la Aventura, después de ver el fracaso
de muchos de los caballeros de la compafia, y antes de que participe Cris-
talian, Minerva alude a su condiciéon femenina como posible salvocon-
ducto para que ella la resuelva:

La infanta Minerva dijo: —Paréceme que en esta aventura maltratan a los caba-
lleros: por ventura se habran mesuradamente con las doncellas. Si vos, mi sefior
—dijo a don Cristalian—, para ello me dais licencia, mucho deseo tengo de me

probam (407).

Como ha notado Sales Dasi (2004, 67), en los libros de caballerfas de
mediados del quinientos va a haber una tendencia dominante a situar a las
amazonas al mismo nivel que los caballeros protagonistas con una asimi-
lacién caballeresca completa que anula la vieja oposicion entre sexos, que
ahora carecera de valor narrativo e ideolégico. Esto se debe a una mayor
permeabilizacion entre los espacios publico y privado, articulados disimé-
tricamente; el primero acoge a lo valorado socialmente, y por tanto al uni-
verso masculino, y el segundo a lo no valorado, y por tanto a lo femenino
(Amoros, 2001, 30). En los libros de caballerias ambos espacios aparecen
perfectamente delimitados, de tal forma que la mujer que abandona el es-
pacio privado, que corresponde con el ambito cortesano, se ve obligada a
retornar a este una vez que los motivos que han propiciado su salida son



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

resueltos®. El desarrollo natrativo de Minerva adquiere una gradacion as-
cendente que la hace convertirse en una heroina que, sin llegar a coprota-
gonista, muestra cierta independencia del héroe masculino para llegar a
existir. Mediante el uso de la vestimenta caballeresca y la adopcion de estos
coédigos es capaz de interrelacionar la esfera masculina y femenina sintién-
dose comoda en ambas y sin que le sea planteada ninguna objecion, pues
se valora siempre nobleza y virtudes por encima de otros rasgos como su
paganismo; el caballero no es sinénimo de varén, sino de aquel que en-
globa en si mismo elementos corteses, guerreros y religiosos que se obtie-
nen al tomar los habitos caballerescos (Ortiz-Hernan Pupareli, 2005, 96)*.

Minerva aglutina en su persona la fortitudo, la sapientia y la pulchritudo.
En su primera aparicién, creyéndose elegida por los dioses para superar la
prueba de la princesa Penamundi, se enfrenta a Cristalian, quien la vence
y le corta el yelmo, desvelando su condicién de mujer que, junto con su
politefsmo, no la hacen apta para concluir esa aventura, destinada al héroe
caballeresco:

—Caballero, muerto sois si no os otorgais por vencido. El caballero estaba tal
que no le pudo responder; como don Cristalian esto vio, con el espada le cort6
las enlazaduras del yelmo, y asi como se lo quitd, don Cristalian fue muy espan-
tado, que en lugar de caballero vio la mas hermosa doncella que €l jamas habia
visto; trafa los sus hermosos cabellos cogidos en una red de hilo de oro (189).

48 Esta es la caracteristica fundamental de la doncella andante (véase Matin Pina, 2007 y 2010b) y de las
doncellas guerreras sin rasgos amazonicos.

4 Esto se demuestra también en la adopcion de las vestimentas por patte del personaje. En el entorno
cortesano, la vestimenta predilecta de Minerva sera la femenina, mientras que, en el transcurso de las
aventuras caballerescas, una vez desvestida de su armadura, va a preferir cubrirse por un manto, a la
usanza de los caballeros. La preferencia por el habito masculino va a ser un rasgo que se mantendra en
referentes posteriores. Carmiliana también va a mostrar predileccién por estas vestimentas: «Y tanta
robustidad y fuerca sentfa en los miembros que le parecia que era mexor aquel exercicio y mds combi-
niente a su natural qu’el andar embuelta con la delicada olanda y blanda seda, ni con el usso ni aguja o
retorcidos moldes; mas gusto le daba la lanca de frexno y la vuida punta del espada (...) Y, con esto,
debaxo siempre andaba bestida de hombre, trayendo encima solo el havito de muger y la delicada ropa»

(Caballero de la fe, 2019, 497).



Nuria Aranda Garcia

A partir de ese momento se convierte en servidora de Cristalian, pero
también, bajo su condicién de fémina, en dama de compania de Pena-
mundi. Al lado del protagonista, demostrara su valor y destreza en las ar-
mas en las distintas aventuras, solo superada por este, del mismo modo
que en belleza solo se vera sobrepasada por Penamundi y Bellaestela. La
sabiduria, asociada simboélicamente a su nombre, serd puesta en practica
mayoritariamente bajo la apariencia de mujer, y la orientara principalmente
a favorecer los encuentros entre Cristalian y Penamundi, adoptando los
roles de doncella mensajera y doncella fiel de la princesa (Haro Cortés,
1998, 191 y 196). Entre sus ardides mas destacados, planea con Cristalian
que este se introduzca en el interior de la jayana de oro del rey Midas,
adquirida en la aventura de los Hondos Valles, para que sea entregada
como regalo a la princesa, y garantizarle asi al héroe penetrar en las habi-
taciones de la dama en un episodio que guarda muchas concomitancias y
guifios con el protagonizado por Tirant, Carmesina y Plaecrdemavida en la
obra homénima®.

La pulchritudo de Minerva, que ya habia sorprendido a Cristalian
cuando revela por primera vez su identidad, se destaca tanto en su condi-
cion de caballero como de doncella, aunque son mas abundantes las mues-
tras del segundo, pese a ser el habito masculino el preferido por ella. Una
vez en presencia de la princesa Penamundi, la infanta demanda trocar su
ropa en traje de doncella, maravillando a los presentes con su belleza:

La infanta Minerva dijo a la princesa: —S8i la vuestra merced me manda dar qué
me vista, por algunos dfas querria dejar el habito que traigo. La princesa holgd
mucho de lo que la infanta Minerva le dijo, y mandole sacar muy ricas ropas
guarnidas por estrafia manera, y asimismo le mando dar todo lo demas que hubo
menestet, y como en habito de doncella la infanta fuese puesta, estrafamente
estaba hermosa (...) todas se espantaron de ver la gran hermosura de la infanta
Minerva puesta en habito de doncella (323).

50 Véase para ello Piera y Shearn (2009), quienes argumentan que Beatriz Bernal pudo tener en mente
varios episodios del Térant lo Blanc como inspiracion para su libro de caballerfas.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Mismas reacciones suscita en habito de caballero, aun llevando la ca-
beza descubierta:

Delante della venia aquel valeroso principe don Cristalian armado de todas ar-
mas en su caballo Flordelid; a 1a mano derecha llevaba a la infanta Minerva ar-
mada salvo las manos y la cabeza, y a la siniestra iban Dismael de la Roca y don
Veros de Licante; la infanta llevaba la lanza y Dismael de la Roca el escudo. Y
ansi como oido habéis entraron en el campo mirandolos grandes compafias de
gentes que los miraban, y eran mucho espantados de ver a la infanta Minerva tan
hermosa, ca llevaba sus dorados cabellos cogidos en una red de hilo de oro sem-
brada de muchas perlas y piedras de gran valor (399).

La conjuncién de todo lo anterior confluye en la tnica aventura en
solitario de este personaje en la tercera parte de la obra (caps. XCVI-CI),
donde adquiere su punto algido su condicion de egregia bellatrix. Tras sepa-
rarse de Cristalian en la Cruz de las Aventuras para intentar obtener la
fama por si sola, intenta socorrer a una doncella enfrentandose a tres ca-
balleros. La llegada de veinte caballeros mas enviados por el duque de
Fonteguerrera, senor de esas tierras, la obligan a rendirse y convertirse en
prisionera a peticion de la hermosa Duante, hermana del anterior, pese a
su voluntad de seguir combatiendo hasta la muerte. Una vez despojada de
su armadura para ser curada, suscita la admiracién por su belleza, aunque
no consiguen averiguar su condiciéon de mujer, oculta bajo un fisico similar
al de un muchacho imberbe:

En esto llegaron los maestros para le curar, y como le descubrieron algunas par-
tes de su cuerpo adonde tenfa las heridas, el duque fue espantado de ver la gran
hermosura del caballero. Porque sabed que su cuerpo era hecho como de ala-
bastro, y era tan bien compuesto y de tan estremada hermosura, que todos los
que la vian no sabian qué se decir. (...) Estando curando a la infanta le vino a su
pensamiento si por ventura aquel caballero era doncella, pues tanta hermosura
en toda su persona Dios le habfa dado; mirdbale asimismo el rostro, y no le veia
sefial de nacimiento de barbas (633).



Nuria Aranda Garcia

Tanto el duque, sospechoso de su identidad como mujer, como su
hermana, desconocedora de esta condicion, requeriran de amores a la po-
bre Minerva, propiciando un triangulo amoroso basado en la ambigtiedad
sexual, en el equivoco y el engano a través del disfraz. Situaciones de con-
fusion como las protagonizadas entre Duante y Minerva, que dan lugar a
enamoramiento de un personaje de otro del mismo sexo, no eran desco-
nocidas, sino que contaban con cierta presencia en los libros de caballe-
rias®!. Antecedentes de este tipo de episodios se encuentran ya en el Roman
de Silence y en la hagiografia medieval, donde el transformismo femenino
fue bastante habitual en contraposicién con el masculino, ocasionando
ejemplos de confusiones de indole sexual con mujeres, unidos en este caso
con el motivo de la falsa acusacién siguiendo la tradiciéon de la mujer de
Putifar, o incluso la vacilacién sexual del propio colectivo masculino™. La
mujer que se hace masculina, ya sea mediante el uso del disfraz, contribuye
a subvertir en parte la polaridad hombre/mujer y lo masculino, y confunde
la distinciéon sexual, descontextualizando los signos de masculinidad
(Vega, 2008, 79), lo que hace posible este doble enamoramiento que mues-
tra el CE. No obstante, si en la hagiografia la mujer disfrazada de hombre
en una comunidad de hombres, con los equivocos que ello pudiese gene-
rar, representaba una oportunidad para neutralizar la amenaza de la tenta-
cion femenina (Vega, 2008, 75), en los libros de caballerfas simplemente
respondia a una inversion de roles que pretendia fomentar la comicidad y

51'Ya la primera parte del Espejo de caballerias (1525), fiel al Innamorato, se cietra con el enamoramiento de
Flordespina, hija del rey Marsilio, de Madama Brandamonte, desconociendo que se trata de una doncella
en habito de caballero, quien ademds se habfa visto obligada a cortarse el cabello. Paradigmatico es
también el ejemplo de Florinda en el Platir (1533), de la que se enamora Mirnalta, anonadada por la
destreza del Caballero de las Ramas de Oliva, y quien le seguira el juego amoroso, algo similar a lo que
se vera obligada a hacer Minerva con Duante en el CE.

52 Matina, Margarita, Teodora o Eugenia son ejemplos de santas que toman los habitos masculinos en
un monasterio y son objeto de intento de seduccién por parte de mujeres, e incluso son acusadas de
haber dejado embarazada a una. En el caso de Eufrasia, su belleza disfrazada de hombre despierta los
deseos libidinosos de los monjes con los que comparte monasterio. Véase Vega (2008, 58-69).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

el ridiculo de estos episodios™, ademds de una fuerte carga erética, y esce-
nas como falsas acusaciones de embarazo serfan impensables en un género
donde la mujer se caracteriza por el cuidado de la honra y el acatamiento
de los cédigos del amor cortés.

Para proteger la condicion de mujer de Minerva, es su escudero Bel-
dain el que le otorga su sobrenombre caballeresco a partir del emblema
que muestra en su escudo®, el Caballero de las Coronas, con el que serd
después conocida y que le permite disimular temporalmente su identidad
real (Marin Pina, 1990, 175). El duque de Fonteguerrera, ayudado por un
doncel que se cuela en las habitaciones de Minerva, consigue averiguar que
es una doncella, y junto con los requerimientos amorosos de Duante, frus-
tra todas las esperanzas que la infanta alberga para que le sea concedida la
licencia de abandonar las tierras del duque. Esto la obliga a idear un plan
de fuga: convencer a Duante de que huya con ella, prometiéndole que en-
tonces s{ gozara de su hermosura, a sabiendas de que el duque no enviara
a nadie tras ella, pues la huida con Minerva no pone en peligro la honra de
su hermana.

Como Camila y la Poncella, Minerva también va a rechazar en un
inicio el amor>. El duque de Fonteguertera, una vez convertido en rey de
Pasamar, todavia enamorado de ella, le pide que lo acepte como caballero.
La infanta solo accedera por peticiéon de la propia Duante a través de un
don en blanco y por solicitud de la princesa Penamundi, ante la que no se
puede negar:

33 Va a ser precisamente Feliciano de Silva quien explote la ambigiiedad sexual a través del disfraz con
finalidad cémica, pero desde el punto de vista del travestismo masculino. Véase Trujillo (2019, 164-193).
Todavia en los libros de caballerfas de final de siglo va a seguir explotandose este recurso en las doncellas
guerreras.

5 «—Cuanto ha que yo le conozco —dijo Beldain—, no le sé otro nombre sino el Caballero de las
Coronas, y este nombre creo yo que tiene €l porque la divisa que en su escudo trae son tres coronas de
oro en campo azul. Yo quisiera mas saber — dijo Beldain— por satisfacer a vuestro deseo, pero no lo
sé» (631).

55 Actitudes de preservacion de la virginidad a través de la incorporaciéon de elementos masculinos ad-
quieren su maxima expresioén en este personaje, que adopta también el travestismo masculino, una marca
que, de nuevo desde la hagiografia, se asocia precisamente con el mantenimiento de la virtud intacta.
Véase Vega (2008, 60).



Nuria Aranda Garcia

El rey se fue a humillar ante la infanta Minerva, y tomandole sus manos se las
besé muchas veces. La infanta, en presencia de la princesa, lo recibié por su
caballero. —jAy mi sefiora —dijo el rey—, y cuan deseado ha sido para mi este
dfal Hoy, mi sefiora, me habéis hecho el mas bienandante de cuantos nacieron
en darme titulo de vuestro caballero.

—Sabed —dijo la infanta— que la princesa tiene poder sobre todas cuantas per-
sonas hoy en el mundo son; y ¢quién serfa tal que el su mandado no hiciese?
Esto digo porque a su alteza habéis de agradecer la merced que aqui se os ha
hecho; que si la su merced no me lo mandara, aunque todos los del mundo a mi
vinieran, yo no hiciera vuestro ruego (689).

Al igual que las amazonas, la conversion de Minerva llega en el relato,
topico frecuente y abundante en los libros de caballerias®. El vinculo con
la tradicién clasica es perceptible en este grupo de guerreras, pues a me-
nudo son politeistas dentro del panteén grecorromano, pero nunca mu-
sulmanas, mientras que su estatus como paganas refleja la identificacion
de la barbarie con el paganismo y la civilizaciéon con la ortodoxia cristiana
europea como herencia de dicha tradicién. Su tratamiento dentro de los
distintos relatos caballerescos responde a la mayor o menor animadversion
que pueda suscitar en el autor, y su lucha a favor de un ejército pagano se
debe mas bien al desconocimiento que a una oposicion frontal a la fe cris-
tiana. Su conversion responde generalmente a la propia voluntad, y esta
antecedida de un ejercicio de comprension y entendimiento del nuevo
credo para reflejar una concepcion idealizada de la correcta relacién entre
la Otredad barbara y el discurso occidental ejemplificado en el hombre
blanco europeo. La infanta Minerva comparte el paganismo con las ama-
zonas, pero su fe no cristiana no supone un elemento disruptivo que altere
su relacion con el protagonista, sino que es un componente secundario en
el relato que se justifica plenamente en su nombre, que la hace parte de los
gentiles, que no de los infieles (Taufer, 1988, 181-215). Minerva toma la
decision de abrazar el cristianismo cuando, tras verse acorralada en com-

56 Sobre este tema, véase Whitenack (1988).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

bate por el Caballero de las Esperas (el propio Cristalian, al que no reco-
noce), promete convertirse si sale indemne del combate por las bondades
que ese Dios siempre concede a sus caballeros: «{Oh Dios de los cristianos,
y librame de las manos deste caballero, que yo te prometo de me tornar a
tu sancta fe, pues veo las mercedes que haces a los que te sirvenl (658).
La conversién, si no primordial, sera necesaria para que Minerva pueda
encabezar poco después como miles Christi y estratega militar, al igual que
la Poncella, los ejércitos cristianos contra la invasion pagana del rey de
Rosia, porque solo asi puede erigirse como paladina de esta fe.

Minerva, tal y como se delinea, supone la consumacion del papel de
la mujer en los libros de caballerfas: «De la dama concebida como el objeto
de los deseos amorosos del caballero, una fémina mas o menos caracteri-
zada por su pasividad, a un personaje sumamente activo que afronta los
mismos peligros que el héroe y demanda los mismos galardones que él»
(Sales Dasi, 2004, 72). El esbozo dibujado por esta heroina caballeresca
alcanza su maxima expresion en la Pantasilea del Silves de la Selva (Pedro de
Lujan, 1546), quien retoma el espiritu previo de la amazona, pero refor-
mulando en positivo a la Calafia de las Sergas y a la Pintiquinestra del
Lisnarte de Grecia. Como parte de la vision humanista del autor, la mujer
deja de ser vista como ideal platénico de belleza y sefiora del corazon del
hombre, para ser percibida en la medida de su virtud (Romero Tabares,
1998, 105-110), y para ello este personaje contribuye a configurar las aspi-
raciones de la mujer rompiendo el paradigma de sumision al que la realidad
social la ha postergado (Millin Gonzalez, 2017b, 142)*". En Lujan no solo
esta presente el bosquejo de Minerva, sino que lo lleva mas alla, propo-
niendo a una heroina guerrera que se convierte en la pareja amorosa y
bélica del protagonista, estableciendo una comparaciéon polarizada con
Fortuna, representante del modelo caballeresco femenino, que no se pet-
cibe tan marcadamente en el CE entre Minerva y Penamundi y Bellaestela.

57 Como ha destacado esta autora, la Pantasilea del Szkves de la Selva se entiende a 1a luz de la tratadistica
sobre la educacion de las mujeres que pobld el siglo XV1, y especialmente, de la visién que Lujan trasla-
dara a sus Cologuios matrimoniales (1550) (Millan Gonzalez, 2017b)



Nuria Aranda Garcia

Como doncella guerrera, Minerva no supone una amenaza para la
superioridad masculina, pues nunca gana en combate al protagonista, y
acaba sujeta al universo patriarcal a partir de la Aventura de la Victoria. En
ella, debe concurrir como doncella, vestida como tal y emparejada con el
rey de Pasamar, pues segun los designios de la estatua de la trompa, los
que ella nombre, «estos dos han de ser verdaderamente casados; y esto
sera asi sin falta» (816). Nada se explicita de la boda, pero la mencion a la
infanta al final del relato con el tratamiento de reina asi parece indicarlo.
Finalmente, en un giro algo inesperado para la trayectoria seguida por este
personaje, acaba sometida a la monogamia patrilineal y no se sabe si tras
el matrimonio volvera al ejetcicio caballeresco™. Todo ello permite con-
trastar con la idea de este personaje femenino como transgresor desde una
lectura ginecocéntrica (Piera, 2010), o como respuesta a las expectativas
de un amplio publico femenino dentro del tipo de la doncella guerrera
(Sales Dasi, 2004, 58). Sin excluir esto ultimo, tradicionalmente la imagen
de la mujer en la literatura ha estado diseflada para agradar a un lector
masculino ideal oculto tras el modelo especular de una lectora, presente
en su representacion®. Esto implica que el sentido que se atribuye a la
imagen de la mujer dependa, no solo del nivel de lectura, sino de una doble
convencion de lectura patriarcal que la convierte en un signo sexuado para
un receptor masculino ideal, y en sigho modélico para una receptora mujer
(Luna, 1996, 27). Habria sido del gusto femenino encontrar actantes como
Minerva en un género literario ampliamente consumido por ellas, a las que
irfan dirigidos mensajes moralizadores como el matrimonio final de la pro-
tagonista, pero también habria suscitado el atractivo lector de un publico

58 Resulta paraddjico que un personaje como Minerva, que se ha definido a lo largo del relato por sus
equivalencias con Palas, aspire en esta prueba a ser coronada por Venus, signo de la belleza, en vez de
por la primera, destinada a laurear a los varones. Esto permite establecer el contraste con Hermiliana
del Belianis de Grecia, armada por Marte y quien si tomara las armas tras su matrimonio con Clarineo,
especialmente para defender Constantinopla al mismo nivel que su esposo, como ya sucediese con Pan-
tesilea y Silves de la Selva (Gallego Garcia, 2004, 76).

% «La imagen de la mujer, convertida en gricil dama o en hébil guerrera, queda siempre transformada
en objeto de deseo de la mirada masculina, que impone sus gustos y apetencias, sin importarle trocar
ese retrato femenino en mero objeto (de deseo, codicia o caricatura) ajeno a si» (Millan Gonzalez, 2017a,
37).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

masculino que podia considerar exotico y erético imaginar a una mujer en
vestiduras de hombre.

A partir de la segunda mitad del siglo, elementos condensados en
Minerva, algunos procedentes de referentes anteriores, continuaran vigen-
tes en otras egregiae bellatrix caballerescas, mostrando una continuacién con
los patrones establecidos. En Claridiana de la Primera parte del Espejo de prin-
cipes y caballeros (Diego Ortufiez de Calahorra, 1555) suenan ecos de la Alas-
traxerea de Silva. Consagrada a la caza cuando no se dedica al manejo de
las armas, también recoge la herencia linajistica regia y amazoénica, y tras
un enfrentamiento con el Caballero del Febo bajo la apariencia de un Ca-
ballero Extrafio, del que ya se habia enamorado ex arte, termina de confir-
marse el amor entre ambos. A partir de ahi, los vaivenes en su relacion
dentro del triangulo amoroso con Lindabrides motivaran muchas de sus
salidas caballerescas hasta su reconciliacion final y su lucha conjunta en la
guerra contra los tartaros, donde su participaciéon se hace fundamental
(Campos Garcfa Rojas, 2003, 38-55). Se suman las ya mencionadas Her-
miliana de Francia de la Tercera y cuarta parte del Belianis de Grecia (1579) y
Camiliana del Caballero de la Fe (1583) quien, bajo la identidad falsa de Ca-
ballero de la Castidad Enamorada, se convierte en compafiera y ayudante
del Caballero de la Fe, amigo de la infancia y por el que desarrolla una
relacion afectiva. En la Tercera parte del Espejo de principes y caballeros (Marcos
Martinez, 1587), Sarmacia, hija segunda del rey de Lacedemonia, se dedi-
card a la vida caballeresca por vocacion, y por celos y rivalidad con su
hermana se enfrentara a Oristides, con el que surgira la llama del amor en
un episodio paralelo al protagonizado por Claridiana y el Caballero del
Febo (Campos Garcia Rojas, 2002, 425).

Conclusiones

La egregia bellatrix supuso la culminacion caballeresca de un proceso
transformador de la virgo bellatrix que ya habia empezado a codificarse en



Nuria Aranda Garcia

el roman antigue. El hibridismo entre la amazona y la doncella guerrera, su-
mado al travestismo masculino, suponia un atractivo, dotaba de funciona-
lidad al suspenso y el equivoco y su repeticiéon continua en los textos era
reflejo del gusto y la popularidad entre los lectores (Marin Pina, 1989, 94).
La Poncella, como parte de este modelo primigenio de egregia bellatrix, se
integra perfectamente en las tres grandes tradiciones literarias establecidas
a principios del siglo XV, la historia biblica, la literatura profética y la pro-
paganda patriética (Fraioli, 1982, 191), a las que debe anadirse, en el caso
hispanico, la tradiciéon caballeresca. En su codificaciéon como personaje
femenino guerrero suenan los ecos amazénicos de la Camille del Eneas y
los caballerescos del Romwan de Silence, mientras se mantiene como figura
transgresora que no vuelve al sistema patriarcal establecido al no asumir la
subordinacién a una figura masculina, y al destacar las habilidades guerre-
ras varoniles por encima de su propia condicion de mujer. Los ecos del
personaje se seguiran escuchando en el siglo XVI amparados por las re-
ediciones de las obras y por su mencién en libros de caballerfas de la se-
gunda mitad de la centuria.

La infanta Minerva se erige como ejemplo de la consolidacion de la
egregia bellatrix. Sin perder su feminidad y belleza, bajo la armadura puede
desempenarse en el uso de las armas como cualquier caballero andante,
mientras es capaz de adoptar los cédigos necesarios para desenvolverse
con soltura en los ambientes caballeresco y cortesano y adoptar los roles
de comportamiento que rigen esos espacios segin su conveniencia. Como
modelo hibrido, afiade a la doncella guerrera los elementos mas tenues del
modelo amazdénico, el paganismo y el rechazo al amor, que acaban subsa-
nandose para reintroducirla en la sociedad patrilineal occidental y en lo
que esta plantea para el comportamiento de la mujer. El personaje de Mi-
nerva no surge de la reinvencion por agotamiento del motivo de la donce-
lla guerrera, sino que supone la evolucion natural de un tipo incorporando
todavia innovaciones, al igual que habia sucedido con la amazona, y que
todavia encontrara referentes que lo mantendran y revitalizaran hasta lle-
gar a finales de la centuria a Rubimarte del Flor de caballerias (Francisco



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Barahona, 1599), como una consecuencia mas del agrado de un publico
lector tanto masculino como femenino.

Bibliografia citada

Alchalabi, Frédéric, «lla Pucelle, la reine, le chroniqueur. La Poncella de
Francia et ses modelesy,  eSpania, 23  (2016). DOIL:
<https://doi.org/10.4000/e-spania.25232> (cons. 21/04/2025).

Alonso del Real, Catlos, Realidad y leyenda de las amazonas, Madrid, Espasa
Calpe, 1967.

Amor6s, Celia, Feminismo. Ignaldad y diferencia, México, Universidad Nacio-
nal Auténoma de México/Coleccién libros del PUEG, 2001.

Aranda Garcia, Nuria, «Anénimo, La Poncella de Francia», en Comedic: Cati-
logo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600, Zaragoza, Uni-
versidad de Zaragoza, 2020, [en linea]. DOLI:
<https://doi.org/10.26754/uz comedic/comedic 214> (cons.
21/04/2025).

Ashcom, Benjamin B., «Concerning “La mujer en habito de hombre” in
the Comedia», Hispanic Review, 28/1 (1960), pp. 43-62.

Beceiro Pita, Isabel; Franco Silva, Alfonso, «Cultura nobiliar y bibliotecas:
cinco ejemplos, de las postrimerfas del siglo XIV a mediados del siglo
XV1y, Historia. Instituciones. Documentos, X11 (1980), pp. 277-350. URL:



https://doi.org/10.4000/e-spania.25232
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_214

Nuria Aranda Garcia

<https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-
8ca91421a34a> (cons. 26/04/2025).
Belianis de Grecia = Gallego Garcia, Laura, Belianis de Grecia (Tercera y Quarta

parte), de Jeronimo Ferndndez: edicion y estudio, tesis doctoral, Valéncia,
Universitat de Valencia, 2013.

Brandenberger, Tobias, «El episodio amazénico del Libro de Alexandre.
Fondo, fuentes y figuraciony, Zeitschrift fiir Romanische Philologie, 110
(1994), pp. 432-4606.

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro espariol (siglos
XIVT-XV1I), Madrid, Revista de Occidente, 1955.

Bueno Serrano, Ana Carmen (2007), Indice y estudio de motivos en los libros de
caballerias castellanos (1508-1516), tesis doctoral, Zaragoza, Universi-
dad de Zaragoza, 2007.

Caballero de la Fe = Cordnica de don Mexiano de la Esperanga, Caballero de la Fe,
ed. Ana Martinez Mufioz, Alcala de Henares, Universidad de Alcala,
2019.

Cacho Blecua, Juan Manuel, «La iniciacién caballeresca en el Awadis de
Ganlar, en Evolucion narrativa e ideoldgica de la literatura caballeresca, ed.
Marfa Eugenia Lacarra, Bilbao, Universidad del Pais Vasco, 1991, pp.
59-79.

Campo, Victoria, «la Poncella de Francia: una version castellana de 1a histo-
ria de Juana de Arcow, en Actas do IV Congresso da Associagao Hispanica
de Literatura Medieval: (Lisboa, 1-5 Outubro 1991), coord. Aires A. Nas-
cimento y Cristina Almeida, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 361-
365.

Campos Garcia Rojas, Axayacatl, «El ciclo de Espeso de principes y caballeros

(1555-1580-1587)», Edad de oro, 21 (2002), pp. 389-439.

, E2spejo de principes y caballeros (Parte 1) de Diego Ortsisiez; de Calahorra (Zara-
goza, Esteban de Ndjera, 1555). Guia de lectura, Alcala de Henares, Cen-
tro de Estudios Cervantinos, 2003.

Carlier-Détienne, Jeannie, «LL.es Amazones font la guerre et 'amoum, L. ’Ez#-

nographie, 76,/81-82 (1980-1981), pp. 11-33.



https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a
https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Casas Rigall, Juan, La materia de Troya en las letras romances del siglo XIII his-
pano, [Santiago de Compostela], Universidade de Santiago de Com-
postela, 1999.

Cassagnes-Brouquet, Sophie, «Les Neuf Preuses, 'invention d’un nouveau
theme iconographique dans le contexte de la Guerre de Cent ans,
en Le genre face anx mutations, masculin et fiminin, du Moyen Age a nos jonrs,
ed. Luc Capdevila, Sophie Cassagnes-Brouquet, Martine Cocaud,
Dominique Godineau, Frangois Rouquet y Jacqueline Sainclivier,
Rennes, Presses wuniversitaires de Rennes, 2003. DOI:
<https://doi.org/10.4000/books.pur.15907> (cons. 03/05/2025).

, Chevaleresses: une chevalerie au féminin, Paris, Perrin, 2013.

Castellani, Marie-Madelaine, «Deux figures d’Amazones: Penthésilée dans
Le Roman de Troie et Camille dans e Roman d’Eneass, en Réalité et re-
preésentations des Amazones, dir. Guyonne Le Duc, Paris, I.’Harmattan,
2008, pp. 273-286.

CE = Bernal, Beatriz, Cristaliin de Espana, ed. Enrique Suarez Figaredo,
Etigpicas: Revista de 1etras Renacentistas, 15 (2019).

Coduras Bruna, Maria, «Por e/ nombre se conoce al hombrey. Estudios de antropo-
nimia caballeresca, Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza,

2015.

Crinica troyana = Cronica troyana [[nan de Burgos, 1490 ], ed. Maria Sanz Julian,
Zaragoza, Institucion Fernando el Catolico, 2015.

Cuesta Torre, Marfa Luzdivina (2024), «lLa guerra de Troya en el Cancionero
de Baena y sus conexiones historiograficasy, Medievalia, 27(1) (2024),
pp. 249-291. DOI: <https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644>
(cons. 21/04/2025).

, «Héctor, Florestan y la cortesia en la batalla. El exenplum histérico tro-
vano en el Amadis», Revista de poética medieval, 39 (2025), pp. 73-100.
DOI: <https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139> (cons.
26/04/2025).

Delpech, Francois, «l.a doncella guerrera: chansons, contes, rituelsy, en For-

mas breves del relato. Cologuio Casa de 1 elazquez-Departamento de Literatura


https://doi.org/10.4000/books.pur.15907
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644
https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139

Nuria Aranda Garcia

Espaiiola de la Universidad de Zaragoza (Madrid, febrero de 1985), coord.
Yves-René Fouquerne y Aurora Egido, Zaragoza/Madrid, Universi-
dad de Zaragoza/Casa de Velazquez, 19806, pp. 57-86.

Eisenberg, Daniel; Marin Pina, M.* Carmen, Bibliografia de los libros de caba-
Uerias castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.

Enéas = Le Roman d’Enéas, ed. Aimé Petit, intr. y trad. Ana-Maria Holzba-
cher, prol. Carlos Garcia Gual, Paris, Memini, 1999.

Espejo de caballerias = Lopez de Santa Catalina, Pedro, Espeo de caballerias
(libro 1), ed. Raul Sanchez Espinosa, Alcala de Henares, Instituto Uni-
versitario de Estudios Cervantinos, 2021.

Fernandez Valladares, Mercedes, «Biblioiconografia y literatura popular
impresa: la ilustracion de los pliegos sueltos burgaleses (o de babuines
y estampas celestinescas)», eHumanista, 21 (2012), pp. 87-131. URL:
<https://www.chumanista.ucsb.edu/sites/se-
cure.lsit.ucsb.edu.span.d7 eh/files/sitefiles/ehumanista/vo-
lume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf> (cons. 03/05/2025).

Fraioli, Deborah, «Iimage de Jeanne d’Arc: Que doit-elle au milieu litté-
raire et religieux de son temps?y, en Jeanne d'"Arc. Une épogue, un rayon-
nement (Collogue d'histoire médiévale, Orléans Octobre 1979), Paris, CNRS,
1982, pp. 191-196.

Gagliardi, Donatella, Urdiendo ficciones: Beatriz Bernal, antora de caballerias en
la Espana del X1'I, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza,
2010.

Gallego Garcia, Laura, «Dos modelos de virgo bellatrix en la Tercera y Cuarta

Parte del Belianis de Grecia: 1a princesa Hermiliana y la reina Cenobiay,
en Lineas actuales de investigacion literaria. Estudios de Literatura Hispdnica,
eds. Veronica Arenas Lozano e aliz, Valéencia, Universitat de Valen-
cia, 2004, pp. 73-80.

General estoria = Alfonso X, General estoria. Primera parte. 17ol. 2, Juneces [Con-
tinuacion]. Reyes Primero. Reyes Segundo. Reyes Tercero, ed. Pedro Sanchez-
Prieto Borja, Madrid, Fundacion José Antonio de Castro, 2009a.


https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

General estoria = Alfonso X, General estoria. Cuarta parte. V'ol. 2. Aggeo. Zaca-
rias. Malaguias. Dario ldaspo. Xerses. Artaxerses. Sobdiano. Dario Noto.
Artaxcerses Assuero. Ester. Artaxerses Oco. Arsamo. Dario Arsamo. Alexan-
dre el Grand. Dario Arsamo-Alexandre el Grand-Tolomeo Sdter. Tolomeo Fi-
ladelfo. Tolomeo Eveérgetes. Eclesidstico. Tolomeo Filopator, Madrid, Funda-
cion José Antonio de Castro, 2009b.

Gomez Redondo, Fernando, Historia de la prosa de los Reyes Catdlicos: el um-
bral del renacimiento, Madrid, Catedra, 2012, vol. 2.

Gonzalez Doteste, Dulce Maria, «“Dames hardies et chevalereuses™: ama-
zonas, preuses y Juana de Arco en los tratados de 1zes de Femmes Llustres
(siglos XV yv XVD)», Revista Chilena de Estudios Medievales, 25 (2024),
pp- 7-40.  URL: <https://portalciencia.ull.es/documen-
tos/6786b7f1c037fb6ae2317cad> (cons. 26/04/2025).

Griffin, Clive, «El inventario del almacén de libros del impresor Juan Cro-

mberger: Sevilla, 1540x», en Libro antigno espariol 1. Coleccionismo y bi-
bliotecas (siglos X17-X1/11I), Salamanca, Universidad de Salamanca,
1998, pp. 257-373.

Gutiérrez Trapaga, Daniel, Rewritings, Sequels and Cycles in Sixteenth-Century
Castilian ~ Romances  of ~ Chivalyy.  «Aquella  inacabable — aventuray,
Woodbridge, Tamesis, 2017.

Haro Cortés, Marta, «LL.a mujer en la aventura caballeresca: duefias y don-
cellas en el Amadis de Ganla», en Literatura de caballerias y origenes de la
novela, ed. Rafael Beltran, Valencia, Prensas de la Universitat de
Valéncia, 1998, pp. 181-218.

Historia de la destruccion de Troya = Guido delle Colonne, Historia de la destruc-
cion de Troya, ed. Manuel A. Marcos Casquero, Madrid, Akal, 1996.

Huchet, Jean-Charles, e roman médicval, Paris, Presses Universitaires de
France, 1984.

Infantes. Victor, «lLa narracion caballeresca brevey, en Evolucion narrativa e
ideoldgica de la literatura caballeresca, ed. M.* Eugenia Lacarra, Bilbao,
Servicio Editorial Universidad del Pais Vasco, 1991, pp. 165-182.


https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad
https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad

Nuria Aranda Garcia

Irizarry, Estelle, «Echoes of the Amazon Myth in Medieval Spanish Liter-
aturen, en Women in Hispanic Literature: icons and fallen idols, ed. Beth
Miller, Berkeley, University of California Press, 1983, pp. 53-66.

Lacarra, M.* Jests y Juan Manuel Cacho Blecua, Lo imaginario en la conquista
de América, Zaragoza, Ediciones Oroel, 1990.

Libro de Alexandre = Libro de Alexandre, ed. Jesus Canas, Madrid, Catedra,
1988.

Libro de las virtuosas e claras mugeres = Luna, Alvaro de, Libro de las virtuosas e
claras mugeres, ed. Julio Vélez-Sainz, Madrid, Catedra, 20009.

Lissarrage, Francois y Pauline Schmitt-Pantel, «<Amazones entre peur et
réven, en Réalité et représentations des Amazones, ed. Guyonne Leduc,
Paris, I’ Harmattan, 2008, pp. 43-63.

Lobato Osorio, Lucila, «l.a Poncella de Francia: traslado del modelo de ca-
ballero literario a la figura femeninay, en Actas del XI1I Congreso Inter-
nacional Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (1 alladolid, 15 a 19 de
septiembre de 2009), ed. José Manuel Fradejas Rueda, Déborah Dietrick
Smithbauer, Demetrio Martin Sanz y M* Jestus Diez Garretas, Valla-
dolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010,
pp- 1159-1168.

Lucia Megias, José Manuel, Imprenta y libros de caballerias, Madrid, Ollero y
Ramos, 2000.

, «LLibros de caballerfas castellanos: textos y contextosy, Edad de Oro, 21
(2002), pp. 9-60.

Luis Jiménez, Isidro, «l.as amazonas, un mito transatlanticor, en «Posside

sapientiamy. Actas del 11 Congreso Internacional Jovenes Investigadores Siglo
de Oro, J[1SO 2016, Pamplona, Servicio de Publicaciones de la Univer-
sidad de Navarra, 2017, pp. 133-141.

Luna, Lola, Leyendo como una mujer la imagen de una mujer, Barcelona, Antro-
pos, 1996.

Luna Mariscal, Katla Xiomara, Indice de motivos de las historias caballerescas
breves, Vigo, Editorial Academia del Hispanismo, 2017.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Manzanilla Mancilla, Nashielli, «Construccién de la doncella guerrera en la
Primera Parte del Florisel de Nigueaw, en Lisuarte de Grecia y sus libros: 500
anos, ed. Aurelio Gonzalez, Karla Xiomara LLuna Mariscal y Axayacatl
Campos Garcia Rojas, México, El Colegio de México, 2017, pp. 227-
250.

Marin Pina, M.* Carmen, «Aproximacion al tema de la “virgo bellatrix” en
los libros de caballerias espafioles», Criticin, 45 (1989), pp. 81-94.
URL: <https://cve.cervantes.es/literatura/ criti-
con/PDF/045/045_083.pdf> (cons. 26/04/2025).

, «El personaje y la retérica del nombre propio en los libros de caballe-
rfas  espafiolesy, Tropelias, 1 (1990), pp. 165-175. DOI:
<https://doi.org/10.26754/0js tropelias/tropelias.199012724>
(cons. 26/04/2025).

, «LLas doncellas andantes en los libros de caballerias: antecedentes y de-
limitacién del tipo (I), en Actas de/ XI Congreso de Internacional de la
Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (Ledn, 20-24 de septiembre de
2005), Leén, Universidad de Ledn, 2007, vol. 2, pp. 817-825.

aventura mitico-caballerescay, en I/ mondo caballeresco tra immagine e
testo, ed. Claudia Demmate, Trento, Universita degli Studi di Trento,
2010a, pp. 134-171.

, «LLa doncella andante en los libros de caballerfas: la libertad imaginada
(ID)», eHumanista, 16 (2010b), pp. 221-239. URL: <https://www.chu-
manista.ucsb.edu/volumes/16> (cons. 26/04/2025).

Michael, Ian, The Treatment of Classical Material in the Libro de Alexandre, Man-

chester, Manchester University Press, 1970.
Millan Gonzalez, Silvia C. (2017a), Reinos de amazonas en la literatura espariola

de la edad media y los siglos de oro. Arquetipos, género y alteridad, tesis doc-
toral, Valéncia, Universitat de Valencia, 2017a.

, «Amazonas y lecturas de mujeres, entre la ficcion y la moralidad: de la
Silva de Mexia al Silyes de la Selva 'y los Cologuios matrimoniales de Lujan,


https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.199012724
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16

Nuria Aranda Garcia

Tirant, 20 (2017b), 119-146. DOI: <https://doi.org/10.7203 /ti-
rant.20.11234> (cons. 26/04/2025).

Muyeres preclaras = Boccaccio, Giovanni, Mujeres preclaras, trad. Violeta Diaz-
Corralejo, Madrid, Catedra, 2010.

Ortiz-Hernan Pupareli, Elami, «El tema de la virgo bellatrix. La caballeria

femenina en algunos libros de caballeriasy, en Textos medievales: recur-
sos, pensamiento e influencia. Trabajos de las IX Jornadas Medievales, ed.
Concepcion Company, Aurelio Gonzalez, Lillian von der Walde, Mé-
xico, El Colegio de México/Universidad Auténoma Metropoli-
tana/Universidad Nacional Auténoma de México, 2005, pp. 91-106.

PdF = Poncella de Francia. La «bistoriay castellana de [nana de Arco, eds. Victor
Infantes y Victoria Campo, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana Ver-
vuert, 2000.

Petit, Aimé, «l.a reine Camille dans le Roman d’Enéas», Les lettres romanes,
36, 1 (1982a), pp. 5-40.

, «La reine Camille de U'Enéide au Roman d’Enéas», en Actes du Collogue sur
['épopée gréco-latine et ses prolongements enropéens, 8-9 décembre 1979, Paris,
Les Belles Lettres, 1982b, pp. 153-166.

, «Le traitement courtois du themes des Amazones d’apres trois romans
antiques: Enéas, Troie et Alexandres, Moyen Age, 89/1 (1983), pp. 63-
84.

Pichel Gotérrez, Ricardo, «lLa eclosion de la materia clasica en las letras

peninsulares bajomedievales. Compilaciones troyanas no auténo-
mas»,  Serptura,  23/24/25  (2016), pp. 155-176. DOL
<https://doi.org/10.21001 /scriptura.2016.23-24-25.06> (cons.
26/04/2025).

Piera, Montserrat, «Minerva y la reformulacién de la masculinidad en Cris-
talidn de Espania de Beatriz Bernal», Tirant, 13 (2010), pp. 73-88. DOL:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.13.3413> (cons. 26/04/2025).

Piera, Montserrat; Shean, Jodi, «Gendering Action in Iberian Chivalric Ro-
mancey», Medieval Feminist Forum: A Jonrnal of Gender and Sexunality, 45,



https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

2 (2009), pp. 85-109. DOI: <https://doi.org/10.7203/t-
rant.13.3413> (cons. 26/04/2025).
Ramos, Rafael, «El género del Amadis impreso: un intento de dignificacion

del discurso narrativo desde la 6ptica de la historiografian, Cesura. Ri-

vista, 4 (2025), pp. 29-60. URL: <https://www.ce-

sura.info/docs/CR 4 2025/2 Ramos.pdf> (cons. 26/04/2025).
Romero Tabares, M.* Isabel, La nujer casada y la amazona. Un modelo femenino

renacentista en la obra de Pedro de 1.ujan, Sevilla, Universidad de Sevilla,
1998.

Rucquoi, Adeline, «De Jeanne d’Arc a Isabelle la Catholique: 'image de la
France en Castille au XVe sieclew, Journal des Savants, 1-2 (1990), pp.
155-174.

Sales Dasi, Emilio José, La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, Alcala
de Henares, Centro de Estudios Cetrvantinos, 2004,

Salvo, Irene, «lLa matiere de Troie dans les lettres hispaniques médiévales
(XIIle et XIVe siecles)», Troianalexandrina, 19 (2019), pp. 421-434.
DOI:  <https://doi.org/10.1484/].TROIA.5.117054>  (cons.
26/04/2025).

Sanchez Valat, Vanessa, «El triple duelo en ILa Poncella de Francia», Tirant,
15 (2012), pp. 155-170. DOI: <https://doi.org/10.7203 /-
rant.15.2090> (cons. 26/04/2025).

Sanz Julian, Marfa, «Guido de Columna, Crdnica troyana; Historia troyanay,

en Comedic: Catilogo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600,
Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2019, [en linea]. DOI:
<https://doi.org/10.26754/uz comedic/comedic 90> (cons.
21/04/2025).

Sharrer, Harvey L., «Juan de Burgos: impresor y refundidor de libros ca-

ballerescosy, en E/ libro antigno espasiol. Actas del Primer Cologuio Interna-
cional (Madrid, 18 al 20 de diciembre de 1986), ed. Pedro M. Catedra y
M.* Luisa Loépez-Vidriero, Salamanca, Universidad de Salamanca,
1988, pp. 361-369.


https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://doi.org/10.1484/J.TROIA.5.117054
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_90

Nuria Aranda Garcia

Silence = Cornualles, Heldris de, E/ Libro de Silence, trad. A. Benaim Larsy,
Madrid, Siruela, 1986

Sumas de bistoria troyana = Leomarte, Sumas de bistoria troyana, ed. Agapito
Rey, Madrid, Centro de Estudios Histéricos, 1932.

Taufer, Alison Dale, From Amazon queen to female knight, the development of the
woman warrior in the Amadis Cycle, Ann Arbor, University of California,
1988.

Troie = Sainte-Maure, Benoit, Ie Roman de Troie, ed. Emmanuele Baum-
gartner y Francoise Vielliard, [Paris], Librairie Générale Francaise,
1998.

Trujillo, Stefania, «Yo soy 7, y t4i eres yo». Disfraz, metamorfosis y duplicacion en
los libros de caballerias de Feliciano de Silva, tesis doctoral, Zaragoza/Ve-
rona, Universidad de Zaragoza/Universita di Verona, 2019.

Vargas Martinez, Ana, La guerella de las mujeres: Tratados hispanicos en defensa
de las mmujeres (siglo X17), Madrid, Fundamentos, 2016.

Vega, Catlos Alberto, E/ transformismo religioso. La abnegacion sexual de la mujer
en la Esparna medieval, Madrid, Editorial Pliegos, 2008.

Whitenack, Judith, «Emphasis added: an introduction to Beatriz Bernal’s

Don Cristalian de Esparia», Monographic Review, 13 (1997), pp. 24-38.

«Conversion to Christianity in the Spanish Romance of Chivalry, 1490-

1524», Journal of Hispanic Studies, 13/1 (1988), pp. 13-39.

Zoppi, Federica, «LLos motivos caballerescos en los libros de caballerias

b

italianos de tradicién espafola: teorfa y practica para la creacién de
una base de datos», Tirant, 26 (2023), pp. 209-225. DOI:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.26.27876> (cons. 21/04/2025).



https://doi.org/10.7203/tirant.26.27876

