
 

Nuria Aranda García, «Entre la castidad y la espada: de la virgo bellatrix a la egregia bellatrix en la ficción 

caballeresca tardomedieval y el Cristalián de España», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 5-53. 

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1671- ISSN: 2284-2667. 
 
 

5 

Entre la castidad y la espada: de la virgo bellatrix a la 
egregia bellatrix en la ficción caballeresca tardomedieval y 

el Cristalián de España 
 

Nuria Aranda García* 
(Universidad de Zaragoza - IPH) 

 
Abstract 

 
El motivo de la mujer guerrera, de larga tradición en las letras universales, gozó de éxito y presencia en 
la literatura caballeresca. El presente artículo analiza la evolución del arquetipo de la virgo bellatrix a la 
egregia bellatrix en La Poncella de Francia, narrativa caballeresca breve de finales del siglo XV, y el Cristalián 
de España, libro de caballerías de mediados del siglo XVI. Tomando como punto de partida los perso-
najes de la Poncella de Francia y Minerva, se estudia la hibridación entre la amazona clásica y la doncella 
guerrera desde el modelo primigenio de la primera hasta la consolidación de la segunda, subrayando 
cómo estas figuras combinan virtudes heroicas y femeninas sin romper del todo con el orden patriarcal, 
pero integrándose plenamente en los códigos caballerescos. 
Palabras clave: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalián de España, libros de caballería, 
narrativa caballeresca breve.  

 
The warrior maiden motif, deeply rooted in world literature, found significant success and resonance in 
chivalric fiction. This paper examines the evolution of the female warrior archetype from the virgo bella-
trix to the egregia bellatrix in the Poncella de Francia and Cristalián de España. Focusing on the characters of 
the Poncella de Francia and Minerva, it explores the hybridization of the classical Amazon and the 
warrior maiden, showing how these figures embody both heroic and feminine virtues while integrating 
fully into chivalric codes without fully challenging patriarchal structures. 
Key words: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalián de España, chivalric books, short 
chivalric narrative. 

 
 
 
 

§ 
 
 

 
 El presente trabajo se enmarca dentro del Proyecto de Investigación «Última fase del Catálogo de 
obras medievales impresas en castellano (1475-1601): del libro antiguo a las nuevas propuestas de edi-
ción» (PID2022-136675NB-I00), concedido por el Ministerio de Ciencia e Innovación. Se ha realizado 
en el marco del Grupo Investigador «Clarisel», que cuenta con la participación económica del Departa-
mento de Ciencia, Tecnología y Universidad del Gobierno de Aragón y del Fondo Social. Especial agra-
decimiento a M.ª Carmen Marín Pina por su valiosa guía y consejos cuando me aventuro en temas 
caballerescos. 

:%20https:/doi.org/10.13136/2284-2667/1671


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 6 

De la virgo bellatrix a la egregia bellatrix 
 

Con el sintagma latino virgo bellatrix se define un tipo literario de don-

cella que, con actitud guerrera, participa en combates y en hechos de armas 

propios de la condición masculina1. Con presencia en la antigüedad greco-

latina y en la hagiografía (Vega, 2008), el disfraz varonil gozó de gran po-

pularidad como recurso literario en la España aurisecular, especialmente 

con la proliferación de la Comedia Nueva, por lo que fue bastante habitual 

encontrar obras pobladas de personajes femeninos que, adoptando el dis-

fraz masculino, se lanzaban a arriesgadas aventuras2. En su vertiente más 

belicosa, la ya enunciada virgo bellatrix, pueden establecerse dos subtipos, 

la amazona, de tradición clásica, y la doncella guerrera, de mayor presencia 

en las letras medievales, si bien entre ambas se producen ya desde los 

inicios procesos de contaminación que darán lugar a modelos híbridos en 

la literatura renacentista y caballeresca, y cuyos antecedentes resultan difí-

ciles de prefijar (Ashcom, 1960, 59)3. En común tendrían un componente: 

«la participación de una mujer en actividades que, de acuerdo con una di-

visión tradicional de los papeles sociales y sexuales, son propios de hom-

bres» (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 88). 

La amazona constituye el tipo más singular de virgo bellatrix, porque 

«supone una subversión casi absoluta, permanente, de unos valores no 

puestos nunca en duda por las sociedades patriarcales» (Lacarra y Cacho 

 
1 Cualquier trabajo que aborde el tema de la virgo bellatrix es deudor de las investigaciones y aportaciones 
de Marín Pina (1989, 81-94). 
2 Sobre este tema, véase Bravo-Villasante (1955, 33-59). La mujer vestida de hombre no solo constituye 
un motivo folclórico (K1837. Disguise of woman in man’s clothes), sino que está presente en una larga tradi-
ción literaria europea que llega incluso a remontarse a la literatura hindú. A la hora de estudiar la pervi-
vencia de un determinado motivo en la literatura caballeresca, resultan de especial relevancia los trabajos 
desarrollados por Bueno Serrano (2007) para los libros de caballerías publicados entre 1508 y 1516, 
junto con la base de datos MeMoRam (https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/) con un arco 
cronológico más amplio, Luna Mariscal (2017) para la narrativa caballeresca breve y Zoppi (2023) para 
las continuaciones italianas. 
3 Lacarra y Cacho Blecua (1990, 87) añaden también a ciertos personajes femeninos que imponen su 
voluntad en sus relaciones con los hombres, se comportan como compañeras dominantes y ejercen la 
fuerza física sin perder la condición femenina. 

https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Nuria Aranda García 

 7 

Blecua, 1990, 88). En la literatura grecolatina, las amazonas son mencio-

nadas en la Ilíada homérica, pero como colectivo que lucha como varones 

y que ayuda a un joven Príamo a combatir contra los frigios (Hom. Il. III, 

189). Arctino de Mileto, considerado discípulo de Homero, es el primero 

en vincular a estas guerreras con la materia troyana, y menciona por pri-

mera vez a Pentesilea como su reina en su perdida Etiópida, aunque elude 

su procedencia geográfica. Ya en época clásica se establecen los vínculos 

entre estos personajes y los héroes Heracles y Teseo, lo que llevará a Dio-

doro Sículo a narrar tanto los orígenes de este pueblo guerrero de mujeres, 

como la expedición de Heracles para conseguir el cinturón de Hipólita 

como parte de sus doce trabajos (D.S. II, 45-46; D.S. IV, 16). No obstante, 

es Heródoto quien las sitúa en Escitia y Libia, otorgándoles dos caracte-

rísticas significativas para la configuración del mito (Hdt. IV, 100-116): el 

rechazo a actividades exclusivamente femeninas y la dedicación guerrera4. 

Durante el período helenístico, la presencia de la racionalidad las lleva a 

introducirse dentro de la propaganda imperial de Alejandro Magno al ser-

vicio de la superioridad masculina, algo que anticipa algunos comporta-

mientos que se percibirán en su pervivencia en la literatura medieval ro-

mánica5. De su presencia en los mitos grecolatinos, Lissarrage y Schmitt-

Pantel (2008, 49) han destacado sus rasgos comunes de mujeres bárbaras 

y guerreras, además del alejamiento geográfico, cultural y temporal, su po-

der, su estatus sexual, su autonomía y su carácter civilizador. A ello se suma 

la unión de tres planos: la femineidad peligrosa, la inversión de papeles 

sexuales y la barbarie (Carlier-Détienne, 1980-1981, 11). En estos inicios, 

 
4 Diodoro Sículo, a partir de los rasgos introductorios de Heródoto, las dibuja como un pueblo con-
quistador y guerrero que ha esclavizado a los hombres, gobernado por una reina identificada como hija 
de Ares y con culto a Artemisa. Menciona también la mutilación de los hijos varones y la cauterización 
del pecho para la batalla. Véase sobre la presencia de las amazonas en la literatura clásica Alonso del 
Real (1967, 19-75), Luis Jiménez (2017) y González Doreste (2024, 13-14). Son de especial relevancia 
las aportaciones de Brandenberger (1994), con un resumen muy útil de las amazonas en la tradición 
literaria y mitológica, y más recientemente la tesis doctoral de Millán González (2017a), donde las ama-
zonas son analizadas desde la perspectiva de género. 
5 D.S. 17, 77 relata el encuentro entre Alejandro y Talestris, quien se dirige a él con trescientas amazonas 
tras oír de su fama con el único objetivo de tener descendencia con él. Se hacen también eco de este 
episodio Estrabón (Str. 11, 54) y Plutarco (Plu. Alex. 46). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 8 

las amazonas se mueven entre los miedos subconscientes de los varones, 

como exponentes del patriarcado, y una aparentemente franca admiración, 

que se codifica en su derrota a mano de los héroes masculinos aclamados 

por la sociedad griega (Brandenberger, 1994, 434-436). Su creación, en úl-

tima instancia, respondería a la plasmación en mito de los afanes del hom-

bre por refrenar sus instintos encarnados por el deseo de dominar al 

opuesto femenino, exteriorizando su miedo a la emancipación del a mujer 

(Millán González, 2017a, 49). 

En el periodo medieval, autores como Jordanes, Procopio de Cesá-

rea, Pablo Diácono, Orosio, san Agustín o san Isidoro de Sevilla se hacen 

eco de la leyenda de las amazonas, que poblarán los relatos de ficción, 

enciclopédicos, historiográficos e incluso los libros religiosos (Alonso del 

Real, 1967, 111-121)6. En cuanto a la imagen proyectada por este pueblo 

en exclusiva femenino, predomina el perfil negativo de mujeres crueles y 

violentas con cierta tendencia a la lujuria. También será frecuente su apa-

rición en la literatura de viajes en autores como Marco Polo, quien rein-

terpreta la leyenda, o Jean de Manderville (González Doreste, 2024, 13-

18), y en la tradición hispánica en obras como la Embajada a Tamorlán, o el 

Libro del infante don Pedro de Portugal (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 90). De 

trascendencia para la evolución de la figura de la amazona es el roman anti-

que francés, considerado el inicio del roman en el país galo, a través del 

Roman d’Enéas, el Roman de Troie y el Roman de Alexandre, donde progresi-

vamente va a sufrir un proceso de humanización del mito que la va a con-

ducir a un tratamiento cortés donde se eliminará la eugenesia, los hijos 

varones serán entregados al cuidado de sus respectivos padres, se anulará 

la cauterización del pecho y se feminizará su comportamiento (Petit, 1983, 

73 y 83). Esto tiene que ubicarse en una identificación inicial con la bar-

barie y la representación del mundo al revés, y en su transformación, al 

final de la Antigüedad, en guerreras, reinas civilizadoras y fundadoras de 

ciudades de relevancia (Cassagnes-Brouquet, 2013, 140).  

 
6 Véase, entre otros, el Imago mundi de Honorio de Autun, el Speculum Historiale de Vicent de Beauvais, el 
Libro de las propiedades de las cosas de Bartolomé Anglico, el De natura rerum de Thomas de Cantimpré o el 
Livre du trésor de Brunetto Latini.  



 
 

Nuria Aranda García 

 9 

En el Roman d’Enéas, cuya fuente primordial es la epopeya virgiliana, 

el anónimo clérigo compositor, además de los cambios que opera en la 

romanización de la Eneida –reducción del componente mitológico, simplifi-

cación y clarificación del relato, transposición de algunos elementos y sim-

plificación y síntesis (Petit, 1982b)–, potencia el personaje de Camille, do-

tándola de ciertos componentes descriptivo-narrativos que la sitúan en el 

origen de este proceso de humanización. Partiendo del personaje virgi-

liano, que no es considerado amazona en la epopeya, y que apenas cuenta 

con una descripción sucinta7, el Enéas la dota de una amplitud que le da 

un papel más relevante en la trama. En común, ambas rechazan las tareas 

femeninas a favor de las hazañas guerreras, suscitan la admiración general 

y se evoca su aspecto exterior, mientras que el anónimo clérigo prefiere 

eliminar la velocidad que caracteriza al personaje y las comparaciones con 

personajes mitológicos para evidenciar sus habilidades en el combate 

cuerpo a cuerpo (Petit, 1982b, 157). En el Éneas, la definición amazónica 

del personaje, tenuemente evocada en la Eneida8, se amplifica, aunque si-

gue sin considerarse como tal en el roman: ahora Camille comanda un ejér-

cito de pucelles que luchan cuerpo a cuerpo con sus contrapartes masculi-

nas, y se descubre el flanco izquierdo, según la costumbre amazónica, lugar 

del cuerpo asociado ahora con lo femenino y, por lo tanto, con la recupe-

ración de esa feminidad que habían perdido las amazonas. La condición 

femenina también se pone de relieve en la descripción física de Camille, 

pero también en su castidad, como eco de la consagración a Diana de la 

Camila virgiliana, además de la sabiduría (Huchet, 1984, 69). Mediante las 

amplificationes narrativas, el Enéas no solo muestra la transición entre la epo-

peya y el roman, sino que establece un díptico en este personaje entre la 

 
7 En la primera aparición de Camila, Virgilio solo alude a sus manos, que prefieren las armas, su ligereza 
con los pies, su juventud, el manto púrpura que la cubre, el peinado, y la admiración que causa coman-
dando los ejércitos (Verg. Aen. 7, 802-811). 
8 Por orígenes, Camila no es amazona, pero Virgilio sí alude a ella como amazona en una ocasión («At 
medias inter caedes exsultat amazon», Verg. Aen. 11, 648), sin mencionar la cauterización del pecho, que 
sí muestra visible (Verg. Aen. 11, 649), y acompañada de tres vírgenes, Larina Tula y Tarpeya, que com-
baten con ella y a las que el Poeta compara con las amazonas Hipólita y Pentesilea (Verg. Aen. 11, 655-
664). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 10 

belleza y el valor guerrero, esto es, la feminidad y la virilidad, que tiene 

como paralelismo la muerte del personaje de Pallas, y como contraparte 

Dido como antimodelo femenino y dama culpable (Petit, 1982a, 21-35), 

ya que va a presentarse como invulnerable al amor.  

El Roman de Troie de Benoît de Saint-Maure, que usa como fuentes 

primordiales De excidio Troiae de Dares Frigio (siglo V) y Ephemeris belli 

Troiani de Dictis Cretense (siglo IV), recoge elementos históricos y enci-

clopédicos de las amazonas –la eugenesia en la descendencia, la residencia 

en Femenie, la selección de los hijos y la consagración a la guerra mante-

niendo en algunos casos la virginidad–, para centrarse en el personaje de 

Penthésilée. Esta irrumpe en batalla para socorrer a los troyanos enamo-

rada de Héctor, pero tratándose de un amor de oídas basado en las proezas 

guerreras de este, y combina en su personalidad el mundo feudal en el 

ejercicio de gobierno como reina, y la temática épica en la búsqueda de 

gloria en el combate (Castellani, 2008, 278). Al contrario que Camille, se 

mostrará vulnerable al amor, rasgo que no estaba en el texto de Dictis. La 

codificación de Camille y Penthésilée como amazonas en ambos romans, a 

través de los motivos tradicionales del combate épico y a través de la écfra-

sis característica de este género, presenta un modelo de mujer de la que se 

celebran sus hazañas al nivel de los guerreros masculinos, mientras se man-

tiene su feminidad y, acercándose al modelo de midons, se insiste en su 

virginidad a través de las descripciones y se la dota de exotismo y singula-

ridad (Castellani, 2008, 284)9. 

La vulnerabilidad al amor permea en el Roman d’Alexandre, donde se 

alcanza la normalización del tratamiento cortés del mito. Amable, reina de 

las amazonas, envía como emisarias a Floré y Beauté ante Alejandro 

Magno en muestra de amistad, quienes acaban casándose con dos genera-

les del ejército del caudillo macedonio en una ceremonia auspiciada por 

 
9 Es interesante cómo, de acuerdo con Castellani (2008, 284-285), la descripción de Camille y Penthésilée 
se construye en relación con las reacciones suscitadas en el colectivo masculino, ya sean de sorpresa por 
su modo de vida y maravilla ante su belleza y su valor de guerreras, pero también de escándalo, con 
discursos misóginos y despectivos que evidencian el miedo de los hombres ante mujeres capaces de 
vencerlos en su propio terreno. 



 
 

Nuria Aranda García 

 11 

este y por la propia soberana. La feminización se consolida en este roman, 

ofreciendo definitivamente una visión de la amazona que, sin renunciar a 

su condición de mujer, entra en la guerra; visible todo lo anterior tanto en 

su porte y armadura en combate, como en la musicalidad de sus voces y 

otros aspectos de su físico. De acuerdo con Petit (1983, 83-84), esta ima-

gen de las amazonas que surge del roman antique supondría un anti-topos 

de fortitudo-pulchritudo feminea-sapientia-pudicitia como resultado de la asocia-

ción virgo-virago que se opondría al topos fortitudo-sapientia masculino. 

A partir del siglo XIII también empiezan a ser habituales las referen-

cias a las amazonas en la literatura castellana con la integración de la ma-

teria troyana en las obras de autores en romance (Pichel Gotérrez, 2016: 

157-161)10. Alfonso X en su General estoria (2009a, 75-76) recoge los distin-

tos ecos que de las amazonas habían traspasado a la Edad Media, refiere 

el enfrentamiento entre Heracles y Antíope, Manalipe, Oritía e Hipólita, y 

relata las costumbres de este pueblo de mujeres (General estoria, 2009a, 603-

604). Más interesante resulta la narración extensa del episodio de Hipólita 

en la guerra de Troya. Teniendo como fuente el Roman de Troie, el relato 

alfonsí introduce como novedad una atenuación del carácter violento de 

las amazonas, conduciéndolas de la barbarie hacia una civilización en la 

que son hábiles en los hechos de caballerías al mismo nivel o superior al 

de sus homólogos masculinos, y que conjugan con la belleza11, a lo que 

suma una cuidada descripción del combate entre Pentesilea y Pirro en 

clave caballeresca (General estoria, 2009a, 303-306). También dedica un es-

 
10 Es de relevancia el trabajo de Casas Rigall (1999) para obtener un panorama completo sobre la pre-
sencia de la materia troyana en la Península Ibérica en el siglo XIII, al que se añaden en fechas más 
recientes el realizado por Pichel Gotérrez (2016) y Salvo (2019). Sobre un breve panorama de las ama-
zonas en estos textos, véase Irizarry (1983). 
11 De Pentesilea se afirma que «maravillávanse de su fermosura e en la grand proeza d’ella» (2009a, 304), 
y de las amazonas que combatieron en Troya se dice que «eran ellas muy buenas dueñas en armas e muy 
guerreras e muy lidiaderas e que se preciavan por ello» (2009a, 326) y, en general, que «tales eran de 
coraçones e tan esforçadas que non devién nada a ninguno en sus fechos de armas, nin se les adelantava 
en ellas estonces cavallero nin poderoso que en la tierra fuesen (2009a, 603). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 12 

pacio al encuentro entre Alejandro Magno y Talestris en el libro homó-

nimo (General estoria, 2009b, pp. 369-371)12. El Libro de Alexandre destina 

veintisiete cuadernas a la visita de Talestris, reina de las amazonas, quien 

se acerca a Alejandro, no solo para rendirle tributo, sino también para en-

gendrar descendencia de él. El encuentro físico entre ambos, que no está 

presente ni en el poema latino Alexandreis de Gautier de Châtillon (siglo 

XII), ni en la Historia de Proeliis (siglo X), principales fuentes del texto cas-

tellano13, supone una recreación por parte del poeta, que los hace some-

terse a las estrategias discursivas de dos monarcas y adoptar los códigos 

cortesanos. No obstante, sí parece seguir la Historia de Proelis en todo lo 

relativo a las costumbres de las amazonas: la procedencia de la tierra de 

Femina, la ausencia de varones, el encuentro ocasional con estos para ase-

gurarse la descendencia, la entrega de los hijos a los respectivos padres y 

la mutilación del pecho derecho (vv. 1863-1873) (Michael, 1970, 272)14.  

La atención a la materia troyana se acrecienta en el siglo XIV con 

Alfonso XI en textos que adquieren carácter autónomo al tratar la temática 

(Salvo, 2019, 428), y se hace relevante para la imagen de las amazonas gra-

cias a la Historia de la destrucción de Troya (1996, 296-301) de Guido de la 

Colonna (1272-1287), quien sigue fielmente para el episodio de Pentesilea 

y su caracterización la obra de Saint-Maure y a la herencia recibida de la 

General estoria. En castellano cobran importancia las Sumas de la historia tro-

yana (principios del siglo XIV) atribuidas a Leomarte, que combinan am-

bas fuentes, tanto para las hazañas de Hércules y Teseo con las amazonas, 

como para el relato de Pentesilea. Seguramente por influjo de la crónica 

alfonsí, el episodio de esta última aparece igualmente privado de los ele-

mentos más sangrientos, y el comportamiento de la reina de las amazonas 

sigue las reglas de la caballería, anticipando la codificación renacentista de 

 
12 También aparecen en otros textos de la cronística hispánica como la Estoria de España alfonsí y la 
Historia de rebus Hispaniae de Rodrigo Jiménez de Rada. 
13 Se añaden también como fuentes la Ilias latina (54-58 d. C) y el Excidium Troiae para lo relativo a la 
guerra de Troya, véase Casas Rigall (1999: 39-94). 
14 Michael (1970, 291), para el episodio del encuentro de las amazonas, da en conjunto como fuentes la 
suma del Alexandreis y la Historia de Proeliis, con ciertos añadidos originales del autor a los que me referiré 
más adelante. 



 
 

Nuria Aranda García 

 13 

estos personajes15. Finalmente, en 1490, Juan de Burgos imprime la Crónica 

troyana, que utiliza el texto de Leomarte para narrar los encuentros de He-

racles con las amazonas, y la obra de Guido para el episodio de Pentesilea 

(Crónica troyana, 2015, 29-38), donde el anónimo refundidor opera una pe-

queña amplificatio en el combate entre esta y Pirro para conceder algo más 

de trascendencia a la descripción del elemento bélico. La relevancia de la 

Crónica troyana no radica únicamente en su codificación de la amazona, 

sino, sobre todo, en su vinculación editorial con la literatura caballeresca: 

de la imprenta de Juan de Burgos salieron numerosos textos caballerescos 

y artúricos16, y la Crónica conoció catorce ediciones a lo largo del siglo XVI, 

lo que facilitó un mayor conocimiento de la materia troyana y su entronque 

con los libros de caballerías17. 

Los tratados de vidas ilustres de mujeres también incluyeron a las 

amazonas como referentes, ya fuese como modelos o antimodelos. Boca-

ccio en su De mulieribus claris, punto de partida para estos tratados, men-

ciona a Marpesa, Lampedona, Oritía, Hipólita, Antíope y Pentesilea18, de 

las que expone su genealogía y carácter cruel, en línea con la tradición me-

dieval, y sus relaciones con Heracles, Teseo y Héctor, censurando, eso sí, 

cómo las costumbres masculinas anulan las buenas costumbres femeninas. 

De Camila alaba su castidad y virginidad y la sitúa como modelo de respeto 

de las buenas costumbres. En la tradición literaria hispánica, las amazonas 

poblaron también los catálogos de mujeres surgidos a la luz de la denomi-

nada «querella de las mujeres», dentro de la redención de la mujer ante la 

tradición misógina bíblica, aristotélica y patrística imperante durante el pe-

riodo medieval (Vargas Martínez, 2016, 221-302). Álvaro de Luna incluye 

en su Libro de las virtuosas e claras mugeres a Pentesilea, Oritía, Antíope y Ca-

 
15 «(…) que bien vos digo que jamas al real non tornare syn moryr o dar çima a este fecho destas mugeres 
que son fechas denuesto de tanta e tan noble cauallería» (Sumas de la historia troyana, 1932, 253-254). 
16 El Baladro del sabio Merlín (1498), el Tristán de Leonís (1501) y el Oliveros de Castilla (1501). Véase Sharrer 
(1988). 
17 Véase Sanz Julián (2019). En el inventario del impresor Juan Cromberger a su muerte en 1540 se 
recogen «28 crónicas troyanas» (Griffin, 1998, asiento 511). 
18 Véase Mujeres preclaras (2010, XI-XII, XIX-XX, XXXII y XXXIX) 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 14 

mila siguiendo la estela boccacciana, pero va a destacarse en ellas la habi-

lidad en los hechos de caballerías al mismo nivel o superior de los hom-

bres, en línea con la obra alfonsí y las Sumas de la historia troyana19. Se suma 

a esta tradición el Planto que fizo la Pantasilea de Juan Rodríguez del Padrón, 

poema elegiaco que narra el amor desgraciado de Pentesilea por el héroe 

troyano, y donde la reina de las amazonas aparece dibujada de acuerdo a 

los códigos del amor cortés, completamente feminizada y dominada por 

los afectos y sentimientos de la lírica cortesana (Millán González, 2017a, 

93-99). Con todo, las amazonas van a seguir suponiendo un desafío para 

el orden patriarcal y social, cuya tensión solo se resuelve con su subordi-

nación al héroe masculino mediante la fuerza, con su introducción en la 

esfera femenina con el matrimonio y la maternidad, o con su muerte (Tau-

fer, 1988, 57-67). 

En el Renacimiento se reactivó el interés por estas figuras mitológi-

cas, que se resignificaron en el nuevo contexto de renovación intelectual y 

artística en el que las mujeres habían ganado algo más de protagonismo en 

la esfera política, donde participaban activamente en los asuntos del estado 

en su posición de reinas o dentro de familias nobiliarias prominentes. Las 

hazañas de las amazonas proporcionaban una legitimación de su figura 

literaria y la recepción del modelo suponía una encarnación moderna de 

un arquetipo antiguo de poder femenino (González Doreste, 2024, 9-11 y 

13); ya habían tenido tratamiento literario e histórico-enciclopédico du-

rante el periodo medieval, con frecuencia se habían destacado ciertos 

vínculos con personajes del Antiguo Testamento y se había asimilado por 

completo su tratamiento cortés, lo que suponía garantía de éxito (Petit, 

1983, 63-64).  

En la migración de esta figura a las caballerías castellanas es necesario 

de nuevo mencionar la posible presencia que pudo haber tenido la materia 

troyana ya en el Amadís primitivo, pero especialmente en la refundición de 

 
19 Al respecto de Pentesilea, afirma lo siguiente: «Pero dezimos en conclusión que ella se ovo en el fecho 
de las armas tan esforçada, e virtuosa, e varonilmente que non sólo es de ygualar a grandes e esforçados 
cavalleros, más aun, que pasó a alguno dellos». Véase Libro de las virtuosas e claras mugeres (2009, 386-389, 
423-424 y 427-429). 



 
 

Nuria Aranda García 

 15 

Montalvo, donde se percibe la presencia de la ya mencionada Crónica tro-

yana de Juan de Burgos de 1490, como apuntan Cuesta Torre (2025, 97-

100) y Ramos (2025, 55)20. Conocedores del mito amazónico, los autores 

del ciclo amadisiano lo van a reflejar a través de Calafia (Sergas de Esplan-

dián), Pintiquinestra (Lisuarte de Grecia), Zahara y Alastraxerea (Amadís de 

Grecia) y Pentesilea (Silves de la Selva), a las que dibujan como paganas de 

un reino lejano, de gran tamaño, fuerza y belleza, con destreza en las ar-

mas, y en las que el carácter violento viene atenuado por el honor caballe-

resco de ganar la gloria a través de valerosas empresas21. Aliadas en primera 

instancia de los enemigos paganos que luchan contra los héroes cristianos, 

finalmente pasan a integrar las fuerzas de estos últimos. Tal y como ha 

destacado Taufer (1988, 142-143), se muestra cierta evolución desde la 

Calafia de Montalvo y la Pintiquinestra de Silva hacia modelos mucho más 

complejos que desarrollará este último autor en la amazona Zahara y en 

Alastraxerea, quien va a suponer un punto de inflexión en la configuración 

de este personaje y en su interrelación con la doncella guerrera: descen-

diente de una amazona, no pertenece a esta comunidad, desarrolla sus em-

presas como caballero errante, se entrena dentro de la orden de caballería, 

es investida como tal y se lanza a la aventura persiguiendo la gloria perso-

nal22. Este nuevo modelo que Silva anticipa será desarrollado por Luján en 

Pentesilea quien, deseosa de ser investida como caballero por Amadís, es 

admitida en la orden de caballería abandonando a las amazonas y, como 

novedad en el subtipo, será la contraparte amorosa del héroe protagonista, 

constituyendo un puente entre la amazona cortesana, inserta en el orden 

 
20 No hay que olvidar tampoco que la materia troyana a lo largo del siglo XV seguía teniendo presencia 
en la lírica cancioneril, véase Cuesta Torre (2024). 
21 Para la interrelación de estos personajes en las obras del ciclo remito a DINAM. Diccionario de nombres 
del ciclo amadisiano https://dinam.unizar.es/ [Consultado: 21/04/2025]. 
22 Precisamente, se ha destacado que Alastraxerea es un personaje ambiguo que se construye con ambos 
modelos, el de amazona y doncella guerrera, justificado por su procedencia linajística: la línea familiar 
de Amadís de Gaula y las amazonas. Es por esta ambigüedad y por la influencia de tipos que supone 
una construcción innovadora (Manzanilla Mancilla, 2017). Con todo, los modelos primigenios todavía 
estarán presentes en títulos de la segunda mitad de la centuria, puesto que la Cenobia de la Tercera y cuarta 
parte del Belianís de Grecia (Jerónimo Fernández, 1579) toma inspiración en su configuración de la Calafia 
de Montalvo (Gallego García, 2004, 77). 

https://dinam.unizar.es/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 16 

social, y aquella exótica y amenazante, situada fuera de la civilización (Mi-

llán González, 2017a, 173). Entre los rasgos comunes que presentan estos 

personajes se encuentra no solo la asimilación de los códigos caballerescos, 

sino la conversión al cristianismo y el matrimonio con un caballero cris-

tiano. En Pentesilea, el mito ya está adaptado a los esquemas corteses, y 

en conjunto estos personajes demuestran la acogida de este tipo entre los 

autores caballerescos, cuya clave del éxito «radica en la paulatina acomo-

dación del viejo mito a los esquemas caballerescos sin perder aquellos ras-

gos distintivos que desde siglos hacían tan atractiva y, a la vez tan inquie-

tante, la leyenda o realidad de las amazonas» (Marín Pina, 1989, 88). 

A diferencia de las amazonas, las doncellas guerreras no suponen una 

subversión del orden patriarcal, puesto que luchan dentro de la estructura 

social establecida, apoyando el orden masculino, pero no amenazándolo, 

lo que hace que se constituyan como antítesis de las amazonas, más que 

una extensión de ellas23. Tuvieron trascendencia para la construcción de la 

doncella guerrera los modelos bíblicos de Judit, Yael, Débora y Ester, a 

los que se sumaron los ejemplos de la diosa Atenea y de mujeres belicosas 

de la Antigüedad, si bien la historiografía muestra que una mujer en armas 

no fue algo atípico de la sociedad medieval, y fueron frecuentes las «vira-

gos» que blandieron espadas y vistieron armaduras para defender propie-

dades y linajes, que participaron activamente en las Cruzadas, integraron 

las órdenes militares y se vincularon con las órdenes de caballería (Taufer, 

1988, 103-116; Cassagnes-Brouquet, 2013, 38-135)24. Cantares de gesta 

franceses como Gui de Nanteuil o Huon de Bordeaux presentan en sus versos 

a mujeres en hábito de caballero, la tradición hispánica ofrece el Romance 

 
23 Sales Dasí (2004, 69-72) establece la diferencia entre la dama disfrazada de caballero por amor y la 
doncella guerrera. Consideramos que ambos subtipos son doncella guerrera en tanto en cuanto los 
ejemplos que este autor proporciona para el primero son mujeres que protagonizan algún tipo de en-
frentamiento bélico. 
24 Como bien relata esta autora, el término «virago», que recoge san Isidoro en sus Etimologías, no era 
necesariamente negativo en el periodo medieval, sino que podía usarse para alabar a mujeres que ejercían 
poderes generalmente reservados a los hombres, pero que no incurría en contradicción con la materni-
dad y la feminidad, y no suponía ser usurpados o ir contra natura (Cassagnes-Brouquet, 2013, 22-24) 



 
 

Nuria Aranda García 

 17 

de la doncella guerrera (Marín Pina, 1989, 82), y numerosos cuentos mantie-

nen este motivo folclórico (Delpech, 1986) que alcanza su máxima expre-

sión en el Roman de Silence de Heldris de Cornualles (ca. 1150-1160) y el 

personaje de Silence, que debe crecer y educarse como varón para heredar 

las tierras de su padre. El espaldarazo definitivo fue la aparición de las 

Neuve Preuses («nueve heroínas caballerescas»), creadas a partir de los ho-

mólogos masculinos propuestos por Jacques de Longuyon en sus Voeux 

du Paon (ca. 1312-1313)25. Su primera aparición tuvo lugar en el libre de 

Lëesce de Jehan Le Fèvre (ca. 1373-1387) y, aunque su corpus nunca estuvo 

prefijado, tuvieron tanta fama que llegaron a ser recurrentes en textos de 

numerosos autores, incluida Christine de Pizan, y se trasladaron al arte 

siendo representadas en murales, tapices e incluso vidrieras. Su caracterís-

tica principal era ser mujeres que, a la vez que virtuosas («preudes dames»), 

poseían también la «prouesse» o un valor en un nivel incluso superior al 

de los hombres (Cassagnes-Brouquet, 2003). 

La codificación resultante heredada por la tradición histórica, bíblica 

y clásica, especialmente a partir de los modelos cortesanos de amazonas 

presentados por el roman antique, supone la superación de la virgo bellatrix 

para dar paso a la egregia bellatrix. Esta constituirá el modelo hegemónico 

de doncella guerrera que predominará en la ficción tardomedieval y rena-

centista de ámbito hispánico, donde la toma de armas y el desempeño ca-

balleresco en ningún momento entra en conflicto con la belleza y los idea-

les corteses de la mujer, generando un hibridismo en algunos personajes 

en los que el componente amazónico todavía será perceptible. Tal y como 

afirma Talufer (2000, 132), aunque las doncellas guerreras del Renaci-

miento transgreden los límites del comportamiento femenino tradicional, 

en ningún momento amenazan la división entre la superioridad masculina 

y la inferioridad femenina. Se establecen como excepciones a la norma y 

funcionan temporalmente como individuales fuera de una comunidad de 

mujeres y, aunque superen a un hombre en combate, acaban jurando leal-

tad a otro, ya sea emperador, rey o marido. Sexualmente, y frente a las 

 
25 Son Semíramis, Sinope, Hipólita, Menalipa, Lampedo, Pentesilea, Tomiris, Teuca y Deífila. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 18 

amazonas, están sujetas a las ideas patriarcales de comportamiento feme-

nino que se evidencian en no mantener encuentros sexuales ocasionales. 

La doncella guerrera representaría un intento por hacer a la amazona me-

nos amenazante, presentando sus atributos positivos (belleza, valor, poder 

y poderío militar), pero siempre al servicio del orden masculino. 

La tradición hispánica caballeresca ya contaba con los antecedentes 

italianos de Bradamante y Marfisa, presente en el poema épico-caballe-

resco de Boiardo (Orlando innamorato, 1486), quienes toman las armas por 

amor y por deseo de gloria caballeresca respectivamente26. En la caballería 

española, la doncella guerrera aparece por primera vez en el Primaleón 

(1512), en el que una anónima mujer vestida de caballero se enfrenta en 

combate a don Duardos. Se percibe tenuemente en el Polindo (1526) y la 

mora Felises, y se codifica paulatinamente en la Gradafilea del Amadís de 

Grecia (1530) para alcanzar la máxima expresión del personaje en la Flo-

rinda del Platir (1533), quien llega a tener sobrenombre de caballero y pro-

tagoniza una situación amorosa de enredo con otra doncella (Marín Pina, 

1989, 90-92). 

Las páginas que siguen pretenden analizar, a partir de los ejemplos 

de la Poncella de Francia en la obra homónima y Minerva del Cristalián de 

España, cómo la interrelación del mito amazónico y la doncella guerrera 

producen estas egregiae bellatrices híbridas que son perceptibles desde la na-

rrativa caballeresca breve cuatrocentista y van codificándose hasta el apo-

geo quinientista de los libros de caballerías para gusto del público lector. 

 

 

 
 
 
 

 
26 El primer libro del Espejo de caballerías (1525) supone ya una adaptación de la obra de Boiardo y de 
materiales procedentes de poemas épico-caballerescos italianos. Esto contribuiría a que los lectores del 
género se familiarizasen con estos dos personajes. 



 
 

Nuria Aranda García 

 19 

La Poncella de Francia como subarquetipo primigenio hispánico de 
egregia bellatrix 

 

En 1520 ve la luz la editio princeps de la Poncella de Francia (a partir de 

ahora, PdF)27, aunque se tiene constancia de la existencia de alguna edición 

previa anterior a 1504 gracias al testimonio ofrecido por el inventario de 

don Fernando Álvarez de Toledo, primer conde de Oropesa28. El éxito de 

la obra fue tal, que se recogen un total de nueve ediciones para el periodo 

quinientista, superando esa barrera temporal, al mismo tiempo que se re-

gistran testimonios en bibliotecas particulares, pertenecientes mayoritaria-

mente al estamento nobiliario, en inventarios de libreros e impresores, e 

incluso en los listados de libros enviados a las Américas (Aranda García, 

2020)29. 

Nada se conoce de la autoría de la obra, si bien la mano que se en-

cuentra tras el texto se presenta en el íncipit como «cavallero discreto, em-

biado por Embaxador de Castilla a Francia por los sereníssimos Reyes don 

Fernando y doña Isabel» (89-90), lo que induce a pensar que se tratase de 

un letrado conocedor de la cronística y vinculado con el entorno de la 

reina para haber recibido el encargo de escribir esta pseudobiografía dedi-

cada a Isabel I (Gómez Redondo, 2012, 1694)30. La dedicatoria a la mo-

narca ha sido la que ha definido el proemio como una suerte de pequeño 

regimiento de príncipes que contendría un programa de intenciones polí-

ticas y pautas para el gobierno (Gómez Redondo, 2012, 1694). Juana de 

Arco se delinearía como el espejo en el que Isabel I debía reflejarse como 

 
27 Las citas se llevarán a cabo a partir de PdF (2006). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos 
textuales, se hará solo indicando entre paréntesis el número de página de esa edición. 
28 En dicho inventario, datado del 20 de noviembre de 1504, puede leerse: «Yten otro libro de la Ponçela 
en francés e otro de la misma Ponçela en castellano, son de molde, que se apreçiaron en çincuenta mara-
vedís». Véase Beceiro Pita y Franco Silva (1986, 330, n.º 20-21). 
29 Sirva también esta referencia para la relación de ediciones conservadas junto con su descripción y 
ejemplares. 
30 Entre los autores que se han barajado se encuentran Gonzalo de Chacón, a quien se le atribuye la 
redacción de la Crónica de don Álvaro de Luna (ca. 1453-1500) donde se menciona a la Poncella, y el propio 
Hernando del Pulgar, véase PdF (2006, 28-30). Gómez Redondo (2012, 1706), quien mantiene la ano-
nimia del texto, afirma que, en base a los rasgos estilísticos, podría compararse con el anónimo autor de 
la Crónica incompleta de los Reyes Católicos atribuida a Juan de Flores. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 20 

estabilizadora del reino, estableciendo una equiparación histórica entre el 

conflicto que vivió Francia durante la Guerra de los Cien Años y el en-

frentamiento en Castilla tras la entronización de la reina entre 1474 y 1479 

(Alchalabi, 2016), e introduciendo la PdF en el corpus de obras dirigidas a 

la soberana dentro del proyecto de creación de un nuevo estado moderno. 

El mismo terreno hipotético rodea a la génesis de la obra. Un arquetipo 

manuscrito habría circulado ya ca. 1453-1460 sin sobrepasar el año de 

1474, aunque la versión en letras de molde dataría post quem 1474 y ante 

quem 1492, puesto que a la conquista de Granada y sus tentativas se alude 

en el propio paratexto inicial31. 

Infantes (1991) ha introducido la PdF dentro del género editorial de 

la narrativa caballeresca breve, proporcionando para ello una serie de ca-

racterísticas compartidas con otras obritas de ficción de gran éxito en la 

imprenta. Desde la perspectiva narrativa, el relato incluye una serie de ele-

mentos que permiten asociarla indiscutiblemente con la ficción caballe-

resca. Las empresas de Juana de Arco (1412-1431) ya eran conocidas en la 

Península pero, pese al carácter cronístico que se le ha querido atribuir al 

texto, la veracidad histórica apenas sirve de esqueleto para el relato, y las 

hazañas de la Poncella se estructuran dentro de una construcción progre-

siva de la identidad heroica que culmina con la enumeración de las cuali-

dades de la Orden del Águila, definidoras de una orden de caballerías en 

las que ella se integra (Gómez Redondo, 2012, 1697), armando una «his-

toria fingida» que se mueve en torno al concepto de verosimilitud (12-

24)32. El verdadero objetivo del autor habría sido hispanizar el relato para 

 
31 Para un análisis más profundo de la fecha de composición, se remite a PdF (2006: 53-59). Una parte 
de la crítica es partidaria de considerar un proceso de elaboración previa del relato mientras Isabel I era 
todavía princesa, y una adición posterior del proemio momentos antes de su paso a la imprenta antes 
de 1492. Véase, entre otros, Rucquoi (1990, 164-166). 
32 El proceso de ficcionalización es perceptible en el inicio de la obra, donde se utiliza el motivo literario 
de la caída de un reino por intercesión de una mujer para explicar el enfrentamiento entre los duques, 
estableciéndose un paralelismo con la Cava en España y Helena en Troya. Se completa con el episodio 
de la intervención de la flota española en el puerto de La Rochelle para vencer a los ingleses, batalla que 
tuvo lugar en realidad en 1372. A todo lo anterior se añade la profusa descripción de batallas, el empleo 
de lenguaje militar, las tácticas ofensivas, los torneos y desafíos y la enumeración de armas y vestimentas 
para la guerra (Campo, 1993, 362). 



 
 

Nuria Aranda García 

 21 

equiparar ambos reinos y ofrecerle al público un discurso pseudo-histórico 

y de ficción caballeresca (Alchalabi, 2016). Su inserción en el circuito de 

recepción caballeresco se completa con la materialidad. La elección de los 

grabados de portada escogidos por los distintos talleres impresores proce-

den en su mayoría de reutilizaciones de juegos procedentes de libros de 

caballerías (Aranda García, 2020)33. El título, «La Poncella de Francia y de 

sus grandes fechos en armas sacados en suma de la crónica real por un 

cavallero discreto embiado por embaxador de Castilla a Francia por los 

sereníssimos reyes don Fernando y doña Isabel, a quien la presente se di-

rige» (Sevilla, Jacobo Cromberger, 1520)»¸ sigue también la sucesión de 

unidades propia de un libro de caballerías enunciando, primero, a la pro-

tagonista, seguida de un resumen del contenido de la obra, y con reclamos 

editoriales a modo de cierre, que en este caso pretenden seducir al público 

lector mencionando el supuesto carácter de veracidad de las fuentes y los 

dedicatarios regios (Lucía Megías, 2000, 258-259). 

Junto con los antecedentes literarios previamente enunciados, fue de 

especial relevancia para la configuración que ofrece la Poncella en el relato 

castellano como egregia bellatrix su inclusión en el catálogo de heroínas ilus-

tres por Sébastien Mamerot en su Histoire des Neuf Preux et des Neuves Preuses 

(ca. 1460-1480) como la décima preuse34, estableciendo el paralelismo con 

el décimo preu, Betrand Du Guesclin, que había sido añadido al repertorio 

masculino por Eustache Deschamps a finales del siglo XIV (Cassagnes-

Brouquet, 2013, 191-193). El eco de esta inclusión se percibe precisamente 

en el cierre de la historia, cuando la Poncella, una vez pacificada Francia, 

se hace contar los relatos de Alexandre, Héctor y Judas Macabeo, tres de 

los Nueve de la Fama. 

El principal modelo para la construcción de la Poncella castellana es 

sin duda la amazona cortesana creada a partir del roman antique, revitalizada 

 
33 También se percibe en los circuitos de recepción, pues los ejemplares conservados de las dos ediciones 
conocidas de principios del siglo XVIII han pervivido encuadernadas con el Carlomagno, el Conde Partinu-
plés y el Oliveros de Castilla (Campo, 1993, 362). 
34 Para Lobato Osorio (2010, 1159), más que una virgo bellatrix, la Poncella supondría una doncella-
caballero. Precisamente se pretende demostrar aquí que la joven pastora francesa sí se acerca a las ca-
racterísticas que definen a un modelo híbrido de egregia bellatrix. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 22 

por la popularidad de las Neuve Preuses y, al igual que estas, aglutina en su 

figura las condiciones de pulchritudo, fortitudo, sapientia y pudicitia. La asocia-

ción de esta ficcionalización de Juana de Arco con las amazonas no es 

casual, y está plenamente justificada dentro de las numerosas comparativas 

de las que fue objeto la heroína real con estas figuras de la Antigüedad, y 

que se reafirma tras su rehabilitación en 145235. 

La descripción física se muestra en un único retrato de la Poncella, 

para el que el autor basa la descriptio personae en el tópico del ut pictura poesis 

como garantía de veracidad de su relato36: «Yo la he ya visto en Francia 

pintada de maravilloso pintor» (143). Para el anónimo redactor, la Poncella 

recuerda a las amazonas, pero en su sentido más clásico y masculinizado, 

lo que lo lleva a emplear la retórica de la descriptio puellae, pero invirtiendo 

los órdenes clásicos de la enunciación para mostrar ese carácter varonil y 

subversivo que representa la joven en armadura. Esta es «alta de cuerpo, 

más que otra muger», con «todos los miembros muy rezios y doblados» y 

un rostro «más varonil que de dama», que enseguida atenúa con condicio-

nes de feminea, puesto que «los ojos tenía muy amarillos y bellos y de muy 

alegre vista, nariz y boca en su rostro bien puestas». El resultado final no 

deja de ser positivo –«Toda ella junta parescía muy bien» (144)–, al que se 

añade el cabello, que luce orgullosa sin ocultar su condición de mujer: «y 

los cabellos muy largos y rubios, con los cuales ella fazía diversos tocados, 

e en las batallas los traía fuera de las armas, aunque le era assaz peligro» 

(144). Pese a todo, la forma de conducirse en la batalla no dejar de pare-

cerle anómala al autor: «El aire del pasear tenía de gran señor, mas como 

la mirava con pensamiento del esfuerço suyo, más con ojos de ver a Héc-

tor que a dama era de todos mirada (…) como a amazona y no como a 

 
35 En 1429 un clérigo establecido en Roma la equipara con Pentesilea, misma comparación que hará el 
poeta italiano Antoine Astesan en 1435 en un poema junto con Camila, referente utilizado por Eneas 
Silvio Piccolomini (Cassagnes-Brouquet, 2013, 191-193). 
36 Muy probablemente, esta descripción habría sido tomada por un anónimo grabador para elaborar la 
xilografía de portada de las ediciones burgalesas de la obra del taller de Felipe de Junta. Esta, plancha, 
además, es muy posible que hubiese pertenecido a los fondos de Fadrique de Basilea, por lo que se 
refuerza la hipótesis de la existencia de ediciones impresas previas a la prínceps conservada. Véase Fer-
nández Valladares (2012, 108-114). 



 
 

Nuria Aranda García 

 23 

muger d’este tiempo la miré» (145). No solo se asemeja físicamente en 

ocasiones a un varón, sino que lucha como tal con el porte del héroe tro-

yano, convirtiéndose en una suerte de Pentesilea en su sentido más clásico. 

El antecedente directo de esta descriptio se encuentra en la amazona 

cortesana del roman antique. La descripción de Camille, extensa en el seno 

del Enéas, recorre ochenta y ocho versos, de los cuales la mayor parte se 

dedica a su caracterización psicológica y física (propietates, attributa, ephiteta) 

(Enéas, 1999, 224-232). Se destaca su belleza, discreción y carácter valiente 

y cortés, que se complementa con sus cualidades como buena gobernante 

y su discreción y castidad. La física constituye, en palabras de Petit (1982a, 

6), una descripción privilegiada, recreación más que amplificación, excep-

cionalmente desarrollada que recorre desde el rostro ⎯frente, cejas, nariz, 

dientes⎯, hasta los cabellos siguiendo los parámetros clásicos de la descrip-

tio puellae, y que se orienta a destacar su belleza a modo de policromía como 

si de una pintura o una vidriera se tratase. Destinado este retrato a suscitar 

el sentimiento de lo insólito, cumpliría la función de equiparar a este per-

sonaje con el de Pallas en el relato y de contraponerlo con el de Dido, 

encarnación de todas las cualidades negativas femeninas que Camille no 

personifica. Ninguna descripción física se aporta de la Penthésilée del Troie 

(1998, 542), más allá de destacar su valentía, audacia, belleza, sabiduría y 

alta nobleza, que reaparece en el retrato que de Talestris nos ofrece el Libro 

de Alexandre, recreación también del anónimo autor, y cuya extensión es 

indicativa, al igual que con Camille, de la trascendencia que obtiene en el 

relato.  

Ajustado de nuevo a lo que proponían las retóricas para la descriptio 

puellae, antepone, como hace la Poncella, la mención al cuerpo en primer 

lugar, para seguir posteriormente con el orden prefijado ⎯cara, frente, 

cejas, ojos, nariz y dientes⎯, (Michael, 1970, 208-209), pero ningún atisbo 

de masculinización se percibe en este retrato más allá de la fiereza en la 

mirada. La completa feminización de Talestris, de la que nada se dice de 

su condición guerrera con la excepción de la pequeña introducción sobre 

las costumbres amazónicas, responde a una única función: la construcción 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 24 

de la masculinidad heroica y el ensalzamiento de las cualidades bélicas de 

Alexandre, a quien acude la amazona con el objetivo de tener descendencia 

de él que las herede (Libro de Alexandre, 1988, 454-456). El autor de la PdF 

recoge los referentes de la tradición medieval y de la amazona cortés en su 

retrato, pero al contrario que las anteriores, no le interesa poner el foco en 

las cualidades físicas femeninas como en las guerreras, a las que dedica la 

totalidad del relato. La feminidad de la Poncella es solo un elemento más, 

secundario, añadido a su virilización, que pretende mostrar cómo la joven 

guerrera, pese a su condición de mujer, no resulta transgresora en su in-

troducción en la esfera masculina, donde está plenamente justificada. Al 

igual que sucede con Camille, y al contrario que Talestris, el retrato de la 

Poncella no presenta utilidad narrativa, y no está concebido para inspirar 

la subordinación al héroe, sino para equipararla con uno. 

Esto contrasta con su pudicitia, y la protección de su virtud y el cui-

dado de su honra, demostrada en uno de los episodios más escabrosos del 

relato y, en la línea de la Camille del Enéas, con un rechazo absoluto al 

amor y a contraer matrimonio. Poco después de unirse a la causa guerrera 

de Francia, bajo condición femenina de pastora, se ve obligada a defen-

derse de los numerosos requiebros que el hijo del Mariscal le hace, que 

encendido de pasión, «començó a reqüestarla de rústicos amores, según 

los hombres cortesanos suelen a labradoras semejantes tentar» (112). La 

Poncella finalmente consigue convencerlo para ir a un lugar apartado 

donde, para defenderse de la agresión, lo apuñala mientras el hijo del Ma-

riscal la intenta asfixiar. Como prueba de su ordalía, «tentó de le cortar la 

cabeça para la levar al Rey, mas la daga no cortava y no se osó detener por 

temor de los suyos, mas levole el dedo pulgar de la mano para señal de su 

victoria» (113). Una vez pacificada Francia, y ya afincada en sus posesio-

nes, «ningún grande fue en el reino ni en otros reinos, donde sus fechos 

se supiessen, que no la demandassen en casamiento», pero «la Poncella 

jamás quiso casar» y «en su palacio no se platicavan amores» (203-204). 



 
 

Nuria Aranda García 

 25 

La configuración final del modelo amazónico se completa con la adi-

ción del topos masculino de fortitudo-sapientia, el primero de ellos otorgado 

por designio divino, y que le lleva a superar en fuerza a cualquier varón:  
 

Y en aquellas horas que mal dormidas dormió, nueve noches le apareció en sue-

ños que ella cobraba el reino de Francia y el destruido rey tornava en la más 

próspera fortuna que jamás se vio. E así como la primera noche començó, assí 

en cada día de aquellos nueve sentía su saber y fuerça crecer tanto qu’el padre y 

la madre por sus discretas razones lo conoscían. Y a todos los hombres de aquel 

lugar a quién más la fuerça y juventud les ayudaba, les fazía tantas sobras en 

cualquiera que de fuerça ensayava como cuatro hombres muy rezios a uno muy 

flaco harían (106-107). 

 

Como miles Christi, se desempeñará de manera preeminente en cual-

quier batalla, donde combinará la fuerza con el ardid y la estrategia bélica. 

Consigue engañar al duque de Galdes para que lo prendan con una estra-

tagema, se disfraza de labradora y finge que le han robado el pan para 

observar desde dentro el real enemigo, logra superar por medio de su ar-

gucia el bloqueo naval del puerto de La Rochelle, e incluso rompe las filas 

enemigas con una ingeniosa estratagema: «E ella tenía ciertos ingleses pre-

sos que tomó cuando escaló a Raz, y uno d’ellos, el más parecido a su 

cuerpo de ella, fízole llamar de sus armas y poner su mote, y tomó una 

cabellera ruvia, como sus cabellos, y sembróla en la armadura de cabeça. 

Y así adereçado el inglés, le cortó la lengua porque no fablasse, y cubierto 

el rostro del almete no parescía sino la misma Poncella» (200-201). 

La definición de la Poncella como egregia bellatrix y modelo mixto se 

completa con la adición de rasgos procedentes del universo caballeresco37. 

Al igual que el caballero andante, la Poncella accede al ejercicio de la caba-

llería mediante una predestinación, que no se retrotrae a su nacimiento, 

sino a los designios divinos, un mesianismo que permite entroncar a este 

personaje con las raíces de tradición bíblica de mujeres beligerantes, a las 

que la fe en Dios las dota de la astucia y herramientas bélicas necesarias 

 
37 Para estos rasgos se remite a Sales Dasí (2004, 19-43). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 26 

para defender su pueblo. Sin embargo, las hazañas de la Poncella no están 

determinadas por el componente linajístico que marca al héroe masculino, 

cuyas aventuras se acometen con final feliz porque demuestra las buenas 

cualidades heredadas de sus antecesores, a quienes aspira a superar (Cacho 

Blecua, 1991, 71-72). El carácter transgresor dentro del universo mascu-

lino que presenta una mujer desempeñando hazañas bélicas propias de un 

varón permite una deconstrucción del universo caballeresco donde es ple-

namente admisible que una pastora hija de un mesonero pueda llegar al 

ejercicio de las armas, algo que será extrapolable a la doncella guerrera, 

donde la toma accidental de las armas viene determinada, no por la genea-

logía del personaje femenino, perteneciente eso sí, al estamento nobiliario, 

sino por motivaciones externas al propio origen de la sangre. La condición 

caballeresca de la Poncella estará determinada por la muestra de los atri-

butos de valentía, cortesía, generosidad, justicia, lealtad, mesura y cordura 

en el campo de batalla, cuyo mayor exponente se demuestra en el «episo-

dio del triple duelo»38. En él, la Poncella desafía al duque de Saboya por 

no cumplir su palabra de servidumbre al rey, pero este rehúsa enfrentarse 

a ella aludiendo precisamente a la ausencia de linaje y estatus social y pro-

poniendo en su lugar a tres caballeros, ante lo cual la respuesta de la joven 

sobre el predominio de los atributos sobre lo linajístico es clara: «Si por la 

limpieza de vuestro linaje me quitáis de no ser digna para entrar en el 

campo con vos, yo, en cuanto a mí, conozco ser verdad. Mas si aquella 

grandeza y alta sangre que de vuestros antecesores heredastes, por vues-

tros yerros tan feos se pierde, no es muy grande» (134). 

Si bien la Poncella no atraviesa un proceso de investidura, sí demues-

tra su fuerza y habilidades guerreras en una hazaña previa ante el monarca, 

quien le busca y entrega «armas con que ella más suelta se fallase» (109). A 

partir de este momento, se convierte en vasalla del rey, y como integrante 

del grupo de los hombres de armas, va a trabajar por el mantenimiento del 

orden social y la defensa de la justicia, que no el orden religioso, puesto 

que este ya lo personifica en su mesianismo. Esto da lugar a que en el 

 
38 Sobre este episodio, véase Sánchez Valat (2012). 



 
 

Nuria Aranda García 

 27 

campo de batalla se desempeñe con un mote caballeresco, «ego sum», y un 

sobrenombre otorgado por el soberano galo, «Poncella de Francia», que 

oculta su nombre de verdad, nunca mencionado en el relato, pero eviden-

cia sus dos principales cualidades: su condición de doncella virgen y su 

papel como libertadora de ese país, que decidirá conservar una vez pacifi-

cada Francia39. A partir de ese momento, inicia un camino de conquistas 

bélicas que la van a llevar, ya no al acceso al trono, pues su origen villano 

se lo impide, pero sí a disfrutar de su vida en un palacio y de posesiones 

que ella rechaza en favor de su familia. El itinerario caballeresco de la Pon-

cella debe situarse en un camino intermedio en la transición del Amadís de 

Gaula a las Sergas de Esplandián, donde cobran importancia los ideales de 

guerra santa difundidos en las primeras décadas del siglo XVI con la per-

vivencia de los ideales mesiánicos de los Reyes Católicos (Sales Dasí, 2004, 

33-43). Como Amadís, la Poncella se muestra amante del riesgo y se en-

trega con arrojo a la aventura; como Esplandián, hace gala de una gran 

planificación militar que concede verosimilitud histórica al relato. 

Como doncella guerrera, la incursión de la Poncella en las armas es 

accidental, pero esto no evita que al final del relato decida permanecer en 

los fechos de armas. Esto permite establecer una pequeña similitud con el 

personaje de Silence, a quien puede considerarse el primer arquetipo hí-

brido de egregia bellatrix, con el que guarda similitud en ciertos componen-

tes narrativos comunes. El roman francés presenta a esta joven doncella, 

dotada de hermosos atributos femeninos, que se ve obligada a esconder 

su condición de mujer bajo la apariencia de varón para poder heredar los 

terrenos de su padre, lo que genera debates internos sobre su identidad 

escenificados por los diálogos entre Educación y Naturaleza. El episodio 

culminante llega cuando, una vez en Francia, es armada caballero por el 

monarca, satisfecha con ese modo de vida40, y luchará comandando una 

 
39 Como plantea Marín Pina (1990, 173): «El nombre resume la vida de la persona, es heraldo de su 
fama, y por ello los caballeros especialmente se esforzarán por dignificarlo y por preservarlo de toda 
mácula». 
40 «Silence no se arrepentía de su modo de vida, pues se encontraba muy a gusto. Era un caballero bueno 
y valiente: ni rey ni conde engendraron uno mejor» (Silence, 1986, 107) 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 28 

parte del ejército en ayuda del rey Ebain. En común mantienen el gusto 

por la condición caballeresca y el mantenimiento de cierta masculinización 

amazónica en el personaje, mientras que la ocultación de la identidad en el 

combate va a ser una condición que acercará a Silence a la doncella gue-

rrera que se analizará a continuación. 

La posible influencia posterior de la PdF no solo estará auspiciada 

por el elevado número de ediciones quinientistas, sino también en su re-

cuperación como personaje en la Corónica de don Mexiano de la Esperança, 

Caballero de la Fe (Miguel Daza, 1583), apareciendo entre las guerreras más 

valerosas de la historia, entre las que se identifican a las Neuve Preuses, para 

entergarle a Camiliana sus dones caballerescos41. 

 

 

La infanta Minerva y la consolidación de la egregia bellatrix 
 

La Historia de los invitos y magnánimos cavalleros don Cristalián de España, 

príncipe de Trapisonda, y del infante Luzescanio, su hermano, hijos del famosíssimo 

emperador Lindedel de Trapisonda (a partir de ahora, CE)42, ve la luz por pri-

mera vez en el taller vallisoletano de Juan de Villaquirán en 1545, de cuyas 

prensas salieron más de un libro de caballerías, aunque la solicitud de la 

licencia de impresión en 1537 ya indicaba que la obra estaba terminada por 

aquel entonces (Gagliardi, 2010, 135-137). El CE, único texto caballeresco 

de autoría femenina conocido en las letras hispánicas y salido de la pluma 

de Beatriz Bernal, solo conoció una reedición, impulsada por su hija, Juana 

de Gatos, en 1587 (Alcalá de Henares, Juan Íñiguez de Lequerica)43. La 

 
41 «Y, andando a las bueltas sobre cuál bencería a cuál, salió otra dama armada toda de armas, que en el 
escudo y traça se echó de ber ser aquella balerossa francesa llamada la Poncela, la cual venía acompa-
ñando a la reina Artemisa (…) Las otras cuatro reinas, en vrebe, Artemisa le concedió el amor conjugal; 
Semíramis, el brío y fortaleça; Poncela, el saber acaudillar los caballeros y tratar con los soldados, la 
paciencia y elegancia en el decir» (Caballero de la Fe, 2019, 516). 
42 Las citas se llevarán a cabo a partir de CE (2019). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos 
textuales, se hará solo indicando entre paréntesis el número de página de esa edición. 
43 Tanto Valladolid como Alcalá de Henares ocupan la tercera posición en las ciudades peninsulares 
donde se editaron libros de caballerías, solo precedidas por Sevilla, Toledo y Zaragoza, véase Eisenberg 
y Marín Pina (2000, 465). 



 
 

Nuria Aranda García 

 29 

ausencia de más ediciones en esta centuria ha llevado a pensar que la obra 

apenas gozó de éxito; sin embargo, la existencia de una traducción italiana 

(Venecia, Michele Tramezzino, 1558) y su consecuente reedición (Vene-

cia, Lucio Spineda, 1609), su alusión en el proceso inquisitorial contra el 

morisco curandero Román Ramírez, su presencia en inventarios de parti-

culares y en las trastiendas de librerías e imprentas de impresores y libreros 

de los siglos XVI y XVII (Gagliardi, 2010, 135-141; 229-253) y las inter-

textualidades en textos caballerescos posteriores parecen indicar lo con-

trario44. 

El CE, organizado en cuatro partes, dedica los once primeros capí-

tulos al ascenso caballeresco de Lindedel de España, para ceder el prota-

gonismo a su hijo Cristalián, cuyas aventuras alternarán con las de su her-

mano Luzescanio desde la segunda parte, pero sin perder su papel 

predominante. Dentro del corpus caballeresco, el CE se situaría entre los 

libros no pertenecientes a ciclo y en la deriva narrativa que estos toman 

tras Feliciano de Silva, quien crea el paradigma del entretenimiento y la 

prevalencia del delectare sobre el prodesse (Lucía Megías, 2002; Gutiérrez Trá-

paga, 2017, 86), y en los que se hacen cada vez más frecuentes las pruebas 

de carácter maravilloso, la sucesión de aventuras hiperbólicas y la acumu-

lación de gestas sin motivo generador claro (Sales Dasí, 2004, 36) que de-

rivarán en la decadencia del género. Uno de los principales elementos en 

los que destaca el CE es un reducido número de batallas que potencia la 

ingente nómina de personajes femeninos que desfilan por sus páginas, ya 

sean desencadenantes de historias y aventuras o meros figurantes, y que 

representan «a picture of the vast limitations placed upon women, even 

those in the highest ranks of nobility, as well as the dangers that women 

 
44 En la Tercera parte del Espejo de príncipes y caballeros (Alcalá de Henares, 1587), su autor, Marcos Martínez, 
ficcionalizado en el prólogo, llega a una sala donde aparecen los bustos de los mejores caballeros de la 
antigüedad, entre los que se encuentra Cristalián. En el manuscrito Flor de caballerías (Francisco de Ba-
rahona, 1599), Belinflor, en la aventura del castillo de Marte, y Rubimarte, en la aventura del castillo de 
Palas y Venus, se tienen que enfrentar en combate a grandes caballeros de la historia, él, y a doncellas 
guerreras, ella, entre los que se encuentran, de nuevo, Cristalián, y la infanta Minerva. Además, se ha 
destacado el paralelismo que guardan estas dos aventuras con la Aventura de la Victoria que cierra el 
CE. Véase Gagliardi (2010, 254-263). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 30 

fase as a result of being trapped in the category of female» (Whitenack, 

1997, 33). A través de sus páginas, confluyen una relación de mujeres que 

rechazan el matrimonio a favor de la libertad y la independencia, vagan en 

busca de aventuras y caballeros que las resuelvan o aprenden magia y artes 

adivinatorias en lo que sería una voluntad, deliberada o no de la autora, 

por romper los moldes socioculturales que relegaban a la mujer a un se-

gundo plano (Gagliardi, 2010, 202). En esta nómina se inscribe la infanta 

Minerva. 

Su nombre, simbólico, remite a la diosa grecolatina de la sabiduría, 

anticipo también de la actitud y el lugar que ocupará a lo largo de todo el 

relato: la habilidad nata para las armas y la capacidad para desenvolverse 

con soltura y belleza en el entorno cortesano. El onomástico del personaje 

evoca los ecos de una tradición que se remonta al influjo que pudo tener 

la materia troyana en la creación de nombres ya en el Amadís primitivo 

previo a la refundición de Montalvo (Coduras Bruna, 2015, 109). Además, 

a través de su caracterización antroponímica, se inserta también en el fre-

cuente empleo de la mitología como materia novelable en los libros de 

caballerías. Con especial trascendencia de la materia troyana, Beatriz Ber-

nal se sirve a menudo de la écfrasis mitológica, pero especialmente de hé-

roes y personajes mitológicos redivivos, para generar temas y motivos y 

dar pie a la creación de nuevas aventuras caballerescas (Marín Pina, 2010a, 

150-160)45. El personaje de Minerva, como encarnación simbólica de la 

diosa de la sabiduría, constituye la máxima expresión de trasmutación e 

integración de la materia clásica. 

Además de Silence, pueden rastrearse dos antecedentes literarios que 

pueden ayudar a entender la configuración que presenta Minerva en el CE: 

 
45 Ya en primer capítulo, la autora da muestras de su gusto por la materia troyana: «Dice la historia que 
Nicóstata, aquella excelentísima mujer que todas las guerras de Troya escribió, cuenta que el rey Príamo, 
entre todos sus hijos, hubo solamente dos hijas, a la hermosa Policena y a la sabia Casandra, la cual tuvo 
grande y verdadero amor a su hermano Troilo» (15). A modo de ejemplo, aparecen las estatuas de Palas 
y Venus en la Aventura de la Victoria, las hazañas de Héctor decoran las paredes de una habitación, 
Lindedel usará la espada de Troilo, recuperada por la sabia Membrina, y deberá enfrentarse a numerosos 
obstáculos para hacerse con el resto de las armas del personaje troyano, y Cristalián consigue numerosos 
tesoros salidos de las manos del rey Midas. 



 
 

Nuria Aranda García 

 31 

los tournements des dames y las Marfisa y, más especialmente, Bradamante 

boiardescas. Los primeros, pequeños relatos en prosa franceses populares 

en los siglos XII y XIII, mostraban a mujeres que, ante la negativa de sus 

maridos para combatir, tomaban las armas y se enfrentaban en torneos 

para demostrar quién era la más valiente, todo ello con gran influjo de la 

literatura caballeresca en la adopción de la vestimenta, los códigos de com-

portamiento, las técnicas de lucha y las armas, para mostrar «la volonté du 

trouvère de charmer un public composé en grande partie de femmes, pas-

sionées du tournois» (Cassagnes-Brouquet, 2013, 80). Marfisa y Brada-

mante aparecen por primera vez en el Orlando innamorato de Boiardo 

(1483), pero penetran en la tradición hispánica gracias al libro primero del 

Espejo de caballerías de Pedro López de Santa Catalina (Toledo, 1525), quien 

se sirve de los dos primeros libros del Innamorato para los primeros noventa 

y seis capítulos y completa los restantes con Il quarto libro dell’innamoramento 

d’Orlando, continuación elaborada por Niccolò degli Agostini (Espejo de ca-

ballerías, 2021, xi-xii). Con Marfisa, más cercana a las amazonas amadisia-

nas, Minerva se identifica en el paganismo y en sus enfrentamientos con 

el héroe protagonista, en el caso de esta última involuntarios por el anoni-

mato que provoca la armadura, pero no así en el carácter arrogante y or-

gulloso que muestra la primera. Con Bradamante coincide en el carácter 

cortesano y en la participación activa de esta en los conflictos de su her-

mano Rinaldo, incluso comandando la armada contra los sarracenos, de la 

misma manera que Minerva acompaña a Cristalián en muchas de sus aven-

turas y encabeza el ejército contra los paganos. Sin embargo, se distancia 

del personaje italiano en el enamoramiento, en la dependencia que esta 

toma de Rugiero y en el menor protagonismo que adquiere en la versión 

de Santa Catalina. 

La no pertenencia al cristianismo es precisamente uno de los rasgos 

amazónicos constitutivos del personaje al igual que su gusto por las armas, 

que del mismo modo que la Poncella, proceden de un designio divino: 

«Los dioses repartieron en mí tanta parte de buena ventura, que hasta hoy 

yo no he hallado caballero que contra mí mucho en batalla pudiese durar» 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 32 

(190)46. De orígenes nobles, hija única del rey Rabineldo de Alaponte, de 

ahí el tratamiento de infanta que recibe en el relato, va a preferir ocultar 

su identidad de mujer bajo una armadura masculina como una doncella 

guerrera, generando confusiones sobre su identidad al resto de personajes 

siempre y cuando esta lo desee, que se sorprenden cuando se revela como 

mujer en el ejercicio de las armas. Esto va a dar lugar a que la propia Mi-

nerva fluctúe a voluntad entre la elección masculina y femenina, hesitación 

que todavía se percibía en la Bradamante boiardesca, y se mueva con li-

bertad entre los espacios masculino, caballeresco, y femenino, cortesano, 

adoptando los códigos caballerescos de comportamiento que rigen cada 

uno de los mundos y los códigos de vestimenta asociados. Esto desem-

boca frecuentemente en episodios humorísticos, en los que la doncella se 

aprovecha de los códigos lingüísticos y actanciales que más le favorecen47. 

En la aventura de la reina de Polismaga, esta reclama un caballero que sea 

capaz de retirarle el arco que lleva en el cuello, argumentando que debe ser 

aquel que ame a la más hermosa doncella. Minerva se ofrece a probarse 

primero, con la complicidad del lector, que sabe que ella no está capacitada 

para superar esa aventura por su condición de mujer: 

 
46 Si bien en los primeros libros de caballerías las doncellas toman las armas de manera puntual, con la 
paulatina evolución hacia el entretenimiento del género, estos personajes femeninos van a mostrar afi-
ción por la vida caballeresca sin un motivo desencadenante, y se anticiparán sus habilidades guerreras 
con diversos argumentos, o bien mencionando un temprano gusto por las armas en la infancia y juven-
tud, o bien otras motivaciones. Este es el caso, por ejemplo, de Hermiliana de Francia en la Tercera y 
cuarta parte del Belianís de Grecia (Jerónimo Fernández, 1578), quien es nombrada caballero por el mismí-
simo Marte cuando intercede ante él para liberar a su padre y a su tío en el episodio del Castillo de la 
Sabia Medea (Belianís de Grecia, 2013, 360-361). En el Caballero de la Fe (1583), Carmiliana, hija de la 
duquesa Carmilina, señora del Gran Puerto, que aparece como cazadora en clara identificación con 
Diana, y quien gusta del ejercicio de las armas, derrota en combate en una prueba a Minerva, y a conti-
nuación vence a las amazonas más importantes de la tradición literaria clásica y caballeresca, para que 
finalmente las mujeres más valerosas en armas de la historia le entreguen sus principales dones caballe-
rescos (Caballero de la fe, 2019, 496-502 y 514-519). Episodio este último que guarda muchos paralelismos 
con la toma de armas de Claridiana como caballero en la Primera parte del Espejo de príncipes y caballeros 
(Diego Ortúñez de Calahorra, 1555), quien ya disfrutaba de su afición a la caza y del gusto por lo bélico, 
y a quien la sabia Oligas le entrega las armas de la amazona Pantasilea tras derrotar en una cueva a un 
león y a una sierpe (Campos García-Rojas, 2003, 38-40). 
47 Esto supone un cambio con respecto a las innovaciones introducidas por la Alastraxerea de Feliciano 
de Silva, quien precisamente es capaz de no establecer diferencias espaciales y conductuales en el empleo 
de los códigos verbales asociados con ambos ámbitos. Véase Manzanilla Mancilla (2017, 239-242). 



 
 

Nuria Aranda García 

 33 

 

Finalmente, que la infanta se probó primero: tomando el arco en su mano, no le 

movió de su lugar, y volviéndose al emperador, le dijo: —No se maraville vuestra 

majestad si yo no hice más que los otros han hecho, ca sabed que la que yo amo 

no ha mucha parte de hermosura, pero enciérrase en ella más gracia que en cual-

quier otra puede haber. Los que en el palacio estaban dijeron: —Muy contento 

está este caballero de la que ama, pues tanto la alaba de graciosa. Así, rieron 

todos de las palabras del caballero, y aguardaban por ver lo que el otro haría 

(502).  

 

En el episodio de la Floresta de la Aventura, después de ver el fracaso 

de muchos de los caballeros de la compaña, y antes de que participe Cris-

talián, Minerva alude a su condición femenina como posible salvocon-

ducto para que ella la resuelva: 
 

La infanta Minerva dijo: —Paréceme que en esta aventura maltratan a los caba-

lleros: por ventura se habrán mesuradamente con las doncellas. Si vos, mi señor 

—dijo a don Cristalián—, para ello me dais licencia, mucho deseo tengo de me 

probar» (407).  

 

Como ha notado Sales Dasí (2004, 67), en los libros de caballerías de 

mediados del quinientos va a haber una tendencia dominante a situar a las 

amazonas al mismo nivel que los caballeros protagonistas con una asimi-

lación caballeresca completa que anula la vieja oposición entre sexos, que 

ahora carecerá de valor narrativo e ideológico. Esto se debe a una mayor 

permeabilización entre los espacios público y privado, articulados disimé-

tricamente; el primero acoge a lo valorado socialmente, y por tanto al uni-

verso masculino, y el segundo a lo no valorado, y por tanto a lo femenino 

(Amorós, 2001, 30). En los libros de caballerías ambos espacios aparecen 

perfectamente delimitados, de tal forma que la mujer que abandona el es-

pacio privado, que corresponde con el ámbito cortesano, se ve obligada a 

retornar a este una vez que los motivos que han propiciado su salida son 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 34 

resueltos48. El desarrollo narrativo de Minerva adquiere una gradación as-

cendente que la hace convertirse en una heroína que, sin llegar a coprota-

gonista, muestra cierta independencia del héroe masculino para llegar a 

existir. Mediante el uso de la vestimenta caballeresca y la adopción de estos 

códigos es capaz de interrelacionar la esfera masculina y femenina sintién-

dose cómoda en ambas y sin que le sea planteada ninguna objeción, pues 

se valora siempre nobleza y virtudes por encima de otros rasgos como su 

paganismo; el caballero no es sinónimo de varón, sino de aquel que en-

globa en sí mismo elementos corteses, guerreros y religiosos que se obtie-

nen al tomar los hábitos caballerescos (Ortiz-Hernán Pupareli, 2005, 96)49. 

Minerva aglutina en su persona la fortitudo, la sapientia y la pulchritudo. 

En su primera aparición, creyéndose elegida por los dioses para superar la 

prueba de la princesa Penamundi, se enfrenta a Cristalián, quien la vence 

y le corta el yelmo, desvelando su condición de mujer que, junto con su 

politeísmo, no la hacen apta para concluir esa aventura, destinada al héroe 

caballeresco: 
 

—Caballero, muerto sois si no os otorgáis por vencido. El caballero estaba tal 

que no le pudo responder; como don Cristalián esto vio, con el espada le cortó 

las enlazaduras del yelmo, y así como se lo quitó, don Cristalián fue muy espan-

tado, que en lugar de caballero vio la más hermosa doncella que él jamás había 

visto; traía los sus hermosos cabellos cogidos en una red de hilo de oro (189).  

 

 
48 Esta es la característica fundamental de la doncella andante (véase Marín Pina, 2007 y 2010b) y de las 
doncellas guerreras sin rasgos amazónicos. 
49 Esto se demuestra también en la adopción de las vestimentas por parte del personaje. En el entorno 
cortesano, la vestimenta predilecta de Minerva será la femenina, mientras que, en el transcurso de las 
aventuras caballerescas, una vez desvestida de su armadura, va a preferir cubrirse por un manto, a la 
usanza de los caballeros. La preferencia por el hábito masculino va a ser un rasgo que se mantendrá en 
referentes posteriores. Carmiliana también va a mostrar predilección por estas vestimentas: «Y tanta 
robustidad y fuerça sentía en los miembros que le parecía que era mexor aquel exercicio y más combi-
niente a su natural qu’el andar embuelta con la delicada olanda y blanda seda, ni con el usso ni aguja o 
retorcidos moldes; más gusto le daba la lança de frexno y la vuída punta del espada (…) Y, con esto, 
debaxo siempre andaba bestida de hombre, trayendo encima solo el hávito de muger y la delicada ropa» 
(Caballero de la fe, 2019, 497). 



 
 

Nuria Aranda García 

 35 

A partir de ese momento se convierte en servidora de Cristalián, pero 

también, bajo su condición de fémina, en dama de compañía de Pena-

mundi. Al lado del protagonista, demostrará su valor y destreza en las ar-

mas en las distintas aventuras, solo superada por este, del mismo modo 

que en belleza solo se verá sobrepasada por Penamundi y Bellaestela. La 

sabiduría, asociada simbólicamente a su nombre, será puesta en práctica 

mayoritariamente bajo la apariencia de mujer, y la orientará principalmente 

a favorecer los encuentros entre Cristalián y Penamundi, adoptando los 

roles de doncella mensajera y doncella fiel de la princesa (Haro Cortés, 

1998, 191 y 196). Entre sus ardides más destacados, planea con Cristalián 

que este se introduzca en el interior de la jayana de oro del rey Midas, 

adquirida en la aventura de los Hondos Valles, para que sea entregada 

como regalo a la princesa, y garantizarle así al héroe penetrar en las habi-

taciones de la dama en un episodio que guarda muchas concomitancias y 

guiños con el protagonizado por Tirant, Carmesina y Plaerdemavida en la 

obra homónima50. 

La pulchritudo de Minerva, que ya había sorprendido a Cristalián 

cuando revela por primera vez su identidad, se destaca tanto en su condi-

ción de caballero como de doncella, aunque son más abundantes las mues-

tras del segundo, pese a ser el hábito masculino el preferido por ella. Una 

vez en presencia de la princesa Penamundi, la infanta demanda trocar su 

ropa en traje de doncella, maravillando a los presentes con su belleza:  
 

La infanta Minerva dijo a la princesa: —Si la vuestra merced me manda dar qué 

me vista, por algunos días querría dejar el hábito que traigo. La princesa holgó 

mucho de lo que la infanta Minerva le dijo, y mandole sacar muy ricas ropas 

guarnidas por estraña manera, y asimismo le mandó dar todo lo demás que hubo 

menester, y como en hábito de doncella la infanta fuese puesta, estrañamente 

estaba hermosa (…) todas se espantaron de ver la gran hermosura de la infanta 

Minerva puesta en hábito de doncella (323).  

 

 
50 Véase para ello Piera y Shearn (2009), quienes argumentan que Beatriz Bernal pudo tener en mente 
varios episodios del Tirant lo Blanc como inspiración para su libro de caballerías. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 36 

Mismas reacciones suscita en hábito de caballero, aun llevando la ca-

beza descubierta: 
 

Delante della venía aquel valeroso príncipe don Cristalián armado de todas ar-

mas en su caballo Flordelid; a la mano derecha llevaba a la infanta Minerva ar-

mada salvo las manos y la cabeza, y a la siniestra iban Dismael de la Roca y don 

Veros de Licante; la infanta llevaba la lanza y Dismael de la Roca el escudo. Y 

ansi como oído habéis entraron en el campo mirándolos grandes compañas de 

gentes que los miraban, y eran mucho espantados de ver a la infanta Minerva tan 

hermosa, ca llevaba sus dorados cabellos cogidos en una red de hilo de oro sem-

brada de muchas perlas y piedras de gran valor (399).  

 

La conjunción de todo lo anterior confluye en la única aventura en 

solitario de este personaje en la tercera parte de la obra (caps. XCVI-CI), 

donde adquiere su punto álgido su condición de egregia bellatrix. Tras sepa-

rarse de Cristalián en la Cruz de las Aventuras para intentar obtener la 

fama por sí sola, intenta socorrer a una doncella enfrentándose a tres ca-

balleros. La llegada de veinte caballeros más enviados por el duque de 

Fonteguerrera, señor de esas tierras, la obligan a rendirse y convertirse en 

prisionera a petición de la hermosa Duante, hermana del anterior, pese a 

su voluntad de seguir combatiendo hasta la muerte. Una vez despojada de 

su armadura para ser curada, suscita la admiración por su belleza, aunque 

no consiguen averiguar su condición de mujer, oculta bajo un físico similar 

al de un muchacho imberbe: 
 

En esto llegaron los maestros para le curar, y como le descubrieron algunas par-

tes de su cuerpo adonde tenía las heridas, el duque fue espantado de ver la gran 

hermosura del caballero. Porque sabed que su cuerpo era hecho como de ala-

bastro, y era tan bien compuesto y de tan estremada hermosura, que todos los 

que la vían no sabían qué se decir. (…) Estando curando a la infanta le vino a su 

pensamiento si por ventura aquel caballero era doncella, pues tanta hermosura 

en toda su persona Dios le había dado; mirábale asimismo el rostro, y no le veía 

señal de nacimiento de barbas (633).  

 



 
 

Nuria Aranda García 

 37 

Tanto el duque, sospechoso de su identidad como mujer, como su 

hermana, desconocedora de esta condición, requerirán de amores a la po-

bre Minerva, propiciando un triángulo amoroso basado en la ambigüedad 

sexual, en el equívoco y el engaño a través del disfraz. Situaciones de con-

fusión como las protagonizadas entre Duante y Minerva, que dan lugar a 

enamoramiento de un personaje de otro del mismo sexo, no eran desco-

nocidas, sino que contaban con cierta presencia en los libros de caballe-

rías51. Antecedentes de este tipo de episodios se encuentran ya en el Roman 

de Silence y en la hagiografía medieval, donde el transformismo femenino 

fue bastante habitual en contraposición con el masculino, ocasionando 

ejemplos de confusiones de índole sexual con mujeres, unidos en este caso 

con el motivo de la falsa acusación siguiendo la tradición de la mujer de 

Putifar, o incluso la vacilación sexual del propio colectivo masculino52. La 

mujer que se hace masculina, ya sea mediante el uso del disfraz, contribuye 

a subvertir en parte la polaridad hombre/mujer y lo masculino, y confunde 

la distinción sexual, descontextualizando los signos de masculinidad 

(Vega, 2008, 79), lo que hace posible este doble enamoramiento que mues-

tra el CE. No obstante, si en la hagiografía la mujer disfrazada de hombre 

en una comunidad de hombres, con los equívocos que ello pudiese gene-

rar, representaba una oportunidad para neutralizar la amenaza de la tenta-

ción femenina (Vega, 2008, 75), en los libros de caballerías simplemente 

respondía a una inversión de roles que pretendía fomentar la comicidad y 

 
51 Ya la primera parte del Espejo de caballerías (1525), fiel al Innamorato, se cierra con el enamoramiento de 
Flordespina, hija del rey Marsilio, de Madama Brandamonte, desconociendo que se trata de una doncella 
en hábito de caballero, quien además se había visto obligada a cortarse el cabello. Paradigmático es 
también el ejemplo de Florinda en el Platir (1533), de la que se enamora Mirnalta, anonadada por la 
destreza del Caballero de las Ramas de Oliva, y quien le seguirá el juego amoroso, algo similar a lo que 
se verá obligada a hacer Minerva con Duante en el CE.  
52 Marina, Margarita, Teodora o Eugenia son ejemplos de santas que toman los hábitos masculinos en 
un monasterio y son objeto de intento de seducción por parte de mujeres, e incluso son acusadas de 
haber dejado embarazada a una. En el caso de Eufrasia, su belleza disfrazada de hombre despierta los 
deseos libidinosos de los monjes con los que comparte monasterio. Véase Vega (2008, 58-69). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 38 

el ridículo de estos episodios53, además de una fuerte carga erótica, y esce-

nas como falsas acusaciones de embarazo serían impensables en un género 

donde la mujer se caracteriza por el cuidado de la honra y el acatamiento 

de los códigos del amor cortés.  

Para proteger la condición de mujer de Minerva, es su escudero Bel-

daín el que le otorga su sobrenombre caballeresco a partir del emblema 

que muestra en su escudo54, el Caballero de las Coronas, con el que será 

después conocida y que le permite disimular temporalmente su identidad 

real (Marín Pina, 1990, 175). El duque de Fonteguerrera, ayudado por un 

doncel que se cuela en las habitaciones de Minerva, consigue averiguar que 

es una doncella, y junto con los requerimientos amorosos de Duante, frus-

tra todas las esperanzas que la infanta alberga para que le sea concedida la 

licencia de abandonar las tierras del duque. Esto la obliga a idear un plan 

de fuga: convencer a Duante de que huya con ella, prometiéndole que en-

tonces sí gozará de su hermosura, a sabiendas de que el duque no enviará 

a nadie tras ella, pues la huida con Minerva no pone en peligro la honra de 

su hermana. 

Como Camila y la Poncella, Minerva también va a rechazar en un 

inicio el amor55. El duque de Fonteguerrera, una vez convertido en rey de 

Pasamar, todavía enamorado de ella, le pide que lo acepte como caballero. 

La infanta solo accederá por petición de la propia Duante a través de un 

don en blanco y por solicitud de la princesa Penamundi, ante la que no se 

puede negar: 
 

 
53 Va a ser precisamente Feliciano de Silva quien explote la ambigüedad sexual a través del disfraz con 
finalidad cómica, pero desde el punto de vista del travestismo masculino. Véase Trujillo (2019, 164-193). 
Todavía en los libros de caballerías de final de siglo va a seguir explotándose este recurso en las doncellas 
guerreras. 
54 «—Cuanto ha que yo le conozco —dijo Beldaín—, no le sé otro nombre sino el Caballero de las 
Coronas, y este nombre creo yo que tiene él porque la divisa que en su escudo trae son tres coronas de 
oro en campo azul. Yo quisiera más saber — dijo Beldaín— por satisfacer a vuestro deseo, pero no lo 
sé» (631). 
55 Actitudes de preservación de la virginidad a través de la incorporación de elementos masculinos ad-
quieren su máxima expresión en este personaje, que adopta también el travestismo masculino, una marca 
que, de nuevo desde la hagiografía, se asocia precisamente con el mantenimiento de la virtud intacta. 
Véase Vega (2008, 60). 



 
 

Nuria Aranda García 

 39 

El rey se fue a humillar ante la infanta Minerva, y tomándole sus manos se las 

besó muchas veces. La infanta, en presencia de la princesa, lo recibió por su 

caballero. —¡Ay mi señora —dijo el rey—, y cuán deseado ha sido para mí este 

día! Hoy, mi señora, me habéis hecho el más bienandante de cuantos nacieron 

en darme título de vuestro caballero.  

—Sabed —dijo la infanta— que la princesa tiene poder sobre todas cuantas per-

sonas hoy en el mundo son; y ¿quién sería tal que el su mandado no hiciese? 

Esto digo porque a su alteza habéis de agradecer la merced que aquí se os ha 

hecho; que si la su merced no me lo mandara, aunque todos los del mundo a mí 

vinieran, yo no hiciera vuestro ruego (689).  

 

Al igual que las amazonas, la conversión de Minerva llega en el relato, 

tópico frecuente y abundante en los libros de caballerías56. El vínculo con 

la tradición clásica es perceptible en este grupo de guerreras, pues a me-

nudo son politeístas dentro del panteón grecorromano, pero nunca mu-

sulmanas, mientras que su estatus como paganas refleja la identificación 

de la barbarie con el paganismo y la civilización con la ortodoxia cristiana 

europea como herencia de dicha tradición. Su tratamiento dentro de los 

distintos relatos caballerescos responde a la mayor o menor animadversión 

que pueda suscitar en el autor, y su lucha a favor de un ejército pagano se 

debe más bien al desconocimiento que a una oposición frontal a la fe cris-

tiana. Su conversión responde generalmente a la propia voluntad, y está 

antecedida de un ejercicio de comprensión y entendimiento del nuevo 

credo para reflejar una concepción idealizada de la correcta relación entre 

la Otredad bárbara y el discurso occidental ejemplificado en el hombre 

blanco europeo. La infanta Minerva comparte el paganismo con las ama-

zonas, pero su fe no cristiana no supone un elemento disruptivo que altere 

su relación con el protagonista, sino que es un componente secundario en 

el relato que se justifica plenamente en su nombre, que la hace parte de los 

gentiles, que no de los infieles (Taufer, 1988, 181-215). Minerva toma la 

decisión de abrazar el cristianismo cuando, tras verse acorralada en com-

 
56 Sobre este tema, véase Whitenack (1988). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 40 

bate por el Caballero de las Esperas (el propio Cristalián, al que no reco-

noce), promete convertirse si sale indemne del combate por las bondades 

que ese Dios siempre concede a sus caballeros: «¡Oh Dios de los cristianos, 

y líbrame de las manos deste caballero, que yo te prometo de me tornar a 

tu sancta fe, pues veo las mercedes que haces a los que te sirven!» (658). 

La conversión, si no primordial, será necesaria para que Minerva pueda 

encabezar poco después como miles Christi y estratega militar, al igual que 

la Poncella, los ejércitos cristianos contra la invasión pagana del rey de 

Rosia, porque solo así puede erigirse como paladina de esta fe. 

Minerva, tal y como se delinea, supone la consumación del papel de 

la mujer en los libros de caballerías: «De la dama concebida como el objeto 

de los deseos amorosos del caballero, una fémina más o menos caracteri-

zada por su pasividad, a un personaje sumamente activo que afronta los 

mismos peligros que el héroe y demanda los mismos galardones que él» 

(Sales Dasí, 2004, 72). El esbozo dibujado por esta heroína caballeresca 

alcanza su máxima expresión en la Pantasilea del Silves de la Selva (Pedro de 

Luján, 1546), quien retoma el espíritu previo de la amazona, pero refor-

mulando en positivo a la Calafia de las Sergas y a la Pintiquinestra del 

Lisuarte de Grecia. Como parte de la visión humanista del autor, la mujer 

deja de ser vista como ideal platónico de belleza y señora del corazón del 

hombre, para ser percibida en la medida de su virtud (Romero Tabares, 

1998, 105-116), y para ello este personaje contribuye a configurar las aspi-

raciones de la mujer rompiendo el paradigma de sumisión al que la realidad 

social la ha postergado (Millán González, 2017b, 142)57. En Luján no solo 

está presente el bosquejo de Minerva, sino que lo lleva más allá, propo-

niendo a una heroína guerrera que se convierte en la pareja amorosa y 

bélica del protagonista, estableciendo una comparación polarizada con 

Fortuna, representante del modelo caballeresco femenino, que no se per-

cibe tan marcadamente en el CE entre Minerva y Penamundi y Bellaestela. 

 
57 Como ha destacado esta autora, la Pantasilea del Silves de la Selva se entiende a la luz de la tratadística 
sobre la educación de las mujeres que pobló el siglo XVI, y especialmente, de la visión que Luján trasla-
dará a sus Coloquios matrimoniales (1550) (Millán González, 2017b) 



 
 

Nuria Aranda García 

 41 

Como doncella guerrera, Minerva no supone una amenaza para la 

superioridad masculina, pues nunca gana en combate al protagonista, y 

acaba sujeta al universo patriarcal a partir de la Aventura de la Victoria. En 

ella, debe concurrir como doncella, vestida como tal y emparejada con el 

rey de Pasamar, pues según los designios de la estatua de la trompa, los 

que ella nombre, «estos dos han de ser verdaderamente casados; y esto 

será así sin falta» (816). Nada se explicita de la boda, pero la mención a la 

infanta al final del relato con el tratamiento de reina así parece indicarlo. 

Finalmente, en un giro algo inesperado para la trayectoria seguida por este 

personaje, acaba sometida a la monogamia patrilineal y no se sabe si tras 

el matrimonio volverá al ejercicio caballeresco58. Todo ello permite con-

trastar con la idea de este personaje femenino como transgresor desde una 

lectura ginecocéntrica (Piera, 2010), o como respuesta a las expectativas 

de un amplio público femenino dentro del tipo de la doncella guerrera 

(Sales Dasí, 2004, 58). Sin excluir esto último, tradicionalmente la imagen 

de la mujer en la literatura ha estado diseñada para agradar a un lector 

masculino ideal oculto tras el modelo especular de una lectora, presente 

en su representación59. Esto implica que el sentido que se atribuye a la 

imagen de la mujer dependa, no solo del nivel de lectura, sino de una doble 

convención de lectura patriarcal que la convierte en un signo sexuado para 

un receptor masculino ideal, y en signo modélico para una receptora mujer 

(Luna, 1996, 27). Habría sido del gusto femenino encontrar actantes como 

Minerva en un género literario ampliamente consumido por ellas, a las que 

irían dirigidos mensajes moralizadores como el matrimonio final de la pro-

tagonista, pero también habría suscitado el atractivo lector de un público 

 
58 Resulta paradójico que un personaje como Minerva, que se ha definido a lo largo del relato por sus 
equivalencias con Palas, aspire en esta prueba a ser coronada por Venus, signo de la belleza, en vez de 
por la primera, destinada a laurear a los varones. Esto permite establecer el contraste con Hermiliana 
del Belianís de Grecia, armada por Marte y quien sí tomará las armas tras su matrimonio con Clarineo, 
especialmente para defender Constantinopla al mismo nivel que su esposo, como ya sucediese con Pan-
tesilea y Silves de la Selva (Gallego García, 2004, 76). 
59 «La imagen de la mujer, convertida en grácil dama o en hábil guerrera, queda siempre transformada 
en objeto de deseo de la mirada masculina, que impone sus gustos y apetencias, sin importarle trocar 
ese retrato femenino en mero objeto (de deseo, codicia o caricatura) ajeno a sí» (Millán González, 2017a, 
37). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 42 

masculino que podía considerar exótico y erótico imaginar a una mujer en 

vestiduras de hombre. 

A partir de la segunda mitad del siglo, elementos condensados en 

Minerva, algunos procedentes de referentes anteriores, continuarán vigen-

tes en otras egregiae bellatrix caballerescas, mostrando una continuación con 

los patrones establecidos. En Claridiana de la Primera parte del Espejo de prín-

cipes y caballeros (Diego Ortúñez de Calahorra, 1555) suenan ecos de la Alas-

traxerea de Silva. Consagrada a la caza cuando no se dedica al manejo de 

las armas, también recoge la herencia linajística regia y amazónica, y tras 

un enfrentamiento con el Caballero del Febo bajo la apariencia de un Ca-

ballero Extraño, del que ya se había enamorado ex arte, termina de confir-

marse el amor entre ambos. A partir de ahí, los vaivenes en su relación 

dentro del triángulo amoroso con Lindabrides motivarán muchas de sus 

salidas caballerescas hasta su reconciliación final y su lucha conjunta en la 

guerra contra los tártaros, donde su participación se hace fundamental 

(Campos García Rojas, 2003, 38-55). Se suman las ya mencionadas Her-

miliana de Francia de la Tercera y cuarta parte del Belianís de Grecia (1579) y 

Camiliana del Caballero de la Fe (1583) quien, bajo la identidad falsa de Ca-

ballero de la Castidad Enamorada, se convierte en compañera y ayudante 

del Caballero de la Fe, amigo de la infancia y por el que desarrolla una 

relación afectiva. En la Tercera parte del Espejo de príncipes y caballeros (Marcos 

Martínez, 1587), Sarmacia, hija segunda del rey de Lacedemonia, se dedi-

cará a la vida caballeresca por vocación, y por celos y rivalidad con su 

hermana se enfrentará a Orístides, con el que surgirá la llama del amor en 

un episodio paralelo al protagonizado por Claridiana y el Caballero del 

Febo (Campos García Rojas, 2002, 425). 

 

 

Conclusiones 
 

La egregia bellatrix supuso la culminación caballeresca de un proceso 

transformador de la virgo bellatrix que ya había empezado a codificarse en 



 
 

Nuria Aranda García 

 43 

el roman antique. El hibridismo entre la amazona y la doncella guerrera, su-

mado al travestismo masculino, suponía un atractivo, dotaba de funciona-

lidad al suspenso y el equívoco y su repetición continua en los textos era 

reflejo del gusto y la popularidad entre los lectores (Marín Pina, 1989, 94). 

La Poncella, como parte de este modelo primigenio de egregia bellatrix, se 

integra perfectamente en las tres grandes tradiciones literarias establecidas 

a principios del siglo XV, la historia bíblica, la literatura profética y la pro-

paganda patriótica (Fraioli, 1982, 191), a las que debe añadirse, en el caso 

hispánico, la tradición caballeresca. En su codificación como personaje 

femenino guerrero suenan los ecos amazónicos de la Camille del Éneas y 

los caballerescos del Roman de Silence, mientras se mantiene como figura 

transgresora que no vuelve al sistema patriarcal establecido al no asumir la 

subordinación a una figura masculina, y al destacar las habilidades guerre-

ras varoniles por encima de su propia condición de mujer. Los ecos del 

personaje se seguirán escuchando en el siglo XVI amparados por las re-

ediciones de las obras y por su mención en libros de caballerías de la se-

gunda mitad de la centuria. 

La infanta Minerva se erige como ejemplo de la consolidación de la 

egregia bellatrix. Sin perder su feminidad y belleza, bajo la armadura puede 

desempeñarse en el uso de las armas como cualquier caballero andante, 

mientras es capaz de adoptar los códigos necesarios para desenvolverse 

con soltura en los ambientes caballeresco y cortesano y adoptar los roles 

de comportamiento que rigen esos espacios según su conveniencia. Como 

modelo híbrido, añade a la doncella guerrera los elementos más tenues del 

modelo amazónico, el paganismo y el rechazo al amor, que acaban subsa-

nándose para reintroducirla en la sociedad patrilineal occidental y en lo 

que esta plantea para el comportamiento de la mujer. El personaje de Mi-

nerva no surge de la reinvención por agotamiento del motivo de la donce-

lla guerrera, sino que supone la evolución natural de un tipo incorporando 

todavía innovaciones, al igual que había sucedido con la amazona, y que 

todavía encontrará referentes que lo mantendrán y revitalizarán hasta lle-

gar a finales de la centuria a Rubimarte del Flor de caballerías (Francisco 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 44 

Barahona, 1599), como una consecuencia más del agrado de un público 

lector tanto masculino como femenino. 

 

 

 

 

§ 
 

 

 

 

Bibliografía citada 

 

 

Alchalabi, Frédéric, «La Pucelle, la reine, le chroniqueur. La Poncella de 

Francia et ses modèles», eSpania, 23 (2016). DOI: 

<https://doi.org/10.4000/e-spania.25232> (cons. 21/04/2025). 

Alonso del Real, Carlos, Realidad y leyenda de las amazonas, Madrid, Espasa 

Calpe, 1967. 

Amorós, Celia, Feminismo. Igualdad y diferencia, México, Universidad Nacio-

nal Autónoma de México/Colección libros del PUEG, 2001. 

Aranda García, Nuria, «Anónimo, La Poncella de Francia», en Comedic: Catá-

logo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600, Zaragoza, Uni-

versidad de Zaragoza, 2020, [en línea]. DOI: 

<https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_214> (cons. 

21/04/2025). 

Ashcom, Benjamin B., «Concerning “La mujer en habito de hombre” in 

the Comedia», Hispanic Review, 28/1 (1960), pp. 43-62. 

Beceiro Pita, Isabel; Franco Silva, Alfonso, «Cultura nobiliar y bibliotecas: 

cinco ejemplos, de las postrimerías del siglo XIV a mediados del siglo 

XVI», Historia. Instituciones. Documentos, XII (1986), pp. 277-350. URL: 

https://doi.org/10.4000/e-spania.25232
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_214


 
 

Nuria Aranda García 

 45 

<https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-

8ca91421a34a> (cons. 26/04/2025). 

Belianís de Grecia = Gallego García, Laura, Belianís de Grecia (Tercera y Quarta 

parte), de Jerónimo Fernández: edición y estudio, tesis doctoral, València, 

Universitat de València, 2013. 

Brandenberger, Tobías, «El episodio amazónico del Libro de Alexandre. 

Fondo, fuentes y figuración», Zeitschrift für Romanische Philologie, 110 

(1994), pp. 432-466. 

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro español (siglos 

XVI-XVII), Madrid, Revista de Occidente, 1955.  

Bueno Serrano, Ana Carmen (2007), Índice y estudio de motivos en los libros de 

caballerías castellanos (1508-1516), tesis doctoral, Zaragoza, Universi-

dad de Zaragoza, 2007. 

Caballero de la Fe = Corónica de don Mexiano de la Esperança, Caballero de la Fe, 

ed. Ana Martínez Muñoz, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 

2019. 

Cacho Blecua, Juan Manuel, «La iniciación caballeresca en el Amadís de 

Gaula», en Evolución narrativa e ideológica de la literatura caballeresca, ed. 

María Eugenia Lacarra, Bilbao, Universidad del País Vasco, 1991, pp. 

59-79. 

Campo, Victoria, «La Poncella de Francia: una versión castellana de la histo-

ria de Juana de Arco», en Actas do IV Congresso da Associação Hispânica 

de Literatura Medieval: (Lisboa, 1-5 Outubro 1991), coord. Aires A. Nas-

cimento y Cristina Almeida, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 361-

365. 

Campos García Rojas, Axayácatl, «El ciclo de Espejo de príncipes y caballeros 

(1555-1580-1587)», Edad de oro, 21 (2002), pp. 389-439. 

⎯, Espejo de príncipes y caballeros (Parte I) de Diego Ortúñez de Calahorra (Zara-

goza, Esteban de Nájera, 1555). Guía de lectura, Alcalá de Henares, Cen-

tro de Estudios Cervantinos, 2003. 

Carlier-Détienne, Jeannie, «Les Amazones font la guerre et l’amour», L’Et-

nographie, 76/81-82 (1980-1981), pp. 11-33. 

https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a
https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 46 

Casas Rigall, Juan, La materia de Troya en las letras romances del siglo XIII his-

pano, [Santiago de Compostela], Universidade de Santiago de Com-

postela, 1999.  

Cassagnes-Brouquet, Sophie, «Les Neuf Preuses, l’invention d’un nouveau 

thème iconographique dans le contexte de la Guerre de Cent ans», 

en Le genre face aux mutations, masculin et féminin, du Moyen Âge à nos jours, 

ed. Luc Capdevila, Sophie Cassagnes-Brouquet, Martine Cocaud, 

Dominique Godineau, François Rouquet y Jacqueline Sainclivier, 

Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2003. DOI : 

<https://doi.org/10.4000/books.pur.15907> (cons. 03/05/2025). 

⎯, Chevaleresses: une chevalerie au féminin, Paris, Perrin, 2013. 

Castellani, Marie-Madelaine, «Deux figures d’Amazones: Penthésilée dans 

Le Roman de Troie et Camille dans Le Roman d’Éneas», en Réalité et re-

présentations des Amazones, dir. Guyonne Le Duc, Paris, L’Harmattan, 

2008, pp. 273-286. 

CE = Bernal, Beatriz, Cristalián de España, ed. Enrique Suárez Figaredo, 

Etiópicas: Revista de Letras Renacentistas, 15 (2019). 

Coduras Bruna, María, «Por el nombre se conoce al hombre». Estudios de antropo-

nimia caballeresca, Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 

2015. 

Crónica troyana = Crónica troyana Juan de Burgos, 1490, ed. María Sanz Julián, 

Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2015. 

Cuesta Torre, María Luzdivina (2024), «La guerra de Troya en el Cancionero 

de Baena y sus conexiones historiográficas», Medievalia, 27(1) (2024), 

pp. 249–291. DOI: <https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644> 

(cons. 21/04/2025).  

⎯, «Héctor, Florestán y la cortesía en la batalla. El exemplum histórico tro-

yano en el Amadís», Revista de poética medieval, 39 (2025), pp. 73-106. 

DOI: <https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139> (cons. 

26/04/2025). 

Delpech, François, «La doncella guerrera: chansons, contes, rituels», en For-

mas breves del relato. Coloquio Casa de Velázquez-Departamento de Literatura 

https://doi.org/10.4000/books.pur.15907
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644
https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139


 
 

Nuria Aranda García 

 47 

Española de la Universidad de Zaragoza (Madrid, febrero de 1985), coord. 

Yves-René Fouquerne y Aurora Egido, Zaragoza/Madrid, Universi-

dad de Zaragoza/Casa de Velázquez, 1986, pp. 57-86. 

Eisenberg, Daniel; Marín Pina, M.ª Carmen, Bibliografía de los libros de caba-

llerías castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000. 

Enéas = Le Roman d’Enéas, ed. Aimé Petit, intr. y trad. Ana-María Holzba-

cher, pról. Carlos García Gual, Paris, Memini, 1999. 

Espejo de caballerías = López de Santa Catalina, Pedro, Espejo de caballerías 

(libro I), ed. Raúl Sánchez Espinosa, Alcalá de Henares, Instituto Uni-

versitario de Estudios Cervantinos, 2021. 

Fernández Valladares, Mercedes, «Biblioiconografía y literatura popular 

impresa: la ilustración de los pliegos sueltos burgaleses (o de babuines 

y estampas celestinescas)», eHumanista, 21 (2012), pp. 87-131. URL: 

<https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/se-

cure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/vo-

lume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf> (cons. 03/05/2025). 

Fraioli, Deborah, «L’image de Jeanne d’Arc: Que doit-elle au milieu litté-

raire et religieux de son temps?», en Jeanne d'Arc. Une époque, un rayon-

nement (Colloque d'histoire médiévale, Orléans Octobre 1979), Paris, CNRS, 

1982, pp. 191-196. 

Gagliardi, Donatella, Urdiendo ficciones: Beatriz Bernal, autora de caballerías en 

la España del XVI, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 

2010. 

Gallego García, Laura, «Dos modelos de virgo bellatrix en la Tercera y Cuarta 

Parte del Belianís de Grecia: la princesa Hermiliana y la reina Cenobia», 

en Líneas actuales de investigación literaria. Estudios de Literatura Hispánica, 

eds. Verónica Arenas Lozano et alii, València, Universitat de Valèn-

cia, 2004, pp. 73-80. 

General estoria = Alfonso X, General estoria. Primera parte. Vol. 2, Jueces [Con-

tinuación]. Reyes Primero. Reyes Segundo. Reyes Tercero, ed. Pedro Sánchez-

Prieto Borja, Madrid, Fundación José Antonio de Castro, 2009a. 

https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 48 

General estoria = Alfonso X, General estoria. Cuarta parte. Vol. 2. Aggeo. Zaca-

rías. Malaquías. Dario Idaspo. Xerses. Artaxerses. Sobdiano. Dario Noto. 

Artaxerses Assuero. Ester. Artaxerses Oco. Arsamo. Dario Arsamo. Alexan-

dre el Grand. Dario Arsamo-Alexandre el Grand-Tolomeo Sóter. Tolomeo Fi-

ladelfo. Tolomeo Evérgetes. Eclesiástico. Tolomeo Filopátor, Madrid, Funda-

ción José Antonio de Castro, 2009b. 

Gómez Redondo, Fernando, Historia de la prosa de los Reyes Católicos: el um-

bral del renacimiento, Madrid, Cátedra, 2012, vol. 2. 

González Doreste, Dulce María, «“Dames hardies et chevalereuses”: ama-

zonas, preuses y Juana de Arco en los tratados de Vies de Femmes Illustres 

(siglos XV y XVI)»¸ Revista Chilena de Estudios Medievales, 25 (2024), 

pp. 7-40. URL: <https://portalciencia.ull.es/documen-

tos/6786b7f1c037fb6ae2317cad> (cons. 26/04/2025).  

Griffin, Clive, «El inventario del almacén de libros del impresor Juan Cro-

mberger: Sevilla, 1540», en Libro antiguo español IV. Coleccionismo y bi-

bliotecas (siglos XV-XVIII), Salamanca, Universidad de Salamanca, 

1998, pp. 257-373. 

Gutiérrez Trápaga, Daniel, Rewritings, Sequels and Cycles in Sixteenth-Century 

Castilian Romances of Chivalry. «Aquella inacabable aventura», 

Woodbridge, Tamesis, 2017. 

Haro Cortés, Marta, «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y don-

cellas en el Amadís de Gaula»¸ en Literatura de caballerías y orígenes de la 

novela, ed. Rafael Beltrán, València, Prensas de la Universitat de 

València, 1998, pp. 181-218. 

Historia de la destrucción de Troya = Guido delle Colonne, Historia de la destruc-

ción de Troya, ed. Manuel A. Marcos Casquero, Madrid, Akal, 1996.  

Huchet, Jean-Charles, Le roman médiéval, París, Presses Universitaires de 

France, 1984. 

Infantes. Víctor, «La narración caballeresca breve»¸ en Evolución narrativa e 

ideológica de la literatura caballeresca, ed. M.ª Eugenia Lacarra, Bilbao, 

Servicio Editorial Universidad del País Vasco, 1991, pp. 165-182. 

https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad
https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad


 
 

Nuria Aranda García 

 49 

Irizarry, Estelle, «Echoes of the Amazon Myth in Medieval Spanish Liter-

ature», en Women in Hispanic Literature: icons and fallen idols, ed. Beth 

Miller, Berkeley, University of California Press, 1983, pp. 53-66. 

Lacarra, M.ª Jesús y Juan Manuel Cacho Blecua, Lo imaginario en la conquista 

de América, Zaragoza, Ediciones Oroel, 1990. 

Libro de Alexandre = Libro de Alexandre, ed. Jesús Cañas, Madrid, Cátedra, 

1988. 

Libro de las virtuosas e claras mugeres = Luna, Álvaro de, Libro de las virtuosas e 

claras mugeres, ed. Julio Vélez-Sainz, Madrid, Cátedra, 2009. 

Lissarrage, François y Pauline Schmitt-Pantel, «Amazones entre peur et 

rêve», en Réalité et représentations des Amazones, ed. Guyonne Leduc, 

Paris, L’Harmattan, 2008, pp. 43-63. 

Lobato Osorio, Lucila, «La Poncella de Francia: traslado del modelo de ca-

ballero literario a la figura femenina», en Actas del XIII Congreso Inter-

nacional Asociación Hispánica de Literatura Medieval (Valladolid, 15 a 19 de 

septiembre de 2009), ed. José Manuel Fradejas Rueda, Déborah Dietrick 

Smithbauer, Demetrio Martín Sanz y Mª Jesús Díez Garretas, Valla-

dolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010, 

pp. 1159-1168. 

Lucía Megías, José Manuel, Imprenta y libros de caballerías, Madrid, Ollero y 

Ramos, 2000. 

⎯, «Libros de caballerías castellanos: textos y contextos», Edad de Oro, 21 

(2002), pp. 9-60. 

Luis Jiménez, Isidro, «Las amazonas, un mito transatlántico», en «Posside 

sapientiam». Actas del VI Congreso Internacional Jóvenes Investigadores Siglo 

de Oro, JISO 2016, Pamplona, Servicio de Publicaciones de la Univer-

sidad de Navarra, 2017, pp. 133-141.  

Luna, Lola, Leyendo como una mujer la imagen de una mujer, Barcelona, Antro-

pos, 1996. 

Luna Mariscal, Karla Xiomara, Índice de motivos de las historias caballerescas 

breves, Vigo, Editorial Academia del Hispanismo, 2017. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 50 

Manzanilla Mancilla, Nashielli, «Construcción de la doncella guerrera en la 

Primera Parte del Florisel de Niquea», en Lisuarte de Grecia y sus libros: 500 

años, ed. Aurelio Gonźalez, Karla Xiomara Luna Mariscal y Axayácatl 

Campos García Rojas, México, El Colegio de México, 2017, pp. 227-

250. 

Marín Pina, M.ª Carmen, «Aproximación al tema de la “virgo bellatrix” en 

los libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

URL: <https://cvc.cervantes.es/literatura/criti-

con/PDF/045/045_083.pdf> (cons. 26/04/2025).  

⎯, «El personaje y la retórica del nombre propio en los libros de caballe-

rías españoles», Tropelías, 1 (1990), pp. 165-175. DOI: 

<https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.199012724> 

(cons. 26/04/2025). 

⎯, «Las doncellas andantes en los libros de caballerías: antecedentes y de-

limitación del tipo (I), en Actas del XI Congreso de Internacional de la 

Asociación Hispánica de Literatura Medieval (León, 20-24 de septiembre de 

2005), León, Universidad de León, 2007, vol. 2, pp. 817-825. 

⎯, «La mitología en los libros de caballerías: de la cita comparativa a la 

aventura mítico-caballeresca», en Il mondo caballeresco tra immagine e 

testo, ed. Claudia Demmatè, Trento, Università degli Studi di Trento, 

2010a, pp. 134-171. 

⎯, «La doncella andante en los libros de caballerías: la libertad imaginada 

(II)», eHumanista, 16 (2010b), pp. 221-239. URL: <https://www.ehu-

manista.ucsb.edu/volumes/16> (cons. 26/04/2025). 

Michael, Ian, The Treatment of Classical Material in the Libro de Alexandre, Man-

chester, Manchester University Press, 1970. 

Millán González, Silvia C. (2017a), Reinos de amazonas en la literatura española 

de la edad media y los siglos de oro. Arquetipos, género y alteridad, tesis doc-

toral, València, Universitat de València, 2017a.  

⎯, «Amazonas y lecturas de mujeres, entre la ficción y la moralidad: de la 

Silva de Mexía al Silves de la Selva y los Coloquios matrimoniales de Luján», 

https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.199012724
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16


 
 

Nuria Aranda García 

 51 

Tirant, 20 (2017b), 119-146. DOI: <https://doi.org/10.7203/ti-

rant.20.11234> (cons. 26/04/2025). 

Mujeres preclaras = Boccaccio, Giovanni, Mujeres preclaras, trad. Violeta Díaz-

Corralejo, Madrid, Cátedra, 2010. 

Ortiz-Hernán Pupareli, Elami, «El tema de la virgo bellatrix. La caballería 

femenina en algunos libros de caballerías», en Textos medievales: recur-

sos, pensamiento e influencia. Trabajos de las IX Jornadas Medievales, ed. 

Concepción Company, Aurelio González, Lillian von der Walde, Mé-

xico, El Colegio de México/Universidad Autónoma Metropoli-

tana/Universidad Nacional Autónoma de México, 2005, pp. 91-106. 

PdF = Poncella de Francia. La «historia» castellana de Juana de Arco, eds. Víctor 

Infantes y Victoria Campo, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana Ver-

vuert, 2006. 

Petit, Aimé, «La reine Camille dans le Roman d’Enéas», Les lettres romanes, 

36, 1 (1982a), pp. 5-40. 

⎯, «La reine Camille de l’Enéide au Roman d’Enéas», en Actes du Colloque sur 

l’épopée gréco-latine et ses prolongements européens, 8-9 décembre 1979, Paris, 

Les Belles Lettres, 1982b, pp. 153-166. 

⎯, «Le traitement courtois du thèmes des Amazones d’après trois romans 

antiques: Enéas, Troie et Alexandre»¸ Moyen Âge, 89/1 (1983), pp. 63-

84. 

Pichel Gotérrez, Ricardo, «La eclosión de la materia clásica en las letras 

peninsulares bajomedievales. Compilaciones troyanas no autóno-

mas», Scriptura, 23/24/25 (2016), pp. 155-176. DOI: 

<https://doi.org/10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06> (cons. 

26/04/2025). 

Piera, Montserrat, «Minerva y la reformulación de la masculinidad en Cris-

talián de España de Beatriz Bernal», Tirant, 13 (2010), pp. 73-88. DOI: 

<https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413> (cons. 26/04/2025). 

Piera, Montserrat; Shean, Jodi, «Gendering Action in Iberian Chivalric Ro-

mance»¸ Medieval Feminist Forum: A Journal of Gender and Sexuality, 45, 

https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 52 

2 (2009), pp. 85-109. DOI: <https://doi.org/10.7203/ti-

rant.13.3413> (cons. 26/04/2025). 

Ramos, Rafael, «El género del Amadís impreso: un intento de dignificación 

del discurso narrativo desde la óptica de la historiografía», Cesura. Ri-

vista, 4 (2025), pp. 29-60. URL: <https://www.ce-

sura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf> (cons. 26/04/2025). 

Romero Tabares, M.ª Isabel, La mujer casada y la amazona. Un modelo femenino 

renacentista en la obra de Pedro de Luján, Sevilla, Universidad de Sevilla, 

1998. 

Rucquoi, Adeline, «De Jeanne d’Arc à Isabelle la Catholique: l’image de la 

France en Castille au XVe siècle», Journal des Savants, 1-2 (1990), pp. 

155-174. 

Sales Dasí, Emilio José, La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, Alcalá 

de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2004. 

Salvo, Irene, «La matière de Troie dans les lettres hispaniques médiévales 

(XIIIe et XIVe siècles)», Troianalexandrina, 19 (2019), pp. 421-434. 

DOI : <https://doi.org/10.1484/J.TROIA.5.117054> (cons. 

26/04/2025).  

Sánchez Valat, Vanessa, «El triple duelo en La Poncella de Francia»¸ Tirant, 

15 (2012), pp. 155-170. DOI : <https://doi.org/10.7203/ti-

rant.15.2090> (cons. 26/04/2025). 

Sanz Julián, María, «Guido de Columna, Crónica troyana; Historia troyana», 

en Comedic: Catálogo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600, 

Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2019, [en línea]. DOI: 

<https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_90> (cons. 

21/04/2025). 

Sharrer, Harvey L., «Juan de Burgos: impresor y refundidor de libros ca-

ballerescos», en El libro antiguo español. Actas del Primer Coloquio Interna-

cional (Madrid, 18 al 20 de diciembre de 1986), ed. Pedro M. Cátedra y 

M.ª Luisa López-Vidriero, Salamanca, Universidad de Salamanca, 

1988, pp. 361-369. 

https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://doi.org/10.1484/J.TROIA.5.117054
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_90


 
 

Nuria Aranda García 

 53 

Silence = Cornualles, Heldris de, El Libro de Silence, trad. A. Benaim Larsy, 

Madrid, Siruela, 1986 

Sumas de historia troyana = Leomarte, Sumas de historia troyana, ed. Agapito 

Rey, Madrid, Centro de Estudios Históricos, 1932.  

Taufer, Alison Dale, From Amazon queen to female knight, the development of the 

woman warrior in the Amadis Cycle, Ann Arbor, University of California, 

1988. 

Troie = Sainte-Maure, Benôit, Le Roman de Troie, ed. Emmanuèle Baum-

gartner y Françoise Vielliard, [Paris], Librairie Générale Française, 

1998. 

Trujillo, Stefania, «Yo soy tú, y tú eres yo». Disfraz, metamorfosis y duplicación en 

los libros de caballerías de Feliciano de Silva, tesis doctoral, Zaragoza/Ve-

rona, Universidad de Zaragoza/Università di Verona, 2019. 

Vargas Martínez, Ana, La querella de las mujeres: Tratados hispánicos en defensa 

de las mujeres (siglo XV), Madrid, Fundamentos, 2016. 

Vega, Carlos Alberto, El transformismo religioso. La abnegación sexual de la mujer 

en la España medieval, Madrid, Editorial Pliegos, 2008. 

Whitenack, Judith, «Emphasis added: an introduction to Beatriz Bernal’s 

Don Cristalián de España», Monographic Review, 13 (1997), pp. 24-38. 

⎯, «Conversion to Christianity in the Spanish Romance of Chivalry, 1490-

1524», Journal of Hispanic Studies, 13/1 (1988), pp. 13-39. 

Zoppi, Federica, «Los motivos caballerescos en los libros de caballerías 

italianos de tradición española: teoría y práctica para la creación de 

una base de datos», Tirant, 26 (2023), pp. 209-225. DOI: 

<https://doi.org/10.7203/tirant.26.27876> (cons. 21/04/2025).  

https://doi.org/10.7203/tirant.26.27876

