
 

Pedro Álvarez-Cifuentes, «Modalidades del disfraz femenino en la Crónica do Imperador Beliandro (I). La 
aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 137-163.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1672 - ISSN 2284-2667. 

137 

 

Modalidades del disfraz femenino en la Crónica do 
Imperador Beliandro (I). La aventura de Felisaura y el rey 

de Inglaterra 
 

Pedro Álvarez-Cifuentes 
(Universidad de Oviedo) 

 
Abstract 

 
Se propone una aproximación a las diferentes instancias o modalidades del disfraz femenino en la Crónica 
do Imperador Beliandro (o Ciclo de D. Belindo), uno de los últimos libros de caballerías escritos en lengua 
portuguesa y atribuido por la crítica a la condesa da Vidigueira, Leonor Coutinho de Távora (fallecida 
en 1648). En el universo caballeresco, el disfraz femenino es un recurso literario que permite a las mu-
jeres transgredir los límites de los roles tradicionales y explorar nuevas identidades (Trujillo, 2019). En 
esta ocasión, analizaremos uno de los relatos intercalados en la Parte I del Beliandro en el que el disfraz 
femenino desempeña un papel fundamental, esto es, la aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra (Parte 
I, caps. 32-40), tal vez inspirada en el episodio de Félix y Felismena de La Diana de Jorge de Montema-
yor. 
Palabras clave: libros de caballerías, Beliandro, Belindo, disfraz, personajes femeninos. 
 
 
This paper offers an exploration on the different instances or modalities of female disguise in the Crónica 
do Imperador Beliandro (or Ciclo de D. Belindo), one of the last books of chivalry written in Portuguese, 
attributed by critics to the Countess da Vidigueira, Leonor Coutinho de Távora (d. 1648). In the chivalric 
universe, female disguise is a literary device that enables women to transcend traditional gender roles 
and explore new identities (Trujillo, 2019). To examine this, this study analyses one of the short stories 
interwoven into the First Part of Beliandro, in which female disguise plays a crucial role: the adventure 
of Felisaura and the King of England (Part I, chapters 32-40), a narrative possibly inspired by the epi-
sode of Félix and Felismena in Jorge de Montemayor’s La Diana. 
Key words: books of chivalry, Beliandro, Belindo, disguise, female characters.  

 
 
 
 

§ 
 
 
 

 
 
 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1672


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

138 

 

«It is the lesser blot modesty finds, 
women to change their shapes, than men their minds» 

(William Shakespeare, The Two Gentlemen of Verona, V, iv, 107-108). 

 
 
Leonor Coutinho y la Crónica do Imperador Beliandro 

  
Cuando la portuguesa Leonor Coutinho de Távora, viuda del 4.º 

conde da Vidigueira y antiguo virrey de la India, Francisco da Gama, fa-
lleció en un accidente de la carroza en la que viajaba el 23 de enero de 
1648, seguramente dejara inconclusa una singular novela que había estado 
escribiendo durante las últimas décadas, movida por su afición a la lectura 
de los libros de caballerías. En efecto, el Theatro Heroino de Damião de 
Froes Perim (1740, II, 281) nos informa de que Leonor Coutinho:  

 
foy tão illustre matrona em discrição, e bellas letras, que escreveo o livro de 
cavalarias intitulado: D. Belindo. Ainda que é de bom gosto, e discreto artificio, 
não foy impresso; porém corre manuscrito com applauso e usura dos curiosos, 
fama não vulgar dos eruditos1.  
 

Su hijo Vasco Luís da Gama (1612-1676), 5.º conde da Vidigueira y 
1.º marqués de Nisa, trató de publicar la novela de su madre en Roma en 
torno a 1650, a través de su agente Vicente Nogueira2, pero, con todo, la 
Crónica do Imperador Beliandro (también conocida como Ciclo de D. Belindo) 
ha permanecido inédita y presenta diferentes versiones o fases de redac-
ción. A pesar de su carácter incompleto y multiforme, el Beliandro fue muy 
admirado por sus contemporáneos y puede ser estudiado desde variadas 
perspectivas. Prueba de su popularidad sería la considerable transmisión 
manuscrita que tuvo, con más de cuarenta copias conservadas hasta nues-
tros días3. 

 
1 Sobre las lectoras de los libros de caballerías, ver Marín Pina (1991) y Álvarez-Cifuentes (2017). 
2 Serafim (2011) ha editado la interesante correspondencia entre el 1.º marqués de Nisa y Vicente No-
gueira. 
3 Acerca de Leonor Coutinho y el Beliandro, véanse Vargas Díaz-Toledo (2007: 64-88 y 2012: 107-144), 
Álvarez-Cifuentes (2012a, 2016, 2018 y 2020) y Romero (2012a y 2012b). Sobre los libros de caballerías 
portugueses, puede consultarse también la base de datos dirigida por Vargas Díaz-Toledo (2017). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

139 
 

Las dos primeras partes de la Crónica do Imperador Beliandro –uno de 
los últimos libros de caballerías escritos en lengua portuguesa– datan de la 
primera mitad del siglo XVII (serían, aparentemente, las escritas por Leo-
nor Coutinho), mientras que, a juzgar por todos los indicios, las partes III 
y IV son más tardías y habrían circulado en los primeros años del siglo 
XVIII (Vargas Díaz-Toledo, 2012, 120-124). El relato de las aventuras del 
príncipe D. Belindo de Portugal y sus compañeros constituye un ejemplo 
de la vertiente más experimental dentro del género caballeresco, iniciada 
por Feliciano de Silva en obras como Lisuarte de Grecia (1514), Amadís de 
Grecia (1530) o Florisel de Niquea (1532), en las cuales prima ante todo el 
entretenimiento de los lectores (Lucía Megías, 2001, 29-30). Además, la 
Crónica do Imperador Beliandro sería uno de los únicos libros de caballerías 
que fueron escritos por una mujer: en el caso de la literatura española solo 
estaría demostrado el caso del Cristalián de España de Beatriz Bernal (1545), 
que ha sido estudiado en detalle por Donatella Gagliardi (2005 y 2010). 
Los personajes femeninos que recorren las páginas del Beliandro son muy 
numerosos y, lejos de desempeñar un papel secundario en la narración –
como simples damsels in distress o «damas en apuros»–, suelen convertirse 
en agentes activos y catalizadores de los acontecimientos; su riqueza y di-
versidad de representaciones nos permiten analizar la evolución del papel 
de las mujeres en el universo caballeresco4. Isabel Almeida (1998, 362) re-
laciona este cambio de paradigma con «um desejo de evasão do público 
feminino, que alimentou parte do comércio destas narrativas», pero tam-
bién con «um fascínio masculino pela figura da impetuosa e da guerreira, 
então difundida em vários textos e diferentes géneros literários», como el 
romancero o los poemas épicos italianos. 

En la Crónica do Imperador Beliandro encontramos mujeres de fuerte 
personalidad como la princesa Leridonia de Francia, arquetipo de la belle 
dame sans merci de la tradición medieval. Presentada como la mujer más 
hermosa del mundo, su belleza se ve acompañada de un orgullo exagerado. 

 
4 «Princesa o infanta, la dama protagonista está relacionada directamente con el trono de un reino o de 
un imperio, puesto que el desenlace final de sus relaciones sentimentales con el héroe conducirá al 
matrimonio público y con suma frecuencia conllevará la herencia de la corona» (Lucía Megías & Sales 
Dasí, 2008, 191). Para otros modelos de personajes femeninos, ver, por ejemplo, Haro Cortés (1998), 
Ortiz-Hernán Pupareli (2003), Trujillo (2006) y Beltrán Llavador (2009). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

140 

 

A lo largo del relato, el melancólico D. Belindo de Portugal –el protago-
nista de la novela– padece los desaires de Leridonia con una cortesía y una 
resignación que cautivan de inmediato la atención y la empatía de los lec-
tores. Como la Minerva del Cristalián de España, Delfina de Inglaterra en-
carna en el Beliandro el arquetipo de la virgo bellatrix, la doncella-caballero, 
cuya misión es proteger a sus compañeras –las princesas Beliandra, Alci-
donia, Floridea, Clarinda, etc.– de la amenaza de gigantes, infieles y otros 
enemigos del imperio de Grecia5. A estas figuras femeninas se suma, ade-
más, la emperatriz Lusbea de Grecia, la esposa del emperador Beliandro, 
representación del ideal de prudencia y ternura materna, en agudo con-
traste con el temperamento feroz de la sultana de Babilonia, hija del viejo 
rey de Samarcante, cuyo odio hacia los cristianos la impulsa a urdir una 
cruel venganza contra la Casa de Grecia. Las hechiceras Dorcina y Grifo-
nia suponen dos caras de una misma moneda: si la sabia Dorcina ejerce el 
papel de benefactora, guía y hada madrina de los caballeros cristianos, la 
malvada Grifonia, su opuesta, recurre a la magia negra e invoca los poderes 
infernales con el fin de aniquilar a sus rivales, aunque las fuerzas del bien 
siempre acabarán triunfando6.  

  
 

Modalidades del disfraz femenino 
    
En el ambiente pseudo-medieval de los libros de caballerías, general-

mente hostil para las mujeres, el recurso al disfraz adquiere un valor signi-
ficativo como estrategia para desarrollar –o apuntalar– la agencia y la 

 
5 Marín Pina (1989, 82) apunta un matiz dentro del tópico de la virgo bellatrix, diferenciando la doncella 
guerrera (aquella «que por circunstancias diversas viste los hábitos de caballero y, encubriendo su propio 
sexo, practica accidentalmente la caballería») de la amazona (esto es, la «guerrera por naturaleza y edu-
cación e inicialmente andrófoba»). Véase también la versión actualizada del artículo (Marín Pina, 2011, 
241-263). En el caso del Beliandro, no encontramos amazonas propiamente dichas –al estilo de la reina 
Calafia y las amazonas negras de las Sergas de Esplandián– y Delfina responde más bien al tipo de la 
doncella guerrera, que también se refleja en el personaje de la atormentada Olinda de Moscovia, a la que 
queremos dedicar una segunda parte de este trabajo. Bognolo (2019 y 2023) y Zoppi (2024) analizan la 
presencia de las amazonas en la tradición caballeresca italiana. 
6 Sobre estas y otras mujeres del Beliandro, ver Álvarez-Cifuentes (2012b). Almeida (1998, 361-431) y 
Monteiro (2023) han estudiado la tipología de personajes femeninos que aparecen en los libros de ca-
ballerías portugueses.  



Pedro Álvarez-Cifuentes 

141 
 

independencia de los personajes femeninos. La ocultación de la identidad, 
motivo recurrente en el imaginario caballeresco desde los tiempos del ro-
man artúrico, suele operar como desencadenante de la aventura y como 
elemento generador de tensión dramática o suspense, al introducir una 
situación de engaño o de simulación de identidad, que tarde o temprano 
será desbaratada. Del mismo modo, el deseo –o la promesa– de mantener 
en secreto el nombre propio puede servir como recurso narrativo para 
explorar los temas de la fidelidad o el sufrimiento amoroso y, a veces, para 
propiciar equívocos de índole sentimental o sexual, que, con su comicidad, 
no solo enriquecen la estructura narrativa, sino que también funcionan 
como contrapeso de otros momentos de excesivo dramatismo. 

Para el análisis de las distintas modalidades del disfraz en la Crónica 
do Imperador Beliandro, resulta muy pertinente la propuesta metodológica 
que aplica Stefania Trujillo en su tesis doctoral de 2019, dirigida por Anna 
Bognolo y Alberto del Río Nogueras. Trujillo relaciona la temática del dis-
fraz y del juego de las apariencias con los mecanismos de construcción 
cíclica propios de la trama caballeresca, estudiando en particular la obra de 
Feliciano de Silva. Así, el disfraz no sería un simple recurso episódico, sino 
un elemento estructurante de la dinámica narrativa y de la configuración 
identitaria de los personajes: «las nuevas personalidades del caballero [o de 
la dama] con las respectivas fases de ocultación y revelación corresponden 
a fases de apertura o cierre de nuevos segmentos argumentales que hacen 
avanzar la narración» (Trujillo, 2019, 85). 

Así, el disfraz cumple una función estructural clave en la ficción ca-
balleresca, al permitir la multiplicación de aventuras y personajes, así como 
la introducción de una dimensión escénica o teatral, inscribiendo el juego 
de identidades y apariencias en una lógica de simulacro que aporta una 
mayor variedad a las situaciones narradas. Trujillo (2019, 112-130) ha ras-
treado las raíces del recurso al disfraz, desde la literatura clásica greco-
latina (con ejemplos de Eurípides, Aristófanes, Plauto y Terencio) y el ín-
dice de motivos folclóricos de Stith-Thompson –vinculándolo, por ejem-
plo, a la categoría K. Deceptions o sus variantes K1800-K1899. Deception by 
disguise or illusion y K1837. Disguise of woman in man’s clothes y K1837.6. Disguise 
of woman as a soldier– hasta la novela bizantina y la literatura italiana del 
Renacimiento. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

142 

 

De forma esquemática, y simplificando mucho su análisis, las tres 
modalidades básicas de disfraz (o simulación de la identidad) que establece 
Trujillo (2019, 99-101) son las siguientes: 

I. Ocultación de la identidad sin suplantación: el personaje caba-
lleresco esconde su verdadera identidad sin adoptar una 
nueva, recurriendo para ello a elementos como el yelmo, la 
máscara o el antifaz. 

II. Invención de una identidad ficticia: el personaje crea delibera-
damente una nueva personalidad, con nombre, historia y mo-
tivaciones propias, con el fin de alcanzar un objetivo 
específico; esta nueva identidad tiene que resultar verosímil 
tanto para otros personajes del relato como para el lector. 

III. Suplantación de la identidad de otro personaje: en este caso, 
el sujeto asume la identidad de un personaje ya existente en la 
narrativa, duplicando su figura y generando, con ello, situacio-
nes de ambigüedad, confusión o equívoco.  

  
 

El disfraz femenino en el Beliandro 
    
Si bien en la Crónica do Imperador Beliandro son frecuentes los ejemplos 

de personajes masculinos que recurren al disfraz –caballeros que adoptan 
la identidad de otros caballeros, pastores o músicos, hechiceros que mo-
difican su apariencia mediante la magia o el engaño, etc. –, en esta ocasión 
nos centraremos en las distintas formas de disfraz femenino que aparecen 
en las dos primeras partes de la novela atribuida a la condesa da Vidigueira. 
En la primera modalidad propuesta por Trujillo –esto es, un personaje que 
oculta su identidad–, tenemos, por ejemplo, el caso de la pastora Pinaflor, 
que en realidad es la hija perdida del rey de Navarra y nieta del duque de 
Cartagena pero que vive en el exilio con su abuelo debido a las circunstan-
cias ilegítimas de su nacimiento. Disfrazada de pastora a pesar de ser una 
princesa, Pinaflor cautiva el corazón del sultán Aliadux de Babilonia, que 
acaba por abjurar del islam y convertirse a la fe cristiana para poder mere-
cer su mano. Otro personaje que tiende a ocultar su identidad, por motivos 
perversos, es la hechicera Grifonia, que, entre varias artimañas, se disfraza 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

143 
 

de «ũa velha muito fea e mal-asombrada» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 108)7 
con el objetivo de raptar a las princesas de Grecia y encerrarlas en el en-
cantamiento del Castillo de la Crueldad. 

Si los caballeros llevan la visera del yelmo bajada, las damas –espe-
cialmente aquellas que viajan solas o en misión– acostumbran a llevar ve-
los, máscaras o antifaces negros que no solo las protegen del sol y el polvo 
del camino, sino que les permiten preservar el anonimato e incluso, en 
determinados casos, disimular su sexo. Antifaces suelen llevar las donce-
llas mensajeras del sabio Arideo –descritas como «donzelas estrangeiras» 
o doncellas andantes, que recorren el mundo siguiendo los muchos encar-
gos de su amo8– y también la princesa Claricia de Mauritania, enamorada 
del persa Florimante, con quien asiste de incógnito al Torneo de los Lirios 
celebrado en Constantinopla (al ser hija de un rey moro, entendemos que 
tiene que disfrazarse para viajar por tierras cristianas). También con más-
cara de cuero negro y atuendo y sombrero de peregrina aparece Lusbea, la 
hija del duque de Bretaña, que viaja acompañada por su viejo mayordomo 
para conocer de primera mano la renombrada belleza de las princesas de 
Grecia. El narrador la presenta así: 

 
ũa peregrina airosa na pessoa e bizarra no talhe: o vestido de picote pardo, [o] 
chapéo da mesma cor cercado de vieiras de aço, camândolas grossas na cinta, 
luvas negras bem calçadas [e] ũa máscara de courilho negro entretalhada 
descubrindo o mais branco cristal e uns olhos verdes e fermosos, ũa mina de 
pérolas na boca que se via (Álvarez-Cifuentes, 2025, 86). 

 

Las máscaras y disfraces también serán frecuentes en la corte impe-
rial, como en la celebración del cumpleaños de la emperatriz Lusbea y en 
los festejos del baile y mascarada organizados por las princesas en honor 

 
7 En este trabajo, citamos el texto a partir de nuestra edición de las Partes I y II de la Crónica do Imperador 
Beliandro (Álvarez-Cifuentes, 2025). 
8 Sobre el papel de las doncellas andantes, ver Marín Pina (2007) y (2010): «Como las mujeres viajeras 
de la realidad, algunas de estas doncellas andantes cubren su cabeza y rostro con velos, mantos, tocas, 
mantellinas o antifaces, de esta forma protegen su cara del polvo y del sol a la par que la ocultan para 
no ser conocidas y evitar males mayores, pues huelga decir que las mujeres por los caminos son todo 
problemas» (Marín Pina, 2007, 823). Para una versión actualizada de estos trabajos, ver Marín Pina 
(2011, 267-305). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

144 

 

de la visita de Olinda de Moscovia, que se describen con gran lujo de de-
talles: 

 
As princezas […] tinham ordenada ũa máscara. Eram seis as quadrilhas, de seis 
cada ũa. A primeira era de Leridónia, de encarnado e prata, mantos de velilho, 
mascarilhas francezas e grandes plumagens. A segunda, de Beliandra, de 
laranjado e prata. A terceira, de Alcidónia, de azul e ouro. A quarta, Pinaflor, 
verde e ouro. A quinta, Floridea, nogueirado e prata. A sexta, Delfina, branco e 
ouro […] Os violões chamavam às princezas, que saíam com maior alvoroço do 
que as esperavam, todas tão bizarras, tão bem-vestidas e airosas, que afirma 
Cornélio Faquião que se não atreve a escrevê-lo em particular porque tudo o que 
excede à imaginação e a que não chegam os encarecimentos menos o explicam 
palavras (Álvarez-Cifuentes, 2025, 362)9. 

 
En relación con la segunda modalidad establecida por Trujillo –un 

personaje que inventa y desarrolla una nueva identidad, con una finalidad 
concreta–, en el Beliandro destaca la figura de la mujer disfrazada de hom-
bre, un tipo de travestismo, ampliamente documentado en la literatura ca-
balleresca, que confiere al personaje femenino mayor independencia, 
libertad de movimientos y hasta más protagonismo en la trama. Tal como 
ha señalado Carmen Bravo-Villasante (1988), el motivo de la mujer disfra-
zada de hombre está presente en varias tradiciones europeas, desde los 
cuentos populares y las sagas escandinavas hasta el roman courtois, y reapa-
rece en la novella italiana –en autores como Giovanni Boccaccio, Giovanni 
Francesco Straparola y Matteo Maria Bandello– hasta desembocar en la 
obra de Joan Timoneda, Miguel de Cervantes y María de Zayas y en el 
teatro de Lope de Vega, Tirso de Molina o William Shakespeare10. Ade-
más, el travestismo femenino conlleva una dimensión de ambigüedad y 

 
9 El gusto por la descripción de la indumentaria de los personajes es común a otros libros de caballerías 
como el Palmeirim de Inglaterra de Morais, como ha estudiado Marín Pina (2013), que defiende que «la 
narrativa caballeresca atesora un rico guardarropa de gran utilidad para reconstruir […] la historia de la 
moda medieval y renacentista» (295). Véase también Flores García (2024). 
10 «Los libros de caballería, con sus doncellas andantes, debieron de contribuir muchísimo a la formación 
de las mujeres vestidas de hombre. ¡Cuántas veces vemos a las doncellas en peregrinación por regiones 
remotas en busca de su amante o desleal caballero, y también cuántas las hadas y doncellas guerreras 
que combaten para proteger y favorecer al campeón predilecto!» (Bravo-Villasante, 1998, 16). Véanse, 
además, los trabajos de Ashcom (1960) y González Martínez (2004). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

145 
 

transgresión moral, ya que la mujer que adoptaba indumentaria y compor-
tamiento masculino –fuese en las novelas o sobre los escenarios– sugería 
en el público una forma de libertinaje o de desafío de los roles sexuales 
normativos. 

Un primer ejemplo de travestismo femenino en la Crónica do Imperador 
Beliandro se halla en la figura de Delfina, hermana del rey de Inglaterra, 
cuya caracterización remite claramente a la tradición de la virago caballe-
resca, en la línea de Bradamante en el Orlando furioso de Ariosto. A diferen-
cia de otras heroínas que adoptan la identidad masculina por motivos 
amorosos o como reacción a una afrenta personal –tal como sucede, por 
ejemplo, con Dorotea en el Quijote–, Delfina es educada en el manejo de 
las armas junto a su hermano y libera a la familia real inglesa de una em-
boscada tendida por gigantes traicioneros, lo que le vale ser armada caba-
llero por su propio padre. Apadrinada por el sabio Arideo –que es 
consciente de su importancia en los acontecimientos futuros y en el des-
tino de la ciudad de Constantinopla–, Delfina abandona Inglaterra para 
recorrer el mundo en busca de aventuras y se presenta disfrazada en la 
Floresta de las Flores, el palacio de verano del emperador Beliandro, 
donde propone el reto del Caballero de Marte (o de los Álamos) a los 
príncipes griegos. Tras la lucha con lanzas, Delfina revela su verdadera 
identidad y es recibida con gran júbilo por la emperatriz Lusbea y las prin-
cesas, y también por el joven Rolindo de Alemania, que se siente irresisti-
blemente atraído por la guerrera inglesa después de haber sido derrotado 
por ella en el torneo. En este sentido, cabe destacar que la revelación de la 
naturaleza femenina escondida bajo las armas masculinas resulta siempre 
un momento un tanto perturbador para los caballeros, que descubren 
―muy a su pesar― que han sido vencidos en combate por una mujer, de 
la que muchas veces caen rendidamente enamorados: 

 
Ambos deram altos os encontros, com que prenderam as lanças nos elmos e, 
como puxaram rijo, quebraram as correas e saltaram os elmos da cabeça, ficando 
cubertas as costas do Cavaleiro dos Álemos dos mais louros e fermosos cabelos 
que podiam ser. Baixaram todos abaixo, onde o de Alemanha achou no parecer 
daquela senhora a mais apertada prizão para a sua alma. Ficou de modo que foi 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

146 

 

cautela a dissimulação para poder encobrir o estado em que se via (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 88)11.  
 

Delfina no es el único ejemplo de mujeres disfrazadas de caballero, que 
suelen presentarse bajo un alias o una identidad misteriosa. En la Parte II 
del Beliandro nos encontramos la emperatriz Olinda de Moscovia, sobrina 
del rey de Francia y prima carnal de la princesa Leridonia. Enamorada de 
D. Belindo de Portugal tras haber oído hablar de sus hazañas, Olinda se 
disfraza de Caballero de la Libertad para acudir al Torneo de los Fieles de 
Cupido. Una vez derrotada en combate por el portugués, Olinda anuncia 
su nombre y su rango y recibe la bienvenida de los emperadores de Grecia, 
pero la rusa no será feliz en Constantinopla, al descubrir que D. Belindo 
está enamorado de su prima Leridonia, y, manipulada por el mago Tiferno, 
acabará asumiendo la nueva identidad del Caballero de los Diamantes para 
vengar su orgullo herido ―como vemos, Olinda no solo adopta un disfraz 
masculino sino dos diferentes―. A Constantinopla también acude Grace-
linda, la princesa heredera de Niquea y Tartaria, que, instruida en el uso de 
las armas desde niña, ha adoptado el disfraz de Caballero de las Venganzas 
(o Caballero de las Margaritas) para enfrentarse a los reyes moros de Hi-
conia y Bulgaria y contribuir a la defensa de Constantinopla ante el asedio 
final de los turcos12. Las fieles doncellas de Delfina, Olinda y Gracelinda 
también acompañan a sus señoras ataviadas como escuderos e incluso la 
anciana duquesa de Mantua se viste de amazona para rescatar a su marido 
de la prisión en que lo ha encerrado el príncipe de Tarento13. 

Una variante de esta modalidad la constituyen las mujeres que, sin 
asumir plenamente el rol de caballero, se disfrazan de paje o de escudero 
para poder recorrer el mundo en libertad, sin ser perseguidas o molestadas, 

 
11 El fragmento recuerda la siguiente descripción de la guerrera Bradamante despojándose de sus armas 
en el Orlando furioso (canto XXXII, estrofa 79): «La donna, cominciando a disarmarsi, / s’avea lo scudo 
e dipoi l’elmo tratto; / quando una cuffia d’oro, in che celarsi / soleano i capei lunghi e star di piatto, / 
uscì con l’elmo; onde caderon sparsi / giù per le spalle, e la scopriro a un tratto / e la feron conoscer 
per donzella, / non men che fiera in arme, in viso bella». 
12 En las Partes III y IV del Beliandro surgirá una nueva doncella disfrazada de caballero: se trata de la 
portuguesa Fidelinda, hija adoptiva del sultán de Egipto y hermana perdida de D. Belindo, que está 
destinada, por su valor, su virtud y su belleza, a convertirse en la futura emperatriz de Constantinopla. 
13 Sobre la aventura de la duquesa de Mantua, ver Álvarez-Cifuentes (2019). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

147 
 

como es el caso de Felisaura, la hija del almirante de Inglaterra, cuyo aná-
lisis se abordará en el siguiente apartado. Tenemos también algún caso de 
mujeres que adoptan disfraces femeninos –es decir, que se disfrazan de 
otras mujeres. Durante su estancia en el Palacio de las Maravillas, las prin-
cesas Leridonia, Pinaflor y Alcidonia emplean máscaras y ropajes –«esta-
vam elas aquele dia vestidas da mesma cor, mas de chamalote com 
alamares de ouro à broca, ferregoulos do mesmo com mascarilhas negras 
[e] chapéos brancos» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 370)– con el propósito de 
espiar a los caballeros y jugar con sus sentimientos, bajo las identidades 
simbólicas de la Señora Desabrida, la Dama Presumida y la Doncella Ad-
vertida.  

En lo que respecta a la tercera modalidad (III) descrita por Trujillo –
aquella en la que un personaje asume la identidad de otro y se hace pasar 
por él en determinado momento de la narración, lo que implica un equí-
voco y/o un desdoblamiento de identidad–, no tenemos tantos casos si 
nos ceñimos exclusivamente a los disfraces femeninos del Beliandro. A 
modo de ejemplo, podemos mencionar a las doncellas de la hechicera Gri-
fonia, que de manera sibilina se hacen pasar por las princesas de Grecia 
para atrapar a los caballeros cristianos en el encantamiento de la Torre del 
Engaño –una isla encantada en medio del mar habitada por una sierpe 
monstruosa–, o al mago Tiferno, un personaje de comportamiento ambi-
guo, que finge ser una mensajera de la sabia Eritrea para manipular los 
sentimientos de Olinda de Moscovia y alimentar su desconfianza hacia el 
emperador Beliandro y los príncipes de la Casa de Grecia. 
  
 
La aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra 

    
Como estudio de caso del uso del disfraz femenino en la Crónica do 

Imperador Beliandro, nos detendremos en el análisis de la aventura de Feli-
saura y el rey de Inglaterra, que comienza en el capítulo 32 de la Parte I, 
cuando el sultán Aliadux de Babilonia se separa de sus amigos Rolindo de 
Alemania y Floranteo de Trapisonda, después de haber socorrido al an-
ciano rey de Francia del ataque de unos gigantes. En el claro de un bosque, 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

148 

 

Aliadux escucha unos sollozos y se encuentra con un paje que el narrador 
describe en estos términos: 

 
Vio com a claridade da lũa um, ao parecer, mancebo, que parecia de dezoito 
anos, vestido de caminho, mas muito bem-vestido, com um rosto tão mal-
empregado naquele trajo que julgou Aliadux que podera fazer inveja às que na 
corte se tinham por mais fermosas (Álvarez-Cifuentes, 2025, 137).  

 

Con esta escena se da inicio a una de las diez historias intercaladas en 
las dos primeras partes del Beliandro14. La historia de Felisaura –tal vez ins-
pirada en el segundo libro de La Diana de Jorge de Montemayor (1559)– 
se ajusta al Tipo B de «historias contadas» establecido por Sales Dasí 
(2001), en las que un personaje secundario, hasta entonces ajeno a la na-
rración, interrumpe la trama para contar su historia personal: con su relato, 
el personaje pretende despertar el interés, la simpatía o la compasión de 
los interlocutores, quienes se ven implicados, en mayor o menor grado, en 
la resolución del conflicto expuesto. Para Sales Dasí (2001, 99), este tipo 
de historias «no sólo cumple una función informativa, sino que […] se 
proyecta […] hacia el futuro», potenciando la complejidad estructural del 
texto. Aliadux enseguida se da cuenta de que no se trata de un muchacho 
sino de una mujer disfrazada y ella le cuenta que se llama Felisaura y es la 
hija única del almirante de Inglaterra: «Era meu pai a valia d’el-rei e o 
primeiro no governo daquele reino, a que todos buscavam para as pre-
tenções [e] para os despachos que esperavam. Não era malquisto, porque 
não era soberbo, e não era mormurado porque era verdadeiro» (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 137).  

Criada sin apenas contacto con la corte y sus intrigas, Felisaura acude 
con su madre al torneo celebrado en Londres con ocasión del nombra-
miento como caballero de la princesa Delfina. En los festejos, el príncipe 
de Inglaterra ―luego rey― queda deslumbrado por la belleza y el recato de 
la hija del almirante y le regala los trofeos obtenidos en las justas ―un acto 
que anticipa la desigualdad de poder que marcará la relación entre am-
bos―. A continuación, el enamorado trata de volver a verla a cualquier 

 
14 Para un recuento de las historias intercaladas en el Beliandro, ver Álvarez-Cifuentes (2014). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

149 
 

precio, pero la discreta Felisaura se niega: «Eu, que inocente de seu cui-
dado passava a vida, não tão livre que me não lembrasse muitas vezes as 
ventagens que o príncipe fazia a tudo, mas, em considerando a diferença 
que havia dele a mim, trabalhava por fugir a este pensamento» (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 137-138). El viejo rey de Inglaterra muere y su hijo as-
ciende al trono, pero delega el gobierno en su madre, la reina viuda, «de 
condição muito áspera, muito apaixonada e muito levada de sua opinião» 
(Álvarez-Cifuentes, 2025, 138)15. Como el bíblico Urías, el almirante se ve 
obligado a partir a la guerra contra los holandeses, tras recomendar a Fe-
lisaura que mantenga la honra y el honor de su casa: 

 
Filha, a dor com que me aparto de vós, se não fora devida a que vos quero, 
parecera-me preságio de vos não tornar a ver. Se isto assi acontecer, lembro-vos 
que, as molheres como vós, que as não fazem estimadas os dotes da fortuna 
senão os procedimentos iguais à qualidade, e que não há maior fermosura que 
não cuidares que sois fermosa. As obrigações de quem sois são as lembranças 
com que vos há de amanhecer, e as considerações do que vos deveis a vós são a 
primeira razão para acertardes no que vos está melhor, que no que vos 
estimardes é o em que o mundo vos há de avaliar. Seguro vou, no que conheço 
de vós, e espero que me não engane esta confiança (Álvarez-Cifuentes, 2025, 
138). 
 
Como era previsible, el joven rey aprovecha la ausencia del almirante 

para retomar el contacto con su hija y enviarle cartas por medio de sus 
colaços –los hijos de su nodriza–. Aunque no es indiferente a sus atenciones, 
Felisaura le responde con firmeza: «Com segura confiança partio meu pai 
a servir a vossa alteza, crendo que príncipes cristãos não afrontavam vas-
salos leais. Se se enganou no que esperava de vossa alteza, não se enganará 
do que fiou de mim» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 139). Ante la resistencia de 
la doncella, el rey cae víctima de amor hereos, una dolencia para la que los 
médicos no encuentran remedio. La reina madre, que ha oído hablar del 
talento musical de Felisaura, le ruega que acuda al palacio y cante ante su 
hijo para tratar de curarlo. Al verla, el enamorado le reprocha su frialdad: 

 

 
15 El carácter severo e intransigente de la reina de Inglaterra en el Beliandro ―que poco tiene que ver con 
la bondad de su hija Delfina― tal vez sea un eco lejano de la visión que se tenía en España y Portugal 
de Isabel Tudor. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

150 

 

Eu morro só porque vós quereis, e vou contente porque sei que vos faço nisto 
a vontade. Vós perdeis, que para pôr a vossos pés estimava ũa coroa, e ainda 
perdeis menos nisto que na adoração com que eu sabia estimar vossos respeitos! 
(Álvarez-Cifuentes, 2025, 140) 

 
Felisaura canta para él, expresándole sus verdaderos sentimientos: 

«trabalhei por lhe dizer no que cantei o muito que o amava, que em con-
ceitos alheos têm mais desculpa liberdades próprias» (Álvarez-Cifuentes, 
2025, 140)16. El rey se recupera de su enfermedad y le pide que se case con 
él y le ofrece la corona de Inglaterra y ella acepta, aunque su padre, que 
entretanto ha muerto en combate contra los holandeses, tenía previsto ca-
sarla con el hijo del duque de Lancaster: «Os reis não são casamenteiros 
mais que de si! A coroa de Inglaterra vos venho oferecer; quando não 
merecer porde-la na cabeça, baste-lhe para triunfo alcançar terde-la a vos-
sos pés!» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 141). 

Felisaura y el rey de Inglaterra se prometen en secreto17 pero él, de 
carácter poco constante, parte a recorrer el mundo y, pasados dos años, 
llegan noticias a Londres de sus planes de boda con la infanta Lindoniza 
de Portugal, la hermana del príncipe D. Belindo; Lindoniza ya había sido 
presentada en el capítulo 21 y sabemos que, aunque su padre quiere casarla 
con el monarca inglés, ella está enamorada del caballero Rodearte de Na-
varra. Decepcionada y con el corazón roto, Felisaura decide vestirse de 
escudero y salir en busca de su enamorado traidor, como explica a Aliadux: 

Qual eu fiquei vos não saberão dizer os maiores encarecimentos! Caí sem fala, 
adoeci de pena, estive frenética, desconfiada dos médicos, e não morri porque 
tinha que passar a afronta de me ver viva quando me vejo desprezada. E ainda 
me devia durar o frenesi quando me esqueci das obrigações que me tinha, 
deixando a casa de minha mai, e parti-me no trajo em que me vedes a buscar a 
um tirano que me despreza, um rei que me mentio, não para lhe pedir satisfação, 
mas para ver se, à vista de tais sem rezões, se pode apressar a morte a me livrar 
de tão grande tormento! (Álvarez-Cifuentes, 2025, 141) 

 

 
16 En la «Versión Refundida» del Beliandro, transmitida por ejemplo por el ms. 1200 del Arquivo Nacional 
da Torre do Tombo, Felisaura entona unas endechas en español, que no aparecen en otros testimonios 
de la novela. 
17 Sobre el tema del matrimonio secreto en los libros de caballerías, ver Ruiz de Conde (1948). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

151 
 

El noble Aliadux se apiada del dolor de Felisaura y le propone acom-
pañarla a la corte de Constantinopla, donde tanto el rey de Inglaterra como 
la infanta Lindoniza están presos en un extraño encantamiento. La historia 
intercalada se interrumpe en este punto, para narrar otras peripecias –entre 
ellas las aventuras en el viaje de Aliadux y su nuevo escudero, que viaja 
enmascarado para que nadie pueda reconocerla: «pôz ũa máscara negra 
com que sempre caminhava» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 142)–, y es reto-
mada casi al final de la Parte I. El emperador Beliandro y toda su corte 
contemplan el Infierno de Rodearte, que es como se llama el encanta-
miento, una especie de infierno de enamorados: 

 
Este é o Inferno de Rodearte, onde pagará a culpa de suas inconsideradas 
entregas, e a princeza Lindoniza pagará a ingratidão com que quer antes 
conservar-se livre que satisfazer ao amor do príncipe de Inglaterra, e ele e 
Estanislao defenderão a entrada aos que quizerem libertar aos condenados ao 
maior tormento, que não poderão ser livres senão pelo cavaleiro que no valor e 
no amor passe a Rodearte e lhe faça ventagem em ser malsatisfeito e por ũa 
dama que passe em fermosura e ingratidão a Lindoniza. E tu, cavaleiro que não 
fores tributário ao amor, não cometas a entrada porque terás certa a morte neste 
fogo (Álvarez-Cifuentes, 2025, 108). 

 
Felisaura explora la máquina del encantamiento y «como sabia que 

tinha nele o príncipe de Inglaterra, todas as horas que podia passava junto 
ao padrão chorando todas as suas desgraças, tão magoada de ver naquela 
pena ao príncipe como se não estivera tão ofendida dele, que condição foi 
sempre do amor ter por mais sofríveis as penas próprias que vê-las padecer 
em quem ama» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 152-153). En el capítulo 39, va-
rios príncipes como Cardiloro de Tebas, Polibio de Macedonia y el gigante 
mestizo Californio de Roca Partida intentan romper el hechizo sin éxito. 
Es el turno de D. Belindo de Portugal y Felisaura, aún disfrazada de escu-
dero, se cuela detrás del caballero para tratar de liberar a su amado. D. 
Belindo supera la prueba del valor y el amor no correspondido y la prin-
cesa Leridonia –que sigue tratando con desprecio al portugués– conquista 
la prueba de la ingratitud, con lo que todo el artificio queda cubierto por 
las llamas:  

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

152 

 

Via isto Felisaura e, cuidando o que todos imaginavam, que era que ali se 
abrazariam, se meteo pelas lavaredas com tanto ânimo como se não fora a 
morrer, como ela se persuadia. Entrada na casa, era o fogo tão grande que com 
muita pena se podia sofrer, mas ainda assi tomou nos braços o príncipe de 
Inglaterra, pondo-o salvo no terreiro, custando-lhe grande trabalho porque a 
carregavam de grandes golpes, mas tudo vence o amor. As princezas e os 
emperadores estavam espantados da temeridade daquele escudeiro (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 156-157). 

 
Como vemos, el disfraz masculino le sirve a Felisaura para llevar a 

cabo una hazaña heroica y salvar a su amado del incendio. El inglés no la 
ha reconocido y se siente «embaraçado em quem poderia ser o escudeiro 
que com tanto valor se arrojara no fogo pelo tirar dele» (Álvarez-Cifuen-
tes, 2025, 157). En el capítulo 40, una vez roto el encantamiento del In-
fierno de Rodearte, se organizan las bodas del rey de Inglaterra y la infanta 
Lindoniza, pero Felisaura interrumpe la ceremonia nupcial para revelar su 
verdadera identidad y presentar la cédula de matrimonio que el inglés le 
había entregado, amenazando con quitarse la vida si no se restituye su ho-
nor:  

 
Acharam revestido o patriarca de Constantinopla e, querendo começar as 
ceremónias, viram vir rompendo por entre a gente, que era infinita, um escudeiro 
que todos conheceram ser o que tinha tirado das lavaredas ao príncipe de 
Inglaterra e, chegando aonde ele estava, disse em voz alta, que pudesse ser 
ouvida de todos: 
     ― Não me traz a este lugar, príncipe de Inglaterra, nem a esperança de 
remédio nem a confiança do que vos mereço, nem a fé do que me prometestes 
nem a rezão do que se me deve, nem a presunção do que eu sou. Traz-me só o 
vir buscar a morte no desengano de que mentio um rei cristão a ũa molher tão 
honrada que fiou na vossa palavra o que vós não soubestes guardar na lei que 
me deveis! 
     E virando-se para os senhores de Inglaterra, em que ela tinha tão honrados 
parentes, disse: 
     ― Não me desculpo, senhores, de chegar a este lugar neste trajo, porque tudo 
salvo nesta cédula deste rei que aí estais cazando, sem lhe lembrar o que deve ao 
comprimento dela, sem considerar que não pode ficar cazado sendo eu viva se 
não é fiado em que saberei eu morrer por lhe grangear o interesse de tão grande 
casamento! (Álvarez-Cifuentes, 2025, 161). 

 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

153 
 

Con el consentimiento del emperador Beliandro, y ante los dignata-
rios ingleses y la corte de Constantinopla, el rey de Inglaterra reconoce 
públicamente su falta, pide perdón a Felisaura y acepta casarse con ella, 
diciendo:  

 
Não têm lugar as desculpas aonde o erro está tanto à vista! A emenda não podeis 
vós deixar de aceitar quando vo-la oferece quem à vossa vista vos soube adorar 
sempre. Perdoe a senhora Lindoniza, que melhor a sirvo quando a deixo livre 
para escolher melhor marido que quando lhe dava um tão cego que se esquecia 
de ũa obrigação tão grande! (Álvarez-Cifuentes, 2025, 161). 

 
La resolución del conflicto amoroso no solo repara el agravio sufrido 

por Felisaura y reconcilia a los amantes, sino que también permite a la 
infanta Lindoniza, liberada del compromiso impuesto por su padre, ca-
sarse a su vez con su amado Rodearte de Navarra. La anagnórisis del 
desenlace, por tanto, restablece el orden moral y afectivo y la constancia y 
la lealtad amorosa de la heroína se ven finalmente recompensadas. 

Como apuntábamos, la aventura de Felisaura podría interpretarse 
como una reescritura de ciertos temas presentes en La Diana de Monte-
mayor –uno de los pilares de la literatura renacentista ibérica–, en concreto 
la historia de los amores de don Félix y Felismena, con la que comparte 
algunas analogías que sugieren una posible relación intertextual18. Aparte 
de la semejanza de sus nombres19, Felisaura y Felismena tienen muchos 
rasgos en común –su belleza y su carácter virtuoso20, su deseo de indepen-
dencia y de justicia en un contexto adverso para las mujeres, el papel de 
los criados y parientes en el intercambio de cartas amorosas, el recurso al 
atuendo masculino, etc.–, pero Leonor Coutinho no llegó a reelaborar la 
continuación del cuento de Montemayor, en la que Felismena, simulando 

 
18 Cabe destacar que en el capítulo 70 de la «Versión Refundida» del Beliandro (ms. 1200 del Arquivo 
Nacional da Torre do Tombo) se citan los famosos versos «Amor loco, ¡ay amor loco! Yo por vos y vos 
por otro», que la princesa Leridonia reconoce porque «os tinha lidos na Diana de Montemayor». 
19 Montero (1996, 104) conjetura que «la alusión que ambos nombres [Félix y Felismena] hacen, por vía 
etimológica, a ‘felicidad’, sea augurio y garantía de la feliz resolución de la historia». 
20 No olvidemos que el universo caballeresco es «um mundo dominado pela beleza, onde os abissais 
contrastes entre fealdade e graça vincam uma axiologia assente no principio de que “os sinais de fora 
pela maior parte arguem a bondade do ânimo” como escreveu João de Barros no Panegírico da Infanta D. 
Maria» (Almeida, 1998, 364). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

154 

 

ser el paje Valerio, ejerce de medianera entre don Félix y su nueva enamo-
rada, Celia, quien, en paralelo, se encapricha del hermoso muchacho21.  

En la Crónica do Imperador Beliandro, la disfrazada Felisaura no se pone 
al servicio de su amado desleal, sino del sultán Aliadux de Babilonia, y el 
narrador nunca llega a enjuiciar el comportamiento moral del seductor 
(que se ha olvidado de ella). Resulta significativo, además, que sea un sa-
rraceno –un personaje infiel desde el punto de vista religioso– el que se 
apiade de la doncella engañada22. El tema de la justicia amorosa es central 
en ambas historias. Felisaura y Felismena pretenden restaurar el equilibrio 
y recuperar a sus amados, utilizando el disfraz para salvarlos de un peligro: 
Felisaura rescata al rey de Inglaterra del Infierno de Rodearte —un supli-
cio apropiado a sus pecados– y Felismena, amadrinada por la diosa Palas, 
defiende a don Félix del ataque de unos caballeros felones –en este caso, 
el galán todavía tendrá que ser curado de sus heridas con un agua mágica 
proporcionada por la sabia Felicia. En el episodio de Felismena –«una de 
las partes más valiosas» de una obra tan «variopinta» como La Diana (Mon-
tero, 1994, 865)–, Jorge de Montemayor parece estar imitando la Novella 
II, 36 de Matteo Bandello (1554)23 –a su vez basada en precedentes italia-
nos como La Calandria del cardenal Bibbiena (1513), que debe mucho a 
los Menaechmi de Plauto, y la comedia Gli Ingannati (1531), adaptada en es-
pañol por Lope de Rueda24. La Diana serviría de inspiración para piezas 

 
21 Orduna (1982) ha analizado la configuración del personaje de Felismena en La Diana de Montemayor. 
Para Montero (1996, 108), «el motivo de la mujer vestida de hombre, tan difundido en las letras rena-
centistas, funciona aquí como indicador de que Felismena no se resigna a su suerte, sino que empujada 
por la fuerza del amor busca su felicidad enfrentándose a las convenciones sociales». Las mismas con-
sideraciones pueden aplicarse al personaje de Felisaura. 
22 Sobre maurofobia y maurofilia en la literatura, ver, por ejemplo, García-Valdecasas & Beltrán Llava-
dor (1989) y Benito (2015). 
23 El título de la Novella II, 36 de Bandello es «Nicuola innamorata di Lattanzio va a servirlo vestita da 
paggio e dopo molti casi seco si marita, e ciò che ad un suo fratello avvenne». En la jornada II, cuento 
9 del Decamerón encontramos a Ginevra, otra vengadora disfrazada de hombre: «Bernabò da Genova, da 
Ambruogiuolo ingannato, perde il suo e comanda che la moglie innocente sia uccisa; ella scampa e in 
abito d’uomo serve il soldano: ritrova lo ‘ngannatore e Bernabò conduce in Alessandria, dove lo ‘ngan-
natore punito, ripreso abito feminile, col marito ricchi si tornano a Genova». Este tipo de historias 
también serviría de inspiración a María de Zayas para algunas de sus Novelas amorosas y ejemplares (1637). 
24 La línea argumental básica ya aparece en cuentos populares: «Due sposi o promessi sposi vengono 
separati dalle circostanze; dopo lunghe traversie e numerosi patemi, l’uno di loro ritrova l’altro, arri-
vando in tempo per impedire le sue nozze con un/una rivale» (Cerreta, 1980, 21). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

155 
 

como The Two Gentlemen of Verona y Twelfth Night, or What You Will de Sha-
kespeare, en las que el disfraz femenino y el intercambio de identidades 
también juegan un papel fundamental25. 
 
 
Conclusiones: los motivos del disfraz 

 
Para concluir, cabe preguntarnos: ¿cuál es la motivación que tiene el 

recurso del disfraz femenino en la Crónica do Imperador Beliandro y, en parti-
cular, en la historia intercalada de Felisaura y el rey de Inglaterra? En su 
estudio de las novelas de Feliciano de Silva, Trujillo (2019, 197-199) iden-
tifica una variada serie de motivos que persiguen los personajes al escon-
der su identidad: se trata de motivos de tipo romántico, religioso, 
estratégico, económico, patriótico, etc.26. Resulta evidente que el tema li-
terario del disfraz admite enfoques muy diversos. Por ejemplo, al analizar 
las comedias de Shakespeare en clave de género, Catherine Belsey (1985, 
180) observa que «even when it reaffirms patriarchy, the tradition of fe-
male travestism challenges precisely by unsettling the categories which le-
gitimize it». 

En la obra de la condesa da Vidigueira, una de las razones principales 
para el uso del disfraz es el deseo de venganza, o de justicia. La emperatriz 
Olinda de Moscovia adopta la identidad primero de Caballero de la Liber-
tad y luego de Caballero de los Diamantes para vengar su orgullo herido 
por los supuestos desplantes de D. Belindo y los príncipes griegos: «con-
tentíssima das armas se levantou Olinda e se começou a armar, que não 
queria dilatar a vingança quando se julgava ofendida de si própria» (Álva-
rez-Cifuentes, 2025, 364). Aquí, el disfraz funciona como un medio para 
distanciarse emocionalmente y, en última instancia, como un instrumento 
de violencia simbólica. La hechicera Grifonia y sus doncellas maléficas 

 
25 Sobre las posibles fuentes de Shakespeare, ver Duque (1991, 49-80 y 132-147). Hay otras piezas de 
Shakespeare aparentemente basadas en historias caballerescas, como As You Like It o The Winter’s Tale 
(Duque, 1991). 
26 «Fuite ou quête, l’adoption de l’habit masculin préside à la réunion de ce qui a été disjoint, aux 
épreuves, mais aussi à la liberté et aux aventures sentimentales en plein air en rupture avec la condition 
de recluse de la femme dans le système de lignages agnatiques que s’installe en Europe occidentale à 

partir du douzième siècle» (Delpech, 1986, 64). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

156 

 

también recurren al disfraz para tratar de seducir a los caballeros y llevar a 
cabo sus planes de destrucción de la cristiandad. Felisaura, por su parte, 
utiliza el hábito de escudero para reclamar justicia, exigiendo que sean re-
conocidos sus derechos matrimoniales, y confiesa al sultán Aliadux que 
prefiere morir antes que vivir deshonrada: «Convosco irei onde me levar-
des, não a procurar vinganças, mas a ver se pode acabar de ter fim ũa vida 
tão mofina!» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 142). 

Otro motivo para recurrir al disfraz es el deseo de disimulo o de se-
guridad fuera del entorno protegido de la corte. Las damas del Beliandro 
emplean antifaces, mascarillas o trajes masculinos durante sus viajes para 
pasar desapercibidas y poder recorrer el mundo con mayor libertad, como 
hace Felisaura cuando parte en busca del rey de Inglaterra o la mauritana 
Claricia, ambas empujadas por la fuerza del amor: «o ver ũa senhora 
daquela qualidade naquele traje era muito para espantar, mas não lho con-
fessavam, […] porque conheciam que não há força humana que resista às 
do amor» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 322). Aunque no es exactamente una 
virgo bellatrix como Delfina o Gracelinda, Felisaura demuestra su valor al 
rescatar a su amado de las llamas del Infierno de Rodearte y, al igual que 
la Felismena de Montemayor, nos lleva a replantearnos el estereotipo de 
la doncella pasiva y desamparada. El disfraz también se utiliza para expe-
riencias amorosas o intrigas sentimentales y se vincula a las prácticas cor-
tesanas de cortejo y galanteo, como en las fiestas y mascaradas de 
Constantinopla o en el Palacio de las Maravillas, donde las damas adoptan 
identidades falsas para provocar y jugar con los sentimientos de sus ena-
morados. Analizando las posibilidades dramáticas del Primaleón (1512), en 
el que el príncipe Don Duardos se hace pasar por hortelano para acceder 
al jardín secreto de su amada Flérida, M.ª Carmen Marín Pina (2001, 272-
273) concluye que en los siglos XVI y XVII «el disfraz por amor resulta 
una fuerza transgresora de los códigos sociales y morales, una exterioriza-
ción de la locura amorosa, y plantea […] el grave conflicto del amor por 
la persona y no por la condición». Como explica el propio D. Belindo 
durante la visita al Palacio de las Maravillas, «as máscaras desculpam as 
demazias» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 375). 

En definitiva, el disfraz, ya sea masculino o femenino, es un recurso 
común y sumamente productivo en la literatura caballeresca. Para Trujillo 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

157 
 

y otros investigadores, el travestismo de los personajes cumple un propó-
sito lúdico y, al mismo tiempo, estructural: en efecto, la contraposición 
entre realidad y apariencia no solo pone en marcha un juego de intriga y 
ambigüedad sexual, sino que también impulsa la acción narrativa de la Cró-
nica do Imperador Beliandro. Además, el disfraz sirve de excusa para introdu-
cir historias secundarias en la trama principal, como el desafío del 
Caballero de Marte, el exilio de Pinaflor entre los pastores o la aventura 
de Felisaura y el rey de Inglaterra. Almeida (1998, 414) considera que, en 
los libros de caballerías portugueses, el aprovechamiento de las potencia-
lidades del disfraz «é ainda moderado, sem os grandes desdobramentos, 
equívocos e espantosos reconhecimentos que deliciariam gerações de es-
pectadores da comédia […] ao longo do período barroco». Sin embargo, 
está claro que cada vez que un personaje se disfraza o asume una identidad 
fingida –especialmente si es una dama con la cota de malla o las calzas 
ajustadas de un caballero– se genera un suspense que atrapa y deleita al 
público.  
 
 
 
 

§ 
 

 

 

 

 

 

 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

158 

 

Bibliografía citada 
 

 
Almeida, Isabel Adelaide Penha Dinis de Lima e, Livros portugueses de ca-

valarias, do Renascimento ao Maneirismo, tesis doctoral, Lisboa, Univer-
sidade de Lisboa, 1998. 

Álvarez-Cifuentes, Pedro, «¿Belindo o Beliandro? La fijación del título 
de la Crónica do Imperador Beliandro», Tirant. Butlletí informatiu i biblio-
gràfic de literatura de cavalleries, 15 (2012a), pp. 33-46. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.15.2083> (cons. 10/05/2025). 

—, «Personagens femininas da Crónica do Imperador Beliandro: um catálogo 
de ilustres mulheres», en Narrativas do Poder Feminino, ed. Maria Jose 
Lopes, Ana Paula Pinto, António Melo, Armanda Gonçalves, João 
Amadeu Silva y Miguel Gonçalves, Braga, Aletheia – Universidade 
Católica Portuguesa, 2012b, pp. 307-314. 

—, «Grandes y pequeños: microestructuras narrativas en la Crónica do Im-
perador Beliandro», Archivum. Revista de Filología, LXIV (2014), pp. 27-
44. URL: 
<https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/
10171> (cons. 05/05/2025). 

—, «En torno a la autoría de la Crónica do Imperador Beliandro: la hipótesis 
sobre Francisco de Portugal», Atalanta. Revista de las Letras Barrocas, 
4/1 (2016), pp. 5-28. DOI: <https://doi.org/10.14643/41A> 
(cons. 05/05/2025). 

—, «Lectoras de Ulixea. La recepción femenina de los libros de caballe-
rías en Portugal», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de 
cavalleries, 20 (2017), pp. 11-24. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.20.11228> (cons. 05/05/2025). 

—, «Apuntes para una biografía de la condesa da Vidigueira», en Las iné-
ditas: voces femeninas más allá del silencio, coord. Yolanda Romano Mar-
tín y Sara Velázquez García, Salamanca, Ediciones Universidad de 
Salamanca, 2018, pp. 339-352. 

https://doi.org/10.7203/tirant.15.2083
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/10171
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/10171
https://doi.org/10.14643/41A
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11228


Pedro Álvarez-Cifuentes 

159 
 

—, «La guerra de sucesión de Mantua: ¿una fuente de inspiración para la 
Crónica do Imperador Beliandro?», en Avatares y perspectivas del medieva-
lismo ibérico, ed. Isabella Tomassetti, San Millán de la Cogolla, Cilen-
gua, 2019, vol. II, pp. 1301-1311. 

—, La Crónica do Imperador Beliandro: edición y estudio del ms. ANTT 875 , 
Oviedo, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Oviedo, 
2020. 

— (ed.), Leonor Coutinho de Távora: Crónica do Imperador Beliandro. Partes I e 
II, Madrid, Sial Pigmalión, 2025. 

Ariosto, Ludovico, Orlando furioso, ed. Cesare Segre y M.ª Nieves Muñiz 
Muñiz, Madrid, Cátedra, 2002, 2 vols. 

Ashcom, Benjamin B., «Concerning “La mujer en hábito de hombre” in 
the Comedia», Hispanic Review, XXVIII-1 (1960), pp. 43-62. 

Beltrán Llavador, Rafael, «Cinco mujeres activas en el Tirant lo Blanc: con-
tra el estereotipo de la sumisión amorosa en el libro de caballerías», 
en Amadís y sus libros: 500 años, ed. Aurelio González y Axayácatl 
Campos García-Rojas, México, El Colegio de México, 2009, pp. 
241-276. 

Belsey, Catherine, «Disrupting sexual difference: meaning and gender in 
the comedies», en Alternative Shakespeare, ed. John Drakakis, Lon-
don, Methuen, 1985, pp. 166-190. 

Benito, Ana I., «La ubicua presencia del moro: maurofilia y maurofobia 
literaria como productos de consumo cristiano», en Disobedient Prac-
tices: Textual Multiplicity in Medieval and Golden Age Spain , ed. Anne 
Roberts y Belén Bistué, Newark, Juan de la Cuesta, 2015, pp. 103-
128. 

Bognolo, Anna, «El tema de las amazonas en las continuaciones italianas 
de los Palmerines», en Literatura medieval hispánica. Libros, lecturas y 
reescrituras, coord. M.ª Jesús Lacarra, San Millán de la Cogolla, Cilen-
gua, 2019, pp. 151-167. 

—, «Las mujeres guerreras en los libros de caballerías y la tradición ita-
liana: las amazonas del Esferamundi de Grecia», en «Un libro muy gracioso 
y muy alto en toda la orden de caballería». Estudios sobre la ficción caballeresca 
del Renacimiento, ed. M.ª Rosario Aguilar Perdomo y Mario Martín 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

160 

 

Botero García, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 2023, 
pp. 223-246. 

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro español (Si-
glos XVI-XVII), Madrid, Mayo de Oro, 1988. 

Cerreta, Florindo (ed.), La Commedia degli Ingannati, Firenze, Leo S. Ol-
schki, 1980. 

Delpech, François, «La doncella guerrera: chansons, contes, rituels», en For-
mas breves del relato, coord. Yves-René Fonquerne y Aurora Egido, 
Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 1986. 

Duque, Pedro J., España em Shakespeare, Universidad de Deusto, Bilbao, 
1991. 

Flores García, Andrea, «Indumentaria, tocados, ornamentos, vestimenta 
guerrera y mágica en la literatura caballeresca», Tirant. Butlletí infor-
matiu i bibliogràfic de literatura de cavalleries, 27 (2024), pp. 177-187. 
DOI: <https://doi.org/10.7203/tirant.27.30048> (cons. 
03/05/2025). 

Gagliardi, Donatella, «“Femina composuit”. Ficciones caballerescas de 
autoría femenina, del Palmerín de Olivia al Cristalián de España», Rivista 
di Filologia e Letterature Ispaniche, 8 (2005), pp. 33-58. 

—, Urdiendo ficciones. Beatriz Bernal, autora de caballerías en la España del XVI, 
Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2010. 

García-Valdecasas, Amelia; Beltrán Llavador, Rafael, «La maurofilia 
como ideal caballeresco en la literatura del XV y XVI», Epos. Revista 
de Filología, 5 (1989), pp. 115-140. 

González Martínez, Dolores, «La mujer vestida de hombre. Aproxima-
ción a una revisión del tópico a la luz de la práctica escénica», en 
Memoria de la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociación Internacional 
Siglo de Oro, ed. Francisco Domínguez Matito y M.ª Luisa Lobato 
López, Madrid, Iberoamericana – Vervuert, 2004, pp. 905-916. 

Haro Cortés, Marta, «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y don-
cellas en el Amadís de Gaula», en Literatura de caballerías y orígenes de 
la novela, ed. Rafael Beltrán Llavador, Valencia, Universitat de Valèn-
cia, 1998, pp. 181-217. 

Lucía Megías, José Manuel, Antología de los libros de caballerías castellanos, 
Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2001. 

https://doi.org/10.7203/tirant.27.30048


Pedro Álvarez-Cifuentes 

161 
 

Lucía Megías, José Manuel & Sales Dasí, Emilio José, Libros de caballerías 
castellanos, Madrid, Ediciones del Laberinto, 2008. 

Marín Pina, M.ª Carmen, «Aproximación al tema de la virgo bellatrix en los 
libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

—, «La mujer y los libros de caballerías. Notas para el estudio de la re-
cepción del género caballeresco entre el público femenino», Revista 
de Literatura Medieval, 3 (1991), pp. 129-148. 

—, «El Primaleón y la comedia El príncipe jardinero de Santiago Pita», en 
Fechos antiguos que los cavalleros en armas pasaron. Estudios sobre la ficción 
caballeresca, ed. Julián Acebrón Ruiz, Lleida, Edicions de la Univer-
sitat de Lleida, 2001, pp. 267-284. 

—, «La doncella andante en los libros de caballerías españoles: antece-
dentes y delimitación del tipo», en Actas del XI Congreso Internacional 
de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, coord. Armando Ló-
pez Castro y M.ª Luzdivina Cuesta Torre, León, Universidad de 
León, vol. II, 2007, pp. 817-825. 

—, «La doncella andante en los libros de caballerías españoles: la libertad 
imaginada (II)», eHumanista. Journal of Iberian Studies, 16 (2010), pp. 
221-239. URL: <https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16> 
(cons. 03/05/2025). 

—, Páginas de sueños. Estudios sobre los libros de caballerías castellanos , Zara-
goza, Institución Fernando el Católico / Diputación de Zaragoza, 
2011. 

—, «Seda y acero. La indumentaria en el Palmerín de Inglaterra como signo 
cortesano», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de cavalle-
ries, 16 (2013), pp. 295-324. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.16.3338> (cons. 03/05/2025). 

Monteiro, Pedro, «Donas, casadas e viúvas na literatura cavaleiresca por-
tuguesa: entre o exemplo, os gestos e a emotividade», Atalaya. Révue 
d’études médiévales romanes, 23 (2023), [en línea]. DOI: 
<https://doi.org/10.4000/atalaya.6522> (cons. 28/04/2025). 

Montero, Juan, «¿Mató Montemayor a Celia? La historia de Felismena a 
la luz de sus fuentes», en Hommage à Robert Jammes, coord. Francis 
Cerdán, Toulouse, Presses Universitaires du Mirail, 1994, vol. III, 
pp. 865-874. 

https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16
https://doi.org/10.7203/tirant.16.3338
https://doi.org/10.4000/atalaya.6522


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

162 

 

— (ed.), Jorge de Montemayor: La Diana, Barcelona, Crítica, 1996. 
Orduna, Lilia E. Ferrario de, «El personaje de Felismena en Los siete libros 

de la Diana», en Actas del IV Congreso Internacional de Hispanistas, 
coord. Eugenio de Bustos Tovar, Salamanca, Universidad de Sala-
manca, 1982, vol. II, pp. 347-354. 

Ortiz-Hernán Pupareli, Elami, «Hacia una tipología de los personajes fe-
meninos en los libros de caballerías hispánicos (a propósito de la 
Antología de libros de caballerías castellanos, editada por José Manuel Lu-
cía Megías)», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de cava-
lleries, 6, 2003 [en línea]. URL: 
<https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.6/art.resena.elami.htm> 
(cons. 27/04/2025). 

Perim, Damião de Froes, Theatro Heroino. ABCedario historico,e catalogo das 
mulheres illustres em armas, letras, acçoens heroicas e artes liberais, Lisboa, 
Officina de Musica de Theotonio Antunes Lima, 1740, 2 vols. 

Romero, Nanci, «Crônica do Imperador Beliandro de Grécia ou História Grega 
do Imperador Beliandro: uma revisão dos manuscritos», en E Fizerom 
Taes Maravilhas... – Histórias de Cavaleiros e Cavalarias, coord. Lênia 
Márcia Mongelli, Cotia – São Paulo, Ateliê Editorial, 2012a, pp. 
415-428. 

—, «Crônica do Imperador Beliandro de Grécia ou História Grega do Imperador 
Beliandro: uma proposta de estema», en Estudios de Literatura Medieval. 
25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, ed. Antonia 
Martínez Pérez y Ana Luisa Baquero Escudero, Murcia, Universi-
dad de Murcia, 2012b, pp. 845-854. 

Ruiz de Conde, Justina, El amor y el matrimonio secreto en los libros de caballe-
rías, Madrid, Aguilar, 1948. 

Sales Dasí, Emilio José, «Las “historias contadas” en el libro de caballe-
rías», Revista de Poética Medieval, 7 (2001), pp. 97-110. URL: 
<https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/4358> (cons. 
28/04/2025). 

Serafim, João Carlos Gonçalves, Um diálogo epistolar: D. Vicente Nogueira e 
o Marquês de Nisa (1615-1654), Porto, Afrontamento, 2011. 

Trujillo, José Ramón, «Mujer y violencia en los libros de caballerías», 
Edad de Oro, 26 (2006), pp. 249-313. URL: 

https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.6/art.resena.elami.htm
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/4358


Pedro Álvarez-Cifuentes 

163 
 

<https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-
25/67> (cons. 27/04/2025). 

Trujillo, Stefania, «Yo soy tú, y tú eres yo». Disfraz, metamorfosis y duplicación 
en los libros de caballerías de Feliciano de Silva, tesis doctoral, Zaragoza, 
Prensas Universitarias de Zaragoza, 2019. 

Vargas Díaz-Toledo, Aurelio, Estudio y edición crítica del Leomundo de Grécia, 
de Tristão Gomes de Castro, tesis doctoral, Madrid, Universidad Com-
plutense de Madrid, 2007. 

—, Os livros de cavalarias portugueses dos séculos XVI-XVIII, Parede, Pearl-
books, 2012. 

— (dir.), O Universo de Almourol. Base de dados da matéria cavaleiresca portu-
guesa dos séculos XVI-XVIII, 2017. URL: 
<https://parnaseo.uv.es/UniversoDeAlmourol/> (cons. 
28/04/2025). 

Zoppi, Federica, «La vestimenta de las mujeres guerreras y de las amazo-
nas en los libros de caballerías italianos», Tirant. Butlletí informatiu i 
bibliogràfic de literatura de cavalleries, 27 (2024), pp. 301-323. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.27.30091 > (cons. 28/04/2025). 

https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-25/67
https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-25/67
https://parnaseo.uv.es/UniversoDeAlmourol/
https://doi.org/10.7203/tirant.27.30091

