PROGETTO
MAMBRINO

s @i

HISTORIAS FINGIDAS

La mujer diablo en la narrativa caballeresca:
aproximacion y variaciones

Almudena Izquierdo Andreu”
(Universidad de Salamanca-IEMYRhd)

Abstract

Este articulo se centra en la figura de la mujer diablo en la literatura caballeresca castellana medieval. Se
sintetizan los origenes y desarrollo medievales de la mujer como disfraz demonfaco que tienta y atrae a
los hombres mediante el atractivo erético, y se examinan tres textos: el Libro del caballero Zifar, el Tristin
de Leonis y el Amadis de Ganla, que se sitGan en una etapa previa al surgimiento del libro de caballerfas
castellano. Por ultimo, se plantea la posibilidad de si la figura de la mujer diablo ha sobrevivido en el
libro de caballetfas castellano o si ha desaparecido frente a otros tipos femeninos situados también al
margen de la sociedad.

Palabras clave: mujer, diablo, caballeresca, literatura, Edad Media.

This article focuses on the depiction of the female devil in medieval Castilian chivalric literature. Syn-
thesising the medieval origins and development of women as a demonic disguises that tempts and at-
tracts men through its erotic appeal, it examines three texts situated in a stage prior to the development
of the Castilian chivalric romances: Libro de/ caballero Zifar, Tristan de 1eonis and Amadis de Ganla. Finally,
it considers whether the figure of the female devil survived in the Castilian chivalric romances, or
whether it disappeared in the face of other female types also situated on the margins of society.
Keywords: woman, devil, chivalry, literature, Middle Age.

* Este trabajo se vincula a los objetivos del contrato postdoctoral propio de la USAL. Programa Ila (Ref.
POSDOC2023_A_USAL32) del proyecto «El legado historiografico de Alfonso X (II): fuentes, influen-
cias y lecturas (LEHIAL II)», ref. PID2021-127417NB-100 (IP: Francisco Bautista Pérez), financiado
por el Ministerio de Ciencia e Innovacién y al grupo de investigacioén «Sociedad vy literatura entre la Edad
Media y el Renacimiento» (Ref. UCM 941032) de la Universidad Complutense de Madrid.

Almudena Izquierdo Andreu, «l.a mujer diablo en la narrativa caballeresca: aproximacion y variaciones»,
Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 77-108.
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678 - ISSN: 2284-2667.



https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

1. Introduccion

La figura del diablo es una constante a lo largo de la prosa de ficcion
medieval y, por extension, en la narrativa caballeresca. De forma general,
se produce una identificacion del ente demoniaco con el enemigo natural
al que debe enfrentarse el caballero. Esto se debe a un proceso de afirma-
cion cultural en el que el héroe encarna una serie de valores cristianos, lo
que provoca que los seres demoniacos representen, de manera simbolica,
una forma de antagonistas en las obras. Asf, los diablos cumplen con una
funcion sociolégica de adversarios al no existir como una realidad ontolo-
gica sino psicosocial, es decir, se convierten en los oponentes que han trai-
cionado los valores cristianos o que se han desajustado respecto de la
norma y viven al margen de la sociedad'. En este punto, entra en juego la
posibilidad de la variacién del aspecto fisico del diablo, que cambia a vo-
luntad. Esto se debe a su capacidad para tentar y seducir al hombre, para
lo que se basa en su caracter proteico, por lo que consigue tomar las apa-
riencias mas variopintas para conseguir su objetivo de agente de seduc-
cion. La apariencia de hermosa duefia y doncella es uno de sus favoritos,
dado que le permite tentar al caballero a partir de la seduccion erdtica
aprovechando los momentos de debilidad (Carmona, 2003, 28).

Por todo ello, a lo largo de este trabajo, pretendo analizar la figura de
la mujer diablo en la narrativa caballeresca medieval. No se trata de un tipo
misterioso, pues desde inicios de la Edad Media ya se identifica la figura
del diablo con la fémina, en concreto, a través de la mujer tentadora. Sin
embargo, me interesa ver aqui la ligazén que puede plantearse con el
mundo demoniaco o, si es posible, la consideracién de estas mujeres como
«diablos», incluso por las artes que emplean. La clave esta en analizar estas
figuras femeninas que se consideran corruptoras de los hombres y se rela-
cionan con una naturaleza demoniaca, aunque sea simplemente de forma
figurada (una mencién o un recuerdo). Para ello, tras un breve panorama
cultural de la mujer diablo en la literatura medieval, se examinan las esce-
nas de los demonios tentadores en el Libro del Caballero Zifar (en adelante

! La figura del diablo se desarrolla con intensidad en la Edad Media para pasar de una idea metaférica a
una bestia inmunda con una representacion figurativa detallada que encarnaba el pecado como sintetiza
Muchembled (2004, 21-51) y Russell (1984, 209-212).



Almudena Izquierdo Andreu

L.CZ), que se corresponden con los episodios del Caballero Atrevido y de
Roboan; tres pasajes de la leyenda de Tristan, con atencién a la version del
Tristan de Leonis (1501), y una escena del Libro 1 del Amadis de Ganla, antes
de apuntar brevemente el desarrollo del tipo en el libro de caballerfas. La
intencion es mantener el enfoque en una temporalidad medieval para sen-
tar las bases sobre las que se desarrolla esta figura en el libro de caballerfas
y reflexionar sobre los cambios producidos.

Antes de analizar los pasajes seleccionados, debemos partir de la con-
sideraciéon de la mujer en la Baja Edad Media y su vinculacién con el
mundo del engafio, la corrupcidn y, por extension, el hecho de conside-
rarse una mascara demoniaca. Durante la Edad Media se esgrimieron di-
versos argumentos de origen fisiologico, filosofico y juridico para
defender la demonizacién de la mujer. De hecho, la maxima aristotélica
proclama a la mujer como ser imperfecto e inferior al hombre; del mismo
modo, el ascetismo cristiano (defendido por Tertuliano) consideraba al
cuerpo femenino un simbolo del mal, lo que permitié difundir una imagen
de la mujer como ser peligroso (Paz Torres, 2015, 326). A ello se suman
las opiniones de los Padres de la Iglesia como San Juan Criséstomo, San
Antonino o San Jeronimo para quienes la mujer es la fuente de todo pe-
cado (Gonzalez, 1991, 30).

A la hora de hablar de la mujer diablo, esta se identifica con la figura
del sicubo en la que Satan adopta la apariencia de una mujer hermosa; por
lo tanto, se trata del propio demonio metamorfoseado. La asociacion de
la imagen de mujer se relaciona con la debilidad de su sexo, frente al hom-
bre. La mayor ligazon del diablo con el cuerpo femenino se debe a la pro-
yeccion de las féminas con la imagen libertina y sensual, junto con su
debilidad frente a las seducciones infernales, lo que las hace faciles presas
de la lujuria (Ortiz, 2022, 51). Entre sus representaciones mas populares,
se halla la lucha del hombre contra el mal, simbolizado en una mujer (ima-
gen de origen biblico), como se aprecia en las representaciones de la ser-
piente tentadora. Entre las escenas mas habituales se cuelan las Tentaciones
de San Antonio, obra de San Atanasio originaria del siglo IV y que, poste-
riormente en el siglo XIV, alcanza su forma definitiva y pasa al imaginario
colectivo artistico. Precisamente, una de las tentaciones de San Antonio
representa al diablo corporeizado como una bella mujer, que encarna el



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

mal contra el que lucha y se resiste el santo a modo de prueba, y que ha
dejado a San Antonio como un simbolo de la resistencia frente al acoso
sexual de la mujer lujuriosa (Vazquez Jiménez, 2020, 94-95; Ortiz, 2022,
55). Esta escena se muestra también en la Cantiga 74 de Alfonso X (Paz
Torres, 2015, 335), lo que prueba la popularidad de la leyenda.

El origen de esta figura en la Edad Media radica en la propia misogi-
nia con la proliferaciéon de ciertas representaciones del demonio en forma
de mujer, en paralelo a la presencia de la bruja o de la mujer hereje. Esto
conecta, asimismo, con la idea de la «mala mujer» que se presenta como
un instrumento del diablo para tentar a los hombres y hacerles caer en el
pecado, en la misma linea que las figuras de la mujer-serpiente o las sirenas.
Lo que se busca es enlazar el pecado y las fuerzas diabodlicas con la repre-
sentacion simbolica negativa de la mujer (Val Valdivieso, 2005, 25 y 40),
ademas de un aspecto que contraste con la fealdad monstruosa y grotesca
con la que se representaba al diablo en la Baja Edad Media (Russell, 1984,
210-211). La relacion se establece entre la tentacion erdtica y la figura dia-
bolica, que aparece ligada, de forma inseparable, al de la mujer bella. En
opiniéon de Maillet Aranguiz (2024, 50-51), la idea negativa de la mujer
durante el periodo medieval se debe a su vinculacion con el demonio, pero
sin que llegue a producirse una identificacion plena. En esa linea, 1a belleza
femenina, potenciada por la lujuria y la seduccion, se convierte en el ins-
trumento principal para la tentacién que protagonizaria la mujer. Asi, la
hermosura, asociada con lo femenino, se convierte en el simbolo de la
tentacion y de la lascivia; por ello, los demonios se sirven de la mujer o de
la imagen femenina para obtener sus objetivos. Esto quiere decir que la
relacion entre el demonio y la mujer se realiza mediante elementos como
la belleza y la seduccion, de forma que la sexualidad femenina era vista
como un aspecto pecaminoso y, a menudo, demonizado, como sucede a
muchas de las tentadoras de la narrativa caballeresca.

De hecho, una de las caracteristicas mas llamativas de la mujer diablo
es la belleza de 1a que se sirven para seducir a los caballeros. En este sen-
tido, Orsanic, partiendo de las teorias de Minut, diferencia entre la belleza
sediciosa, la belleza remilgada, que ella renombra como belleza libre, y la
belleza religiosa. Mientras que la primera sera la propia del escandalo y
enlaza con personajes como prostitutas, la dltima es aquella que identifica



Almudena Izquierdo Andreu

belleza interior con exterior, y se corresponde con la dama propiamente
de la historia. Para este trabajo, el interés reside en la belleza libre que, si
bien Minut la tildaba de peligrosa, al ser la apariencia engafiadora, Orsanic
(2014, 96) la identifica con la libre eleccion de la dama, es decir, aquellas
situaciones en las que la doncella o duefia toma la iniciativa sexual, y que
muchas veces se corresponde con cierta alteridad en el personaje: la ama-
zona, la pagana, etc. Su intencion también es la de convertirse en una dis-
traccion para el caballero y atraetlo para que cumpla con sus deseos.

La identificacién de la mujer tentadora con el mismo diablo, aunque
parte de la concepcion mas negativa dentro de la misoginia medieval, no
resultaba nada extrafia y se encontraba también en ejemplos plasticos
como sucede en la tentacion diabdlica representada en un capitel de la
iglesia de la Madeleine en Vézelay, datado del siglo XII, donde Satanas
ofrece una mujer a San Benedicto, que resulta ser intercambiable con el
propio demonio. En este caso, sin ser el mismo tipo, la fémina conecta
irremediablemente con la mujer serpiente, representante del mal; de he-
cho, una de las representaciones plasticas mas conocidas de época medie-
val recoge la imagen de la serpiente con cabeza de mujer que entrega a Eva
el fruto prohibido. De este modo, la representacion del sexo femenino se
carga de culpabilidad, hasta el punto de que, a finales de la Edad Media,
los demonios se representan con senos femeninos, uniendo intimamente
ambas figuras (Kappler, 1986, 296-299). Ello contribuye a que la triada
tormada por Diablo-Mujer-Monstruo se instale en el imaginario simbdlico
y forme un constructo de tinte demoniaco, hasta convertirse en uno de los
seres malditos por la Iglesia al ser simbolo de la sexualidad tentadora y
maléfica (Adan Lledin, 2020, 74 y 79).

Es justamente en este periodo que nacen, por ejemplo, los relatos
medievales de la mujer serpiente, lo que liga al género femenino ya en
cuerpo a la propia serpiente diabdlica y tentadora, y refuerza la idea de la
mujer diabdlica que seduce a los hombres. Esto impulsa una literatura con
proposito moral y didactico para alertar sobre los peligros de la mujer trai-
cionera. Prueba de ello es que, en las dltimas décadas del siglo XIII, surge
la historia de Melusina, la mujer serpiente, que tiene como origen la figura
del hada, y condensa ella misma rasgos tanto positivos como negativos

(Mérida Jiménez, 2006, 228-230).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Dejando de lado a la mujer serpiente, en el siglo XIII la mujer se
consideraba un ser imperfecto, incompleto e, incluso irracional, en oposi-
ci6n al hombre que representaba lo contrario dentro del esquema dual que
comparten. Ramon Llull en su Libro de la Orden de caballeria decia que la
belleza de la mujer era un sintoma de su naturaleza enganadora, por la que
lo relacionaba con la falsedad (Llull, 1986, 240). Se genera asi un binomio
de atraccion/repulsion hacia el sexo femenino pues puede ser la perdicion
del hombre y conducitlo a la desgracia (Orsanic, 2014, 91)2

Llegados al libro de caballerias, la figura de la mujer diablo se termi-
narfa por unir al tipo, ya estudiado, de la duefia y doncella seductora, asi
como la dama vengativa, es decir, el tipo de mujeres arduas e intrépidas
que se mueven fuera de la norma social establecida para las féminas, como
son también las amazonas o, incluso, las hechiceras. Si bien no se trata de
una identificacion integra como si sucede en los textos medievales, la co-
nexion se establece mediante los personajes femeninos que viven al mar-
gen de la norma social’. Asimismo, no podemos pasar por alto la figura de
la doncella y duenia seductora muy bien trabajadas por Aguilar Perdomo
(2004). Segun la investigadora, el tema de la doncella requeridora es amplio
y variado, y para su analisis es necesario tener en cuenta las circunstancias
en las que se produce la seduccion, asi como las estrategias de las féminas
e, incluso, las consecuencias a las que se exponen (Aguilar Perdomo, 2004,
0). Enlos casos que planteamos a continuacioén, no hay un motivo de ven-
ganza ni de amenaza que active el requerimiento amoroso; se tratarfa mas
bien del modelo de «seduccion por seducciony, en el que prevalece la atrac-
cion erdtica, y se lleva a cabo la entrega de la doncella (Aguilar Perdomo,
2004, 14). A pesar de ello, veremos que, hasta llegar a este tipo, es necesa-
rio navegar entre diferentes visiones de la mujer tentadora y, entre ellas, la
posibilidad de que se ligue a una naturaleza diabélica.

2 El mismo caso se da en la literatura ejemplar como la cuentistica, donde se habla de que la mujer
cuenta con diversas asignaciones diabélicas, especialmente vinculadas a su belleza, como sucede en el
Barlam y Josafat, el Libro de los exemplos del A B C, o en textos como los Castigos e documentos del rey Sancho
IT7. En este ultimo caso, en concreto, aunque no sea una coleccion de exempla, si se pone el foco en no
desviarse del buen camino por la tentacién, incluida la de la carne (Candano Fierro, 2002; 2008, 222-
223).

3 Otros personajes femeninos que se mueven en los margenes sociales serfa las amazonas, las doncellas
guerreras y las andantes, que ocupan espacios de aventura propios de los hombres (Marin Pina, 2011,
241-305).



Almudena Izquierdo Andreu

2. Libro del Caballero Zifar

Siguiendo la terminologfa de Gémez Redondo, el LCZ se puede de-
finir como un romance caballeresco que contiene fuertes elementos per-
tenecientes a la hagiografia, la cuentistica, los regimientos de principes y la
literatura oriental. Se redact6, muy posiblemente en varias fases, a comien-
zos del siglo XIV para ofrecer un relato caballeresco bastante solido en el
que abundan ya referencias a la literatura artdrica y bretona, asi como ele-
mentos propios de lo maravilloso. Es precisamente en estos mundos ma-
ravillosos, paralelos a los reinos de la realidad del I.CZ, donde apareceran
las mujeres diablos, como uno mas de los ingredientes que caracterizan
estos espacios al margen de los escenarios reales de historia (Gémez Re-
dondo, 1999, 1416-1417, 1433-1438; 2018, 80; Cacho Blecua, 2018, 44-
45). La simbologia de los espacios insolares se ligan con el Mas Alla y la
tigura del diablo, por lo que las historias del LLCZ encajan perfectamente
dentro de estos espacios de transito hacia mundos maravillosos en los que
la riqueza y abundancia se identifican con el propio Parafso (Patch, 1983,
409-412). Las insulas donde aparecen estas criaturas son lugares utopicos,
que precisamente estin gobernados por personajes femeninos similares a
las hadas de la literatura celta, y que, ademas, representan dos conceptos
cristianos antitéticos: el mundo de tentaciones en el caso del Caballero
Atrevido, que esta regido por el demonio, y el edén perdido en la aventura
de Roboan, gobernado por la emperatriz Nobleza (Cuesta Torre, 2001).

Segun Navarro Hernandez (2015, 389), en el I.CZ hay dos concep-
ciones sobre la actuacion del diablo en la literatura medieval: un dualismo
en el que Dios y el diablo se oponen a un mismo nivel de representacion
diegética, y una representacion monista donde el diablo ocupa un nivel
inferior a Dios y su actuacion se supedita a la de este, de forma que el
demonio se convierte en un instrumento para las pruebas en la historia.
Asimismo, aparte de las apariciones de la mujer diablo, en el LCZ son
habituales las menciones al ente demoniaco en diversos pasajes, como el
secuestro de Grima por parte de los piratas o la vision del diablo mas alla
de ser tentador, al entrar en los corazones de los hombres y provocar pen-



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

samientos negativos (Navarro Hernandez, 2015), que no son frutos de in-
tercambios dialécticos, como si sucede en el caso de las apariciones de la
mujer diablo.

Centrandonos en los episodios del Caballero Atrevido y de Roboan
con Nobleza, destaca que es la curiosidad la gufa de sus caminos hacia
estos mundos maravillosos, donde se desarrollan los encuentros diabdli-
cos: el Lago Solfareo y las Islas Dotadas son dos mundos paralelos, pero,
cada uno, con caracteristicas distintas que atienden a su funcién didactica
y al papel de sus protagonistas (Diaz Pereyro, 2006, 10). El primer caso es
el relato del Caballero Atrevido quien realiza un viaje a las profundidades
del Lago Solfareo con una hermosa duefa con la que termina casandose.
Sin embargo, le plantea una prueba: durante las primeras siete semanas no
puede hablar con ninguno de los habitantes del reino. Desgraciadamente,
el caballero rompe la norma, lo que provoca que vea la verdadera imagen
de su esposa, quien en su momento le tent6 con su belleza:

E quando entraron el cavallero e su fijo por la puerta del palacio en sus palafrés,
vieron estar en el estrado un diablo muy feo e mucho espantable que tenia los
bragos sobre los condes e semejava que los sacava los coraciones e los comia e
dio un grito muy fuerte e dixo: «Cavallero loco e atrevido, ve con tu fijo e sal de
mi tierra ca yo s la Sefiora de la Traicion» (Lucfa Megias, 1993, 297-298).

Este episodio se desarrolla en un reino diabdlico, pautado por el t6-
pico del descensus ad inferos, asi como la artificiosidad que enlaza con la ma-
ravilla en los primeros compases de la aventura, cuando llega el Caballero
Atrevido. Asimismo, la ciudad refleja una gran riqueza, con palacios reple-
tos de joyas, que no seran mas que una ilusiéon que esconda la verdadera
naturaleza del reino infernal. Mérida Jiménez (2006, 252) apunta que el
reino diabdlico se transforma en una tramoya teatral que busca el asombro
del Caballero Atrevido y que se une a la propia tentacion. Asi, esta mar-
cado por un fuerte didactismo a través de la tentaciéon maléfica que ha
terminado en matrimonio, formado por un ser feérico y un humano:

—En una duefia, dixo el cavallero, segunt me semejava a la primera vista, la mas
fermosa que en el mundo podria ser. Mas a la partida que me ende agora part,
vila tornada en otra figura que bien me semej6é que en todos los infiernos non
era mas negro e mas feo diablo que ella era (Lucifa Megias, 1993, 300).



Almudena Izquierdo Andreu

El pasaje entre ambos mundos se produce por la mediacion de una
dama que guia, pero también engafia al Caballero Atrevido, y se convierte
en su contacto con ¢l que provoca también su salida de este mundo mara-
villoso. El Lago Solfareo presenta, ademas, otras caracteristicas propias
que esta en relacion con la mujer diablo: la ausencia de Dios, que se re-
tuerza por la presencia del mal y de un ente demoniaco, la propia Dama
de la Traicién (Diaz Pereyro, 20006, 12). Este hecho esta marcado por el
amor sin Dios que encarna la pareja, con una ausencia de matrimonio; a
ello se suma la metamorfosis de la dama en demonio con una fealdad que
evidencia su propia naturaleza.

El segundo ejemplo lo protagoniza Roboan en la aventura de las Islas
Dotadas, donde se ha convertido en emperador gracias a su matrimonio
con Nobleza. El episodio se enmarca en el topico de viajes al otro mundo,
ademas de contar con un valor de exezzplum vivido del que aprendera una
leccion vital (Cacho Blecua, 2018, 44). En paralelo con el episodio previo,
el infante también debe someterse a una prueba, que es no hacer peticio-
nes a la emperatriz, lo que puede provocar que pierda su reino. No obs-
tante, Roboan termina por perder a la emperatriz y su reino por no ser
capaz de resistirse a las tentaciones diabolicas a los que se suma la codicia
(Mérida Jiménez, 2000, 254; Gomez Redondo, 2018, 84). Dado que las
islas funcionan como ensayo de la capacidad de gobierno del joven, este
fracasa en su mision por la tentaciéon del diablo, quien se le aparece en
forma de bella mujer:

Acaesci6 que un dia, andando el enperador a monte, que lo vio el diablo apartado
de su gente yendo tras un venado e pardsele delante en figura de muger, la mas
fermosa del mundo (Lucia Megfas, 1993, 570).

Hasta tres veces se aparece la diablesa ante Roboan, en tres aspectos
diferentes, a cada cual mas hermoso para seguir llamando la atencién del
joven:

E €l con su alano metiése por el monte e entrando por una silva muy espesa,
paresciole el diablo delante en figura de aquella duefia que la otra vegada veniera,
salvo que semejava al enperador que era mucho mas fermosa que la otra vegada
(Lucia Megias, 1993, 573).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Una vez el diablo ha conseguido su objetivo y Roboan es expulsado
de las Islas Dotadas, hara una tltima aparicion en el palacio del emperador
de Trigida. Alli Roboan descubre que no es el primero que perdio el reino
y a Nobleza por la influencia diabdlica, sino que afios atras el emperador
paso por la misma situacion. Ambos contemplaran por dltima vez al de-
monio, bello y tentador, que descerraja una carcajada burlona, que conecta
con el universo de la locura diabélica como ya estudié Maria Jests Lacarra
(1993). Esta risa, precisamente, confirma el didactismo del episodio, igual
que en el caso del Caballero Atrevido:

Fueron a un vergel muy bueno que estava alli cerca de la camara do dormia el
enperador e vieron una duefia muy fermosa que se bafiava en una fuente muy
buena e muy clara que estava en medio del vergel. E ésta era la duefia que los
engafiara consejandolos que demandasen a la enperatriz las tres donas suso di-
cho por que la perdieran. [...] E ella comeng6 luego a reir e a fazer grant escarnio
d’ellos e finco la cabega en el suelo de la fuente e comengd a tunbar en el agua

(Lucia Megias, 1993, 596-597).

De esta forma, la aparicion de la mujer diablo se relaciona directa-
mente con la finalidad didactica de ambos episodios, que funcionan como
ejemplos reforzados gracias a su localizacién en los mundos maravillosos.
Mientras que Roboan, quien encarna al héroe, conoce al diablo en las Islas
Bienaventuradas, simbolo del Paraiso Terrenal, el Caballero Atrevido se
relaciona con la figura del antihéroe temerario, guiado por el diablo y des-
lumbrado por un mundo de riqueza en el fondo de ese Lago Solfareo.
Justamente sera la riqueza, la abundancia y, especialmente, la belleza del
diablo tentador, lo que provoca que desobedezcan las prohibiciones con
la consecuencia que ello conlleva: perder el reino obtenido (Diaz Pereyro,
20006, 12). Asi, la influencia diabdlica, corporeizada en una hermosa fé-
mina, supone la corrupcion de los comportamientos caballerescos, que se
traduce en las pérdidas de los reinos. Sin embargo, se trata de lugares si-
tuados al margen del mundo real, por lo que funcionan como espacios de
ensayo, o ejemplos didacticos para prevenir sobre este tipo de situaciones,
en los que la mujer se convierte en la cara visible de la falsedad.



Almudena Izquierdo Andreu

3. Tristan de Leonis

La leyenda de Tristan de Leonis se desarrolla ampliamente en Castilla
a lo largo del siglo XIV; a pesar de que apenas se conservan textos medie-
vales, en comparacién con la tradicion francesa, los que han llegado hasta
nuestras manos contienen material suficiente para poder examinar este
tema. Dentro de la tradicion castellana, han llegado hasta nosotros el Cddice
de Tristan (incompleto), el Cuento de Tristin de 1 eonis (finales del siglo XIV-
comienzos del siglo XV) y el Tristin de Leonis, impreso por Juan de Burgos
en 1501. Este dltimo proviene de la familia medieval, pero no desciende
directamente del Cddice*. Asimismo, el Tristin de Leonis cuenta con un estilo
diferente, mas cercano al siglo XVI y con una notable influencia de la lite-
ratura sentimental, lo que propicié un éxito notable que marca una conti-
nuacion desde las versiones medievales (Cuesta Torre, 1998, 7-8).

En relacién con el conjunto de literatura de origen bretén, llama la
atencion la figura del hada artdrica reconvertida en maga o hechicera,
como le sucede a Morgana. De hecho, este personaje destaca por su ca-
racter lujurioso, como aparece también en el Lanzarote, caprichoso y ven-
gativo como se ve en el T7istin; de este modo, pasa a tener ciertos rasgos
demoniacos como heredera de la tradiciéon de la misoginia medieval
(Cuesta Torre, 2014, 339). La figura de la mujer diablo no aparece de
forma directa como sucedia en el L.CZ; no obstante, y basaindonos en el
Tristan de Leonis, si encontramos varios episodios notables donde aparecen
diferentes mujeres que se relacionan de una manera mas o menos real con
el diablo®.

El primer caso, se localiza en el capitulo 27 y esta protagonizada por
Brangel, que ha sido abandonada en el bosque, atada a un arbol, por dos
escuderos bajo las 6rdenes de Iseo. Cuando llega la noche y pide ayuda, el
caballero Palomades, uno de los personajes principales de la obra, escucha
sus suplicas y acude a rescatarla:

4 Para un panorama del desarrollo del T7iszin en la peninsula, asi como los textos conservados, se puede
consultar Cuesta Torre (2015, 309-343; 2016, 87-100).

5> Es necesatio apuntar que es recurrente el uso del término «diablo» en el texto para referirse a un
caballero con grandes habilidades de lucha, por ejemplo: «E la Donzella del Arte, cuando lo vio, penso
que era diablo, e fuy6 contra el castillon (T7istdn, 1999, 104).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

E descavalgé e saco la espada e comencd a cortar de las ramas por hazer por
hazer lugar por donde entrase. E ella, de miedo, estava rogando a Dios que la
guardase, ca ella cuidava que fuese alguna bestia, que la iva a comer. E el cava-
llero, cuando la vio, uvo pavor, e dio una gran boz, e dixo:

—:Qué cosa eres tu: eres cosa encantada, o eres mal espiritu o como eres metida
en tal lugar?

Brangel dixo:

—Yo soy donzella carnal que est6 atada a este arbol por manos de dos escuderos
que me querian desonrar (17istan, 1999, 59).

La escena se encuadra de noche en una espesa floresta, momento y
lugar idéneo para las apariciones magicas protagonizados por el diablo,
como sucedia en el LCZ. Es por ello que Palomades se siente confuso
ante la imagen que ve y sospeche que la joven atada sea un ser encantado
o se relacione con los espiritus malignos que quieran tentarlo. Si bien la
escena se resuelve sin mayores problemas y Palomades rescata a Brangel,
es llamativa la consciencia e inquietud del caballero pagano, quien no ig-
nora la posibilidad de que los demonios puedan tratar de engafiarlo a tra-
vés de la imagen de la bella mujer en peligro en la floresta.

El segundo ejemplo, mucho mas claro, se localiza en el capitulo 45
durante el rescate del rey Arturo, quien ha sido secuestrado por la Doncella
del Arte. La accion la lleva a cabo Tristan, quien se enfrenta y derrota a la
encantadora gracias a sus habilidades del combate:

Tristan, cuando esto oy, volvid su cavallo contra la donzella e tomola de los
cavellos e llevola delante del rey. E Tristan descavalgd e corto las cuerdas con
que estava atado el rey, e dixo:

—Sefior rey, catat aqui la mafa donzella: fazed d’ella lo que fuere la vuestra mer-
ced.

El rey tomd un espada de los que eran muertos e cortodle la cabega, e los diablos
la llevaron delante de todos. Luego se encendié el castillo e quemose €l e las
gentes que eran en él. E d’esto el rey e Tristan fueron maravillados, e dezian que
de Dios avia venido aquella aventura (T7istdn, 1999, 104).

Este episodio resulta crucial porque la decapitaciéon muestra el origen
infernal de su poder, de forma que, al ser decapitada los diablos se llevan
su cuerpo y el castillo se incendia, lo que se convierte en un castigo divino
que se relaciona directamente con las artes magicas oscuras, como apunta



Almudena Izquierdo Andreu

Cuesta Torre (2014, 342). Lo mas resenable es que la narracion cita direc-
tamente la relaciéon entre la Doncella del Arte y los diablos, hecho que
también se da en el Cddice de Tristin (Cuesta Torre, 2015, 338-339). Sin
embargo, la escena si varia en el Cuento de Tristin, donde se obvia la relacion
entre la encantadora y el demonio:

Tristan ferio el cauallo contra el castillo, e ante que ella entrase, tomola por los
cauellos e pusola en poder del rrey; e tornose contra los escuderos, e comengo a
ferir en ellos; mas ellos comengaron todos a foyr. E el rrey corto luego la cabega
a la donzella. E como Tristan vino e vio la donzella que yazia muerta, el fue
mucho marauillado, e dixo

—Sefor, como feziste agora tal muerte? Ca non pertenesgia a vos matar mueger
ninguna.

—Certas, dixo el rrey, mas esto conuenia de fazer, ca en otra manera non era
onbre seguro della (Cuento, 1928, 218).

El origen de esta diferencia se basa, aparte de la rama paralela al que
pertenece el Cuento de Tristin, en el propio estilo de esta narracion, mucho
mas ligera y humoristica, frente a la mayor seriedad del Cddice y del impreso
de 1501 (Cuesta Torre, 2016, 93). Ello mismo se ve en el dltimo episodio
analizado, que varia notablemente entre ambos textos. Se trata de una es-
cena que arroja, aparentemente, una vision bastante negativa de Iseo, y se
la presenta como una mujer corruptora de la moral de los caballeros, ade-
mas de entroncar con la idea de que la mujer puede conducir a la desgracia
al hombre, como ya sefial6 Rubio Pacho (2000). Durante el capitulo 44,
Tristan e Iseo se encuentran con el caballero Dinadan (Dinadani en el
Cuento), quien no tiene dama ni esta interesado en relacionarse con nin-
guna. La joven reina se mofa de él por ese motivo y le insiste en que se
bata en duelo con otro caballero con el que se cruzan, este si con dama. A
pesar del rechazo inicial de Diandan, pues no desea unirse a una relacion
amorosa, acepta finalmente batirse en un duelo, que pierde. Ante la ver-
glienza por la situacion, no duda en culpar a Iseo, en quien vuelca su rabia
y llega incluso a insultarla en la version del Cuento:



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

En esta fabla andouieron vna grand
piesca, la rreyna escarnegiendo e bur-
lando con Dinadani; mas a el non plazia
punto de aquellas trufas. [...]

—Agora vos aparejad de la batalla, e
fazed en tal manera que uos ayades esta
donzella que viene con aquel cauallero;
ca non pares¢e bien dos caualleros con
vna duefia, e mejor sera que cada vno aya
la suya.

—Amiga, dixo Dinadani, yo non quiero
guerra nin quiero duena nin donzella; e
quien la quisiere que la tome, ca yo non
la quiero. E sy dios me guarde, que vos
auedes grand talante do me buscar mal e
dafio, e dios vos de mala ventural [...] E
agora vos digo yo, dixo Dinadani, que yo
he fallado en el camino al diablo, que por
fuerca me conuiene de justar e contra mi
volluntad. [...] E maldito sea el dia de oy
que yo esta conpailia falle! E maldita sea
la puta falsa que en esto me puso, e aun
aquel que lla trae en su conpana, ca cier-
tamente el deuia ser algun onbre de poco
sabet! (Cuento, 1928, 254-255).

—Cavallero, aparejaos y tomad aquella
duefia por fuer¢a de armas, e seréis los
mejores enamorados que hombre ser
pueda.

Dixo Dinadan:

—Ya Dios os de mala ventura, que me
queréis meter en pelea yen cosas que
abré que fazer!

Dixo la reina:

—A fazer vos conviene,e combatios por
que vOs ayais duefia, ca no paresce bien
dos cavalleros por el camino con una
duefia.

E dixo Dinadan: ellos.

—Pues que con el diablo v6 fablando,
por fuerca me haze de me conbatir. Eyo
lo hare, je Dios me ayude! [...]
—Gracias a Dios que he aprendido a vo-
lar! Mal ara la duena e el que la trai, que
por fuerca me fazen justar! (Tristin, 1999,
120).

Como vemos en los dos pasajes, a pesar de los cambios producidos
entre el Cuento y el impreso, se mantiene una idea, y es que la instigacion
para actuar de esta forma y de haber aceptado el combate sin desearlo
realmente, es que es una obra del demonio. Segun Rubio Pacho (2000,
1573), esta identificacion entre la mujer y el diablo en los dos textos seria
un rasgo antiguo que no se habria eliminado posteriormente en la version
impresa, texto que cuenta ya con elementos profemeninos. En este sen-
tido, Iseo se asemejaria, a primera vista y de forma figurada, con el diablo,
de manera que su apariencia externa y sus tentadoras palabras han provo-
cado que Dinadan traicionara sus principios caballerescos y cayera en des-
gracia con la vergiienza del combate, que pierde. A pesar de esto, creo que
hay que tener en cuenta la naturaleza del propio Dinadan y el estilo del



Almudena Izquierdo Andreu

Cuento para comprender el pasaje. Dinadan es, de por si, un caballero ale-
gre y risueflo, y que bromea constantemente con Iseo quien, incluso, lo
invita a compartir el lecho en otro pasaje humoristico, lo que él rechaza
(Cuesta Torre, 1998, 48). Aparte, como ya se ha dicho, el Cuento tiene un
estilo mas ligero y humoristico, que darfa entrada a la broma y la burla. Por
lo tanto, creo que la escena y, en concreto, el insulto y comparativa de
Dinadan (o Dinadani) podria entenderse dentro del ambito del humor y
de la burla, mas que como una escena seria, que habria provocado la ira
de Tristan.

De esta forma, la aparicion de la mujer diablo en el Tristdn no es uni-
voca a lo largo del texto, igual que resulta en el conjunto de la literatura
medieval. Aqui, se mueve desde el equivoco de Palomades, quien con-
funde a Brangel con un espiritu maligno a escenas cortesanas con tintes
humortisticos. Entre medias si se halla una figura evidente, la Doncella del
Arte, una encantadora cuyos poderes proceden del pacto diabélico, como
queda evidenciado tras su muerte. Si bien esta malvada fémina no se trata
de un diablo metamorfoseado, como sucedia en el .CZ, si se convierte en
un eslabon de la cadena que conecta a las encantadoras malvadas con di-
versos antecedentes diabdlicos de los que procede su poder, y que tendran
un amplio recorrido en el libro de caballerias renacentista. En si, esto po-
dria corresponder con la imagen completa del diablo en la literatura me-
dieval, que no solo recoge temores e ideas teoldgicas, sino también
tradiciones populares de burlas y engafios.

4. Amadis de Gaula

Llegados al Awmadis de Gaula, es importante remarcar que también
tuvo una composicion a fases hasta que en 1508 nace la edicién impresa a
cargo de Garci Rodriguez de Montalvo. La critica ha apuntado que el Li-
bro I estaria compuesto ya a finales del siglo XIV, como se denota por
ciertos rasgos mas medievales en la caracterizacion de los personajes y la
configuracion de la historia®. Este hecho resulta vital porque los rasgos

6 Para este tema puede consultarse Cacho Blecua (1979, 347-388), Avalle-Atce (1990) y Ramos Nogales
(1999).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

que se analizan sobre la mujer diablo coinciden con el periodo medieval
de la historia, frente al desarrollo plenamente montalviano que se aprecia
en el Libro IV o en las Sergas de Esplandian. De forma complementaria, el
Amadis también ha incluido un buen nimero de mujeres que viven mas
alla de la norma social, como es el caso de las doncellas requeridoras como
Briolanja, quien pudo tener descendencia con Amadis en la version me-
dieval; doncellas vengativas por las acciones de los caballeros (Haro Cor-
tés, 1998, 187-189; Sales Dasi, 2001); o doncellas andantes como
ejemplifica la doncella de Dinamarca (Marin Pina, 2011, 267-305).

Volviendo al tema de la mujer diablo, me interesa analizar aqui una
escena concreta, localizada en el capitulo 2 del Libro I. Mérida Jiménez
(2006, 255-258) sefiala que la escena viene a probar la caracterizacion ori-
ginal de Urganda como hada benefactora, al ttempo que muestra sus ca-
pacidades para provocar el asombro del resto de personajes. En el
episodio, una doncella solicita ayuda al caballero Gandales (recordemos
que sera el padre adoptivo de Amadis). Gandales acorre a la misteriosa
doncella, quien muestra no ser una mujer corriente, sino que es capaz de
provocar la sumision del caballero que la perseguia y hacer que quiera de-
gollar a una segunda doncella que huye:

Gandales fue ende mucho maravillado; y ella dixo al cavallero que ante si tenfa:
—Dezid aquella donzella de so el arbol que se vaya luego; si no le tajaredes la
cabeca. El cavallero se torné contra y ella dixole:

—iAy, mala, yo me maravillo que la cabega no te tiro!

La donzella vio que su amigo era encantado, y subi6 en su palefrén llorando, y
fuese luego (Rodriguez de Montalvo, 1987, 255).

Este pasaje presenta el esquema prototipico de la doncella en apuros
que requiere ayuda a un caballero, habitual en la narrativa caballeresca. No
obstante, en este caso, la joven ilustra su capacidad de hechizar, lo que
potencia su caracterizacion como ente maravilloso. Pero no acaba ahi, y
es que, aparte del uso de la magia, la doncella cuenta con el don de la
metamorfosis, segin muestra a continuacién y que, como se ha remarcado
en el trabajo, conecta con uno de los rasgos identificables de los diablos:
la capacidad de cambiar de aspecto. Asi, esta bella joven de apenas dieci-



Almudena Izquierdo Andreu

ocho afios, como refiere Gandales, resulta ser una anciana, en un desen-
mascaramiento identitario similar al de la diablesa del I.CZ, en concreto
nada menos que Urganda la Desconocida:

Y ¢él, que la vio donzella de primero, que a su parecer no passava de diez y ocho
afios, viola tan vieja y tan lassa que se maravill6 como en el palafrén se podia
tener; y comengose a santiguar de aquella maravilla (Rodriguez de Montalvo,
1987, 250).

Esta joven ya fue identificada por Lucia Megias y Sales Dasi (2005)
como una dama lasciva, un tipo femenino de corte caballeresco que se
remonta a la tradicién arturica y que es heredera directa del hada amante
sin respetar las costumbres ni las leyes humanas, como ya sefialaba Mérida
Jiménez (2006), a lo que se suman sus habilidades magicas. Es, por tanto,
una figura egoista que solo busca satisfacer sus propios deseos. En esta
linea, la dama o doncella lasciva es un personaje femenino creado «por y
para satisfacer sus propios deseos» (Lucia Megias y Sales Dasi, 2005, 1007)
y, en el caso concreto de esta primera apariciéon de Urganda no se corres-
ponde exactamente con la imagen principal que proyecta en la obra, es
decir, como protectora del linaje amadisiano y aliada del héroe (Lucia
Megfas y Sales Dasi, 2005, 1007-1008).

Si bien no hay referencias directas a la presencia del demonio ni se le
liga con poderes oscuros, el proceso de aparicion de Urganda hasta el mo-
mento s{ ha contado con tres capacidades magicas sospechosas, pues la
conectan con las encantadoras de raiz artdrica: la profetizacion, el encan-
tamiento y la metamorfosis. Los tres poderes cuentan con unos otrigenes
demoniacos, como les sucedia a Metlin, Morgana o Melusina. Es mas, Mé-
rida Jiménez (2006, 246-247) resalta la transformacion espectacular de Ur-
ganda, que se retomara por los continuadores de las historias
conectandolo incluso con la imagen demoniaca de la sierpe en su Fusta de
la Gran Setpiente al cetrar el Libro IV’. No obstante, hay que matizar que
la transformacion de Urganda juega también con el gusto de las aparicio-
nes maravillosas espectaculares y asi como con la idea de la nave proce-
dente del mas alla, en este caso encarnado en un temible dragdén que

7 Para el desarrollo del personaje de Urganda en el resto del ciclo, se puede consultar Mérida Jiménez
(2013), Campos Garcia Rojas (2013) y Gutiérrez Trapaga (2017b).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

atemoriza a los personajes presentes, como apuntan Bognolo (1994-19906)
y Beltran (1997).

La caracterizacion de Urganda se basa en su herencia arturica con el
hada medieval, la construccién técnica del personaje en tanto que estruc-
tura el desarrollo del argumento y la lectura historico-politica que matiza
la evolucion del personaje. De esta manera, la ascendencia de Urganda
resulta una mezcolanza entre Merlin, Morgana, la Dama del Lago e in-
cluso, Melusina, desde una evolucién del hada amorosa al modelo religioso
que se configura posteriormente en la época de Rodriguez de Montalvo
(Mérida Jiménez, 1994a, 623-624). Ello también supone la evolucion del
tipo medieval del hada a la encantadora, en un intento de racionalizar el
poder magico (Harf-Lancner, 1984, 418). La habilidad de la metamorfosis
conecta con las raices artaricas del personaje, en concreto con Merlin,
quien también contaba con un diseno diabdlico en las dltimas narraciones
medievales®. De hecho, la imagen que se proyecta aqui es de una Urganda
«muy medieval» todavia, no sujeta aun a los designios de Dios (Mérida
Jiménez, 20006, 246-247).

Se establece, asi, el modelo de Morgana en la relacién amorosa que
establece con los hombres, que es precisamente como la conocemos a tra-
vés de esta primera aventura, que se combina con los poderes magicos
merlinianos para modificar su aspecto. De esta forma, esta primera carac-
terizacion asocia a Urganda con la figura del hada amante (Haro Cortés,
1998, 193). A pesar de que esta aparicion de la sabia en el capitulo 2 tenga
tintes que apunten a los origenes bretones y la narracion primitiva de la
obra, la verdad es que Urganda ya ha iniciado su proceso de racionaliza-
cion cristiana. Desde la conversacion con Gandales se encomienda a Dios
y se va a mantener dentro de la rectitud cristiana a lo largo del texto, utili-
zando sus dotes magicas y proféticas al servicio de Amadis y los héroes de
la historia (Mérida Jiménez 1994a, 625): «[...] y yo lo amo mas que tu pien-
sas, como quien atiende dél cedo haver dos ayudas en que otro no podria
poner consejo, y ¢l rescibira dos gualardones, donde sera muy alegre; y

8 La caractetizacién de Metlin como hijo del diablo, aceptado en las versiones medievales, disminuye o
se simplifica, asi como otros rasgos negativos, a lo largo del siglo XVI hasta desaparecer al llegar Quijote,
donde se tiene una visién completamente positiva del mago, como sefiala Gutiérrez Trapaga (2010, 44-
45; 2012, 165-160).



Almudena Izquierdo Andreu

agora te encomiendo a Dios que irme quiero, y mas aina me veras que
piensas» (Rodriguez de Montalvo, 1987, 257).

Destaca, aun asi, la fuerte independencia del personaje, que nunca
se casa ni busca establecer «ningun linaje melusinico» ni busca amantes
como Morgana (Mérida Jiménez 1994b, 275), sobre todo al final para sub-
rayar la cristianizaciéon del personaje. Esta primera aparicion conecta los
origenes bretones del personaje con el intento de hacer su amante a un
caballero, lo que recuerda irremediablemente a Morgana y enlaza con la
tigura de la doncella lasciva. A ello se une la mencién a Dios, que nos
advierte del giro racional que toma Urganda a lo largo del libro. De este
modo, se fusiona el origen del personaje de raiz bretona con el halito reli-
gioso con el que se envuelve a lo largo de la obra. El resultado es que esta
primera aparicion en el capitulo 2 se configura como un juego de presen-
tacion que busca el asombro del lector y la demostracion de la capacidad
de sus poderes magicos como rasgo definitivo de su personalidad. En la
continuacion de la saga, Urganda se conserva y evoluciona segin las ne-
cesidades de la narracién. Mientras que Paez de Ribera y Juan Diaz la me-
nosprecian, Feliciano de Silva la rescata y la adapta para «hacer de ella
verdaderamente un personaje adaptado a las necesidades de su narracion»
para que cumpla nuevas funciones (Campos Garcia Rojas, 2013, 322).

5. Su desarrollo en el libro de caballerias

El desarrollo de la figura de la mujer diablo resulta mas compleja
segun avanza el género del libro de caballerfas. Poco a poco, es posible
apreciar que el tipo se difumina, y ya no hay una identificacién completa
entre la mujer y el diablo, sino una serie de rasgos compartidos que llevan
a identificarlas. Siguiendo la senda de los relatos caballerescos de origen
francés como el Tristin, hay una ausencia de la figura del demonio como
tal en el libro de caballerias renacentista, con excepciones, por ejemplo,
como los diablos que aparecen en el Florisando de Paez de Ribera, sin variar
su aspecto’.

? Si bien es cierto que el siglo XVI es la gran época de la demonologia («By the fifteenth century, demo-
nology was a central theological concern and its most influential work was Kramer and Sprenger’s Latin



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Para comprobar la presencia o no de la mujer diablo en el libro de
caballerfas, en tanto que los personajes la identificaban, tal cual, con este
tipo demoniaco, se llevé a cabo una busqueda mediante filtro de palabras
en los textos depositados en la Coleccion de Textos Caballerescos Hispanicos
(2005-2008), dirigida por la profesora Ivy Cortis de la Universidad de Wis-
consin-Madison'. L.a busqueda arrojé un resultado bastante claro, y es
que apenas aparecen en los textos caballerescos del siglo X VI los términos
«diablo» y «demonio», hasta el punto de que se hallan pocos casos en, por
ejemplo, los libros de Feliciano de Silva, mientras que la mayoria se con-
centran en obras con un fuerte componente religioso, como el Florisando
o el Lisuarte de Grecia de Juan Diaz.

El Florisando, libro publicado por Paez de Ribera en 1510, es uno de
los textos en los que mas veces se repite el término diablo. No obstante,
el autor se refiere a demonios o diablos reales, pero que no tienen que
ocultar su aspecto, y que en todo momento tratan de engafar a los hom-
bres fingiendo que conocen el porvenir o el futuro. Paez de Ribera declara
estos hechos como imposibles, apoyandose en diversas fuentes religiosas,
y termina por declarar que magia es un pecado que se debe combatir con
el milagro, hasta el punto de que, al final de la obra, todos los libros de
magia seran quemados (Gutiérrez Trapaga, 2017a, 25). Hay que tener en
cuenta que el Florisando considera que el demonio esta detras de cualquier
acto magico, por lo que esta plagado de dogmas religiosos con la intencion
de propagar la fe y censuraba todo tipo de artificio magico (Garcia Ruiz,
2012, 168), lo que incluye las profecias y los suefios adivinatorios'!. Asi,
cobran especial relevancia los suefios, pues aqui si pueden intervenir los
diablos con la invencién de suefios con la intencion de engafiar a los hom-
bres'?. De este modo, los diablos establecen cierta relaciéon con las muje-
res, pues estas tendrian especial inclinacién en mentir y engafiar mediante

treaty, the Malleus Maleficarum (c. 1486)», Gutiérrez Trapaga, 2017a, 23), los libros de caballerfas no se
obsesionan por ella, como si sucede con la magia y diversos objetos magicos.

10 Se filtraron los términos «diablo» y «demonio» en los textos cotrespondientes a los libros de caballe-
rias: las Sergas de Esplandidn, el Florisando, el Lisuarte de Grecia de Juan Diaz, el Lisuarte de Grecia'y el Amadis
de Grecia de Feliciano de Silva y el Silves de la Selva.

11 Sobre el tema de la magia y la moral del Florisando, se puede ampliar con Gatcia Ruiz (2010; 2022),
Gutiérrez Trapaga (2017a; 2017b) e Izquierdo Andreu (2017).

12 F] suefio se consideraba un momento delicado y vulnerable, pues era el momento en el que el diablo
podia manipular el pensamiento de los hombres (Acebrén Ruiz, 2000).



Almudena Izquierdo Andreu

la invencién de suefios, un rasgo que tiene su antecedente medieval en
textos como el Sendebar (Acebron Ruiz, 1996, 12, 27-31). De esa forma,
aunque no hay una identificacion completa entre el diablo y la mujer, si
comparten la capacidad de engafar, lo que provoca la ligazén entre ambas
tiguras.

De cualquier manera, igual que sucede en el caso del Florisando, en el
resto del corpus caballeresco del ciclo amadisiano hay una aparente ausen-
cia de la figura del diablo. En este sentido, no se encuentran demonios
metamorfoseados como el caso del L.CZ, que es el ejemplo mas claro. Si
se realiza una busqueda léxica, que se ha planteado unas lineas mas atras,
en los principales libros de caballerias como las Sergas de Esplandidn o los
textos de Feliciano de Silva, se puede comprobar que hay una ausencia
casi total de la palabra o una prevalencia muy baja'. Asimismo, este tér-
mino no denomina a entes infernales, sino que sirve para describir o iden-
tificar enemigos y hacer referencia a su fealdad o deformidad, por ejemplo,
en el caso de los jayanes, salvajes o caballeros de fuerza descomunal, como
sucede con el Caballero Negro de las Sergas de Esplandian. Se hallan diver-
sos ejemplos: «no es cauallero: sino infernal diablo: que sus cosas no son
de persona mortal» (Sergas de Esplandidan); «El cauallero de la vera cruz antes
q<ue> quebrasse la lanc’a auia muerto conella dos diablos de ag<ue>llos
grandes» (Lisuarte de Grecia de Silva); «Cauallero a vos doy cargo d<e>ste
diablo mayor y a mi dexame con su hijo» (Amadis de Grecia); «Muy espan-
tado fue don rogel de ver ta<n> fiero diablo: y con mucha ligereza se
guardaua» (Don Silves de la Selva). También se encuentra alguna muestra
suelta del diablo como engafiador de un modo general: «no sea el diablo
que os enganna y la falsedad d<e>l enganno que teneys por la ley» (Awmadis
de Grecia).

Esto probarfa que la referencia a los demonios y los diablos no se
debe tanto a una naturaleza demoniaca del personaje, sino a una deformi-
dad o fealdad caracteristica del personaje antagonista, como sucede con

13 Los datos que se obtuvieron son los siguientes: Sergas de Esplandian: demonio 7 veces, demonios 16
veces , diablo 9 veces, diablos 2 veces; Lisuarte de Grecia: ausencia de «demoniow, diablo 6 veces, diablos
7 veces, diabluras veces 2; Amadis de Grecia: demonios una vez, diablo 16 veces, diabluras 8 veces; Lisuarte
de Grecia de Juan Diaz: ausencia de «demonion, diablo 16 veces, diablos 6 veces, diablura una vez, dia-
bluras una vez; Silves de las Selvas: demonio una vez, d<e>monio 2 veces, demonios 3 veces, diablo 10
veces, diablos 4 veces.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

los monstruos encarnaciones del mal como el Endtiago'®. Hay dos casos,
el Florisando y el Lisuarte de Grecia de Juan Diaz, en los que si existen mul-
tiples referencias a la apariciéon de diablos como enemigos dentro del en-
corsetamiento religioso que caracterizan estas dos obras. Sin embargo, la
clave reside en que estos diablos se metamorfosean en hermosas damas,
por lo que no se puede hablar de la reutilizacion de la figura de la mujer
diablo en los términos que aparece en las obras medievales analizadas; de
hecho, la mayoria de los ejemplos se concentraban en muestras de la tra-
dicion hagiografica o las ligadas a la historia de Melusina. Seguramente,
mas que el diablo metamorfoseado en mujer, el caso mas cercano a la fi-
gura de la mujer diablo, o al menos, una reminiscencia pues no habria un
ejemplo pleno, es el caso de las duefias y doncellas seductoras y lujuriosas.
Si se parte de los trabajos clasicos de clasificacion de los personajes feme-
ninos pata el libro de caballetfas', no se haya tal cual la mujer diablo, pero
s la duefia traidora, las hechiceras o las doncellas y duefias seductoras.
En este dltimo grupo, estas mujeres toman la iniciativa en el juego
de seducciéon amorosa como requeridora. Segun Aguilar Perdomo (2004,
23-24), se trata de féminas duefias de su sexualidad y que son muy cons-
cientes de sus deseos y sentimientos hasta el punto de crear esa subversion
de roles en las que son ellas las responsables y deciden actuar mediante
diversas artimafias, que van desde la violencia, la magia a la simple tenta-
cion lujuriosa. Ademas, ese aspecto ayuda a la caracterizacion de estas mu-
jeres, mas libres, voluntariosas, autbnomas, incluso ingeniosas, inteligentes
y locuaces, alejadas del prototipo de la mujer sumisa. Se convierten, asi, en
unas féminas mas libres desde el plano sexual, que dan rienda suelta a sus
impulsos eréticos, asi como a sus deseos y sus ideas, pero también en una
muestra en una ensofacion de la libertad que podfan ansiar muchas de las
lectoras, en un ejercicio de libertad alejada de las encorsetadas normas que
regian socialmente a la mujer. Se trata de una evolucién para ajustarse a
nuevos propositos narrativos donde la naturaleza demoniaca de la mujer,
desde el punto de vista religioso, ya no tendria cabida. Ahora el tipo se

14 Se pude ampliar este tema en Martin Romero (2010).
15 Entre los trabajos mas importantes estin Marta Haro (1998); Sales Dasi (2001), Lucia Megfas y Sales
Dasi, (2005), Marin Pina (2011) y Aguilar Perdomo (2004).



Almudena Izquierdo Andreu

adapta a una realidad narrativa donde destacan el artificio y los juegos de
seduccion sin necesidad de tefiirlo con un fondo religioso.

Si bien hay ciertas ocasiones en el que estas mujeres puedan usar ele-
mentos magicos para alcanzar sus metas, estos no tienen que estar ligados
a un origen oscuro —la magia podia tener un origen librario como destaca
Gutiérrez Trapaga (2017b, 44-56)—, por lo que no existe ninguna identi-
ticacion entre estos personajes y los demonios. La imagen de la doncella
o duefia seductora, con esas aspiraciones de libertad y ese trato autbnomo
para desarrollar sus deseos y su propia sexualidad, se podria ligar con la
idea de la «mala mujer» vinculada con la misoginia de origen medieval, que
conecta con la mujer bella y tentadora. De este modo, estas mujeres en-
carnan la belleza de lo cuestionable (en oposicion a la belleza de las damas
como Oriana), que se entrelaza con el caracter pecaminoso de la mujer al
unir su hermosura con la tentacion diabdlica.

Por dltimo, es necesario mencionar el tipo de la doncella encantadora
cuyos poderes proceden del pacto diabélico, y de las que ya se hallan mues-
tras en la literatura bretona como sucede con la Doncella del Arte del T7s-
tin de Leonis. La narrativa artirica configura el tipo de la doncella
encantadora con un cariz negativo o con un origen demoniaco, y que al
final de la aventura es castigada; la diferencia reside en que en el libro de
caballerfas ese castigo llega cuando se establece que la magia tiene un ori-
gen infernal (Cuesta Torre, 2014, 334). Un episodio interesante se da en el
Lisnarte de Grecia de Juan Diaz (1520), en concreto, en el episodio de la
Torre Encantada de la Sabia Donzella. Lisuarte, tras derrotar a varios ca-
balleros y apresar a la Sabia Donzella, accede a su biblioteca, que esta pla-
gada de libros de hechizos. En este caso, la naturaleza de su magia es
diabolica a la par que libraria, como queda plasmado en la riqueza de su
anaquel. El origen oscuro de sus poderes resulta evidente cuando el alma
de la encantadora, al suicidarse, es recibida por una legion de demonios;
es mas, la aventura cierra con la quema de su biblioteca (Campos Garcia
Rojas y Gutiérrez Trapaga, 2024, 46-47).

Asimismo, dentro de este tipo, se encuentran personajes como
Blanca Flor y su tia, personajes del Arderigue (1517) que terminan ajusti-
ciadas en la hoguera publica, o Galarta en el Platir (1533), a quien se la



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

llevan los demonios (Cuesta Torre, 2014, 342-343). Otro caso es el de Flo-
risdelfa del T7istan el Joven (1534), asociada también con el diablo y que
termina suicidandose. De hecho, este ultimo personaje es buen ejemplo
de la vision negativa de la magia practicada por mujeres, y que constituyen
una amenaza para los protagonistas, lo que condena a las féminas que
transgreden las normas de su género (Campos Garcia Rojas, 1997). Otro
ejemplo curioso se da en el Floriseo (1516), cuando Piromancia, la encan-
tadora pagana, se convierte al cristianismo, lo que provoca que pierda sus
poderes, que procedian de sus pactos con los diablos (Cuesta Torre, 2014,
352-357). De forma general, los libros de caballerias no abandonan los
tratos con el demonio y la magia oscura, solo que esta evoluciona o, in-
cluso, se abandona; igualmente, el castigo en la historia puede ser mas o
menos severo segun la linea de pensamiento al que se adscriba su autor,
asi como el tratamiento religioso del libro, sin que haya un sendero regular

en la vision de la magia de origen demoniaco'®.

6. Conclusiones

Como se ha comprobado en los casos presentados, la mujer diablo
no es un tipo estatico, en el caso de que queramos y podamos configurar
esta tipologfa de personaje dentro de la gama de los caracteres femeninos,
hecho que también esta abierto a discusiéon. Curiosamente, a pesar de la
belleza de estas duefias y doncellas, que les permite seducir y atraer a los
caballeros, no llegan a consumar sexualmente la relaciéon. Su hermosura
les sirve para engatusar al hombre y conseguir un objetivo particular en
cada caso: la tentacion o burla diabdlica en el caso del LLCZ, la exhibicion
de sus poderes en el T7istin, o las metas superiores de Urganda como he-
chicera de raiz bretona y su vidente conexiéon con Merlin.

¢Coémo podemos plantear el paso de la figura medieval de la mujer
diablo al Renacimiento y, en concreto, al libro de caballerfas? De manera

16 Tlama la atencién que, en ciertos libros de la senda «realistan, se desctribe con mayor detalle vatios
aspectos como la nigromancia, o la invocacién a los muertos, frente a la narrativa arturica, donde apenas
se describen estos. El punto de coincidencia es el origen diabdlico de la magia, quien entrega este cono-
cimiento a cambio del control de la encantadora (Cuesta Torre, 2014, 366).



Almudena Izquierdo Andreu

preliminar, todo apunta a que el tipo, si es que se puede llegar a identificare
como tal en la literatura caballeresca medieval, se diluye con la entrada del
siglo XVI. Atun tendriamos que ver, como una hipétesis a demostrar en el
tuturo, si dicho cambio se debe a la moral religiosa, que ya esta presente
en las versiones impresas del Tristan o del Amadis. En este sentido, no
aparecerian, como tal, demonios metamorfoseados en mujeres seductoras
en los libros de caballerfas, aunque no se ignora la presencia de los diablos
como malas influencias para los caracteres, incluyendo su relaciéon con
ciertas encantadoras.

Por lo tanto, quedan dos tipologias de personajes en los libros de
caballerfas que enlazan, guardando las distancias, con la mujer diablo me-
dieval. El primero serfan las sabias y encantadoras antagonistas en las
obras, cuyos poderes proceden abiertamente de tratos con los diablos, por
lo que el origen de su magia tiene raices diabdlicas. Ello provoca que sean,
en general, personajes negativos, como ocurria ya en la literatura bretona,
por lo que acaban bien muertas o sin sus poderes. El otro tipo corresponde
con el de la doncella o duefia seductora y requeridora de amores, que si
guarda ciertos elementos comunes al vincularse la hermosura femenina
con la tentacion demoniaca. De esa manera, estas féminas, sin que haya
una identificacién literal con el diablo, o con una naturaleza de origen dia-
bolico, si se ligan con la imagen miségina de la mujer bella que vinculaba
su hermosura con el pecado de la lujuria y, por lo tanto, con la tentacién.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Bibliografia citada

Acebron Ruiz, Julian, «Del artificio narrativo a la digresion sermonaria. Dos sin-
gulares lances en los libros V'y VI de _Awmzadis», Secriptura (= Letradura. Estu-
dios de literatura medieval), 11 (1996), pp. 7-30.

—, «Abrid los oios et sanctigdsse. Santiguos y conjuros contra las asechanzas del dia-
blo en la literatura medievaly, en Aczas del XIII Congreso de la Asociacion Inter-
nacional de Hispanistas. Madrid, 1998. Medieval. Siglo X171 Suglo X111, ed.
Florencio Sevilla y Catlos Alvar, Madrid, Asociacion Internacional de His-
panistas/Castalia/Fundacion Duques de Sotia, 2000, vol. 1, pp. 29-36.

Adan Lledin, Sheila, «l.a serpiente, ¢la verdadera pecadorary, Mirabilia Ars, 12
(2020), pp- 64-80. URL:
<https:/ /www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars /pdfs /04 ad
an_lledin.pdf> (cons. 15/06/2025).

Aguilar Perdomo, Marfa del Rosatio, «Lias doncellas seductoras y requeridoras
de amor en los libros de caballetfas espafioles», 170z y Letra, 15/1 (2004),
pp. 3-24.

Avalle-Arce, Juan Bautista, «Amadis de Gaulay: el primitivo y el de Montalvo, México,
Fondo de Cultura Econémica, 1990.

Beltran, Rafael, «Urganda, Morgana y Sibila: el espectaculo de la nave profética
en la literatura de caballetias», en The Medzeval Mind. Hispanic Studies in Hon-
our of Alan Deyermond, ed. Ian Macpherson y Ralph Penny, LLondon, Tam-
ests, 1997, pp. 21-47.

Bognolo, Anna. «Gli incanti di Urganda: magia come spettacolo nei Libros de
caballetfasy, Studi Ispanici, 30 (1994-1996), pp. 111-128.

Cacho Blecua, Juan Manuel, Awmzadis: herodsio mitico cortesano, Madrid, Cupsa, Uni-
versidad de Zaragoza, 1979.

—, «LLos contextos del Libro del Cavallero de Dios (Iibro del cavallero Zifar)», en E/

Libro del caballero Zifar: materias literarias de la narvativa de ficcion, coord. Marta Haro

Cortés, Valencia, Proyecto Parnaseo de la Universitat de Valencia, 2018, pp. 5-

57.

Campos Garcia Rojas, Axayacatl, «Florisdelfa: un episodio insular en T7istin de
L eonis desde una interpretacion de sus elementos geograficos y la magiay,



https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf
https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf

Almudena Izquierdo Andreu

en «Quien hubiese tal venturay: Medieval Hispanic Studies in Hononr of Alan De-
yermond, ed. A. M. Beresford, London, Department of Hispanic Studies,
Queen Mary and Westtield College, 1997, pp. 237-245.

—, «Urganda, la otrora gran sabidora: evolucion y refuncionalizaciony, en Palmerin y
sus libros: 500 arios, ed. Aurelio Gonzalez, Axayacatl Campos Garcia Rojas,
Karla Xiomara Luna Matiscal y Carlos Rubio Pacho, México, El Colegio
de México, 2013, pp. 343-365.

Campos Garcia Rojas, Axayacatl; Gutiérrez Trapaga, Daniel, [ zbros en los universos
de ficcion: Libros de caballerias castellanos, México, Universidad Nacional Aut6-
noma de México, 2024.

Candano Fierro, Graciela, «I=/ diablo toma la forma de niugier por que a los buenos pueda
enpescer: una faceta de la mujer en la literatura ejemplar, Menzorabilia: boletin
de literatura sapiencial, 6 (2002), s. p.

— , «Reminiscencias miséginas en la literatura ejemplar: un aspecto de lo mara-
villoso magico en la Baja Edad Media», Acta Poética, 29/2 (2008), pp. 213-
227.

Carmona Fernandez, Fernando, «El caballero y sus demonios: combates infer-
nales en los libros de caballetias», Cuadernos del CEMYR, 11 (2003), pp. 9-
34.

Corpus of Hispanic Chivalric Romances: Texts and Concordances, ed. Ivy A. Cottis, tex-
tos transcritos por Pablo Ancos-Garcia, Madison, Hispanic Seminary of
Medieval ~ Studies  (Spanish ~ Series, 134), 2005-2008. URL:
<https:/ /textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english htm[>
(cons. 15/06/2025).

Cuento = Cuento de Tristin de 1 _eonis, ed. from the Unique Manuscript Vatican 6428
by George Tyler Northup, Chicago, The University Press, 1928.

Cuesta Torre, Marfa Luzdivina, Tristan de 1 eonis (1 alladolid, Jnan de Burgos, 15017).
Guia de lectura, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1998.

—, «las insolas del Zjfary el Amwadis, y otras islas de hadas y gigantesy, en Fechos
antiguos que los cavalleros en armas passaron. Estudios sobre la ficcion caballeresca, ed.
Julian Acebron Ruiz, Lleida, Edicions de la Universitat de Lleida, 2001, pp.
11-39.

—, «Magos y magia, de las adaptaciones arturicas a los libros de caballetfasy,
en Sesales, portentos y demonios: la magia en la literatura y la cultura espariolas del



https://textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english.html

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Renacimiento, coord. Eva Lara y Alberto Montaner, Salamanca, SEMYR,
2014, pp. 325-347.

—, «The Iberian Tristan Texts of the Middle Ages and Renaissance», en The
Arthur of the 1berians: The Arthurian Legend in the Spanish and Portuguese W orlds,
ed. David Hook, Cardiff, University of Wales Press, 2015, pp. 309-363.

—, «T'istdn, una obra artarica en los origenes de los libros de caballerias castella-
nosy», Aula Medseval, 5 (2010), Pp- 87-117. URL:
<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/ AulaMedieval.php?id=Tristan>
(cons. 5/06/2025).

Diaz Pereyro, Veronica, Los episodios sobrenaturales en el 1.ibro del caballero Zifar: el
Lago Solfareo y las Islas Bienaventuradas, trabajo de investigacion, Universidad
de Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras, 2000.

Garcia Ruiz, Matfa Aurora, «Florisandp: ortodoxia cristiana y magia», en Adtas de/
XIII Congreso Internacional de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (1 a-
Hadolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In memoriam Alan Deyermond, ed. José
Manuel Fradejas Rueda ezal, Valladolid, Ayuntamiento de Vallado-
lid/Universidad de Valladolid, 2010, pp. 873-82.

—, «La sabiduria eclesiastica frente a las tentaciones demoniacas en el Florisando
(1510) de Paez de Riberaw, en De lo humano y lo divino en la literatura medieval:
santos, dngeles y demonios, ed. Juan Paredes, Universidad de Granada, 2012,
pp. 155-70.

—, «Desarmando Amadis y Las Sergas: la propuesta ideolégica en los paratextos
de Florisando (1510) y sus fuentesy, Tirant. Butlleti informatin i bibliografic de la
literatura de  cavalleries, 25 (2022), 169-184. https://doi.org/10.7203 /ti-
rant.25.25659

Goémez Redondo, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana. 11. E/ desarrollo
de los géneros. La ficcion caballeresca y el orden religioso, Madrid, Catedra, 1999.

—, «El Libro del caballero Zifar: el modelo de “ficcion” molinista», en E/ Libro del
caballero Zifar: materias literarias de la narrativa de fiecion, coord. Marta Haro
Cortés, Valencia, Proyecto Parnaseo de la Universitat de Valencia, 2018,
pp. 59-88.

Gonzalez, Aurelio, «De amor y matrimonio en la Europa medieval. Aproxima-
ciones al amor cortésy, en Awmwr y cultura en la Edad Media, ed. Concepcion
Company Company, México, Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico, 1991, pp. 29-42.



https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Tristan
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659

Almudena Izquierdo Andreu

Gutiérrez Trapaga, Daniel, «Caracterizacion, tradicion y fuentes caballerescas del
personaje de Metlin en el Quijotes, Tirant: butlleti informatin i bibliografic de lite-
ratura  de  cavalleries, 13 (2010), pp.  39-50. DOL
<https://doi.org/10.7203 /tirant.13.3411> (cons. 15/06/2025).

—, «Dos motivos recurrentes en el desenlace de la Historia de Merlin en los libros
de caballerfas castellanos el aprendizaje magico y el sabio engafiado por
una mujers, Revista de Poética Medieval, 26 (2012), pp. 146-67. DOI:

s://doi.org/10.37536/1pm.2012.26.0.30647> (cons. 15/06/2025).

—, «Battling Narratives in the .Amadis Cycle: The Case of Florisando and Sergas de
Esplandidn», Bulletin of Hispanic Studies, 94/1 (2017a), pp. 19-34. DOLI:
<https://dol.org/10.3828 /bhs.2017.2> (cons. 05/06/2025).

—, «Magas, magia y libros en los primeros nueve libros del ciclo amadisiano», 17
rant: butllet? informatin i bibliografic de literatura de cavalleries, 20 (2017b), pp. 37-
58. DOL  <https://doiorg/10.7203/tirant.20.11230>  (cons.
15/06/2025).

Harf-Lancner, Laurence, Les fées an moyen dge: Morgane et Mélusine: la naissance des
fees, Patis, Champion, 1984.

Haro Cortés, Marta, «lL.a mujer en la aventura caballeresca: duefias y doncellas
en el Amadis de Ganlaw, en Literatura de caballerias y origenes de la novela, ed.
Rafael Beltran, Valencia, Universitat de Valencia, 1998, pp. 181-217.

Izquierdo Andreu, Almudena, «Moral y doctrina contra la magia en el Florisando:
un estudio a través de su prologor, Historias Fingidas, 5 (2017), pp. 167-83.

Kappler, Claude, Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Madrid,
Akal, 1986. DOL: <https://doi.org/10.13136/2284-2667/75 > (cons.
05/06/2025).

Lacarra, M* Jesus, «De la risa profética a la nostalgia del paraiso en el Libro de/
Caballero Zifar, en Actas do IV Congresso da Associagao Hispanica de 1 iteratura
Medzeval (Lishoa, 1 al 5 de ontubro de 1991), coord. Aires Augusto Nascimento
y Cristina Almeida Ribeiro, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 75-78.

Llull, Ramon, Obres de Ranmon Liull. Doctrina Pueril; Libre de 1. orde de Cavalleria; 1 ibre
de Clereciay Art de Confessio, Palma de Mallorca, Miquel Font, 1986.

Lucia Megfas, José Manuel, Edicion critica del Libro del cavallero Zifar, tesis doctoral,
Alcala de Henatres, Universidad de Alcala, 1993.

Lucia Megfas, José Manuel; Sales Dasi, Emilio J., «la otra realidad social en los
libros de caballerfas (II): damas y doncellas lascivas», en Adtes del X Congrés



https://doi.org/10.7203/tirant.13.3411
https://doi.org/10.37536/rpm.2012.26.0.30647
https://doi.org/10.3828/bhs.2017.2
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11230
https://doi.org/10.13136/2284-2667/75

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Internacional de I'’Associacio Hispanica de Literatura Medieval (Alacant, 16-20 se-
tembre de 2003), ed. Rafael Alemany, Josep Iluis Martos y Josep Miquel
Manzanaro, Alacant, Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana,
2005, vol. 2, pp. 1007-1022.

Maillet Aranguiz, Pablo, «lL.a demonizacién de la mujer durante la Edad Media»,
Revista  Chilena de  Estudios  Medjevales, 25 (2024), pp. 41-55. DOI:
<http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041 > (cons.
05/06/2025).

Marin Pina, M* Carmen, Pdginas de suesios. Estudios sobre los libros de caballerias caste-
Hanos, Zaragoza, Institucion Fernando el Catolico, 2011.

Navarro Hernandez, Emilio Enrique, «la funcién del diablo en el Lzbr del caba-
lero Zifar, en Zifar y sus libros: 500 arios, eds. Karla Xiomara Luna Mariscal,
Axayacatl Campos Garcia Rojas, Aurelio Gonzalez, México, El Colegio
de México, 2015, pp. 389-405.

Martin Romero, José Julio, «Sobre el Endriago amadisiano y sus descendientes
caballerescos», en Adtas del XIII Congreso Internacional de la Asociacion Hispd-
nica de Literatura Medzeval (V alladolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In mieno-
riam Alan Deyermond, ed. José Manuel Fradejas Rueda, Deborah Anne
Dietrick, Marfa Jesus Diez Garretas y Demetrio Martin Sanz, Valladolid,
Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010,
vol. 2, pp. 1283-1298.

Meérida Jiménez, Rafael M., «Urganda la Desconocida o tradicién y originalidad,
en Actas del 111 Congreso de la Asociacion Hispanica de 1iteratura Medieval (Sala-
manca, 3 al 6 de octubre de 1989), ed. M.* Isabel Toro Pascua, Salamanca,
Biblioteca Espafiola del siglo XV/ Departamento de Literatura Espafiola
e Hispanoamericana, 1994a, vol. 2, pp. 623-628.

—, «Elogio y vituperio de la mujer medieval: hada, hechicera y putay, en Adas
dael IX Stmposio de la Sociedad Espariola de Literatura General y comparada (La
mjer: Elogio y vituperio), Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 1994b, vol. 2,
pp. 269- 276.

—, El gran libro de las brujas. Hechicerias y encantanzientos de las mujeres mds sabias, Bar-
celona, RBA integral, 2000.

—, «lLegados de una (Des)conociday, en Transnision y difusion de la literatura caba-
Ueresca. Doce estudios de recepeion cultural hispanica (siglos XIII-XT/T1), L leida, Uni-
versitat de Lleida, 2013, pp. 117-130.



http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041

Almudena Izquierdo Andreu

Muchembled, Robert, Historia del diablo. Siglos XII-XX, Madrid, Catedra, 2004.

Orsanic, Lucia, La nujer-serpiente en los libros de caballerias castellanos. Forma y arguetipo
de los monstruoso femenino, Madrid, Ediciones La Ergastula, 2014.

Ortiz, Alberto, «Stcubo. El diablo en forma de mujer segun la tradicion discut-
siva en contra de la magia», en =/ diablo en sus infiernos, ed. Matrfa Jests Za-
mora Calvo, Madrid, Abada, 2022, pp. 47-68.

Patch, Howard Rollin, E/ Otro Mundo en la literatura medieval, México, Fondo de
Cultura Econdémica, 1983.

Paz Torres, Margarita, «Demonio y mujer: la marca de satan y el combate contra
él, Medievalia, 18/2, (2015), Pp- 325-353. DOL
<https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345> (cons. 05/06,/2025).

Ramos Nogales, Rafael, «la transmision textual del Amzadis de Ganlay, en Actes
ael VII Congrés de IAssociacid Hispanica de Literatura Medieval (Castello de la
Plana, 22-26 de setembre de 1997), ed. Santiago Fortuno Llorens y Tomas
Martinez Romero, Castellé de la Plana, Universitat Jaume I, 1999, vol. 2,
pp. 199-212.

Rodriguez de Montalvo, Garci, Amadis de Ganla, ed. Juan Manuel Cacho Blecua,
Madrid, Catedra, 1987-1988.

Rubio Pacho, Catlos, «El amor destructor de Iseo en el Cuento de Tristan de
Leonis», en Actas del VI Congreso Internacional de la Asociacion Hispanica de
Literatura Medjeval, ed. Margarita Freixas, Silvia Iriso y Laura Fernandez,
Santander, Consejetia de Cultura del Gobierno de Cantabtia/Afio Jubilar
Lebaniego/ Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, 2000, vol. 2, pp.
1569-1574.

Russell, Jettrey Burton, Lucifer. The Devil in the Middle Ages, Cornell, Cornell Uni-
versity Press, 1984.

Sales Dasi, Emilio José, «lLa duefia traidora: venganzas y secuestros en las conti-
nuaciones del Awmadis de Ganlay, Medievalia, 32-33 (2001), pp. 24-306.

Tristan = Tristan de Leonts (Valladolid, Juan de Burgos, 1501), ed. M.* Luzdivina
Cuesta Totres, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1999.

Val Valdivieso, Matia Isabel del, «El mal, el demonio, la mujer (en la Castilla
bajomedievaly, en 7vir siendo mujer a través de la historia, coord. Magdalena
Santo Tomas Pérez, Matia Isabel del Val Valdivieso, Cristina de la Rosa
Cubo y Matfa Jests Duenas Cepeda, Valladolid, Universidad de Vallado-
lid/Sectetariado de Publicaciones 2005, pp. 13-40.



https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Viazquez Jiménez, Lydia, «lLa diabolizacién del cuerpo femenino o las represen-
taciones de la mujer-diablo a lo largo de la historia (defensa de una reapro-
piaciony, en Creencias y disidencias: experiencias politicas, sociales, culturales y
religiosas en la Historia de las Mujeres, coord. Angela Mufioz Fernandez y Jordi
Luengo Lopez, Granada, Comares, 2020, pp. 93-134.



