
 

Almudena Izquierdo Andreu, «La mujer diablo en la narrativa caballeresca: aproximación y variaciones», 
Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 77-108.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678 - ISSN: 2284-2667. 
 

 77 

La mujer diablo en la narrativa caballeresca:  
aproximación y variaciones 

 

Almudena Izquierdo Andreu * 
(Universidad de Salamanca-IEMYRhd) 

 
Abstract 

 
Este artículo se centra en la figura de la mujer diablo en la literatura caballeresca castellana medieval. Se 
sintetizan los orígenes y desarrollo medievales de la mujer como disfraz demoníaco que tienta y atrae a 
los hombres mediante el atractivo erótico, y se examinan tres textos: el Libro del caballero Zifar, el Tristán 
de Leonís y el Amadís de Gaula, que se sitúan en una etapa previa al surgimiento del libro de caballerías 
castellano. Por último, se plantea la posibilidad de si la figura de la mujer diablo ha sobrevivido en el 
libro de caballerías castellano o si ha desaparecido frente a otros tipos femeninos situados también al 
margen de la sociedad. 
Palabras clave: mujer, diablo, caballeresca, literatura, Edad Media. 
 
This article focuses on the depiction of the female devil in medieval Castilian chivalric literature. Syn-
thesising the medieval origins and development of women as a demonic disguises that tempts and at-
tracts men through its erotic appeal, it examines three texts situated in a stage prior to the development 
of the Castilian chivalric romances: Libro del caballero Zifar, Tristán de Leonís and Amadís de Gaula. Finally, 
it considers whether the figure of the female devil survived in the Castilian chivalric romances, or 
whether it disappeared in the face of other female types also situated on the margins of society. 
Keywords: woman, devil, chivalry, literature, Middle Age. 

 
 
 
 

§ 
 

 
 
 
 
 
 

 
* Este trabajo se vincula a los objetivos del contrato postdoctoral propio de la USAL. Programa IIa (Ref. 
POSDOC2023_A_USAL32) del proyecto «El legado historiográfico de Alfonso X (II): fuentes, influen-
cias y lecturas (LEHIAL II)», ref. PID2021-127417NB-I00 (IP: Francisco Bautista Pérez), financiado 
por el Ministerio de Ciencia e Innovación y al grupo de investigación «Sociedad y literatura entre la Edad 
Media y el Renacimiento» (Ref. UCM 941032) de la Universidad Complutense de Madrid. 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 78 

1. Introducción 
 
La figura del diablo es una constante a lo largo de la prosa de ficción 

medieval y, por extensión, en la narrativa caballeresca. De forma general, 
se produce una identificación del ente demoniaco con el enemigo natural 
al que debe enfrentarse el caballero. Esto se debe a un proceso de afirma-
ción cultural en el que el héroe encarna una serie de valores cristianos, lo 
que provoca que los seres demoniacos representen, de manera simbólica, 
una forma de antagonistas en las obras. Así, los diablos cumplen con una 
función sociológica de adversarios al no existir como una realidad ontoló-
gica sino psicosocial, es decir, se convierten en los oponentes que han trai-
cionado los valores cristianos o que se han desajustado respecto de la 
norma y viven al margen de la sociedad1. En este punto, entra en juego la 
posibilidad de la variación del aspecto físico del diablo, que cambia a vo-
luntad. Esto se debe a su capacidad para tentar y seducir al hombre, para 
lo que se basa en su carácter proteico, por lo que consigue tomar las apa-
riencias más variopintas para conseguir su objetivo de agente de seduc-
ción. La apariencia de hermosa dueña y doncella es uno de sus favoritos, 
dado que le permite tentar al caballero a partir de la seducción erótica 
aprovechando los momentos de debilidad (Carmona, 2003, 28).  

Por todo ello, a lo largo de este trabajo, pretendo analizar la figura de 
la mujer diablo en la narrativa caballeresca medieval. No se trata de un tipo 
misterioso, pues desde inicios de la Edad Media ya se identifica la figura 
del diablo con la fémina, en concreto, a través de la mujer tentadora. Sin 
embargo, me interesa ver aquí la ligazón que puede plantearse con el 
mundo demoníaco o, si es posible, la consideración de estas mujeres como 
«diablos», incluso por las artes que emplean. La clave está en analizar estas 
figuras femeninas que se consideran corruptoras de los hombres y se rela-
cionan con una naturaleza demoniaca, aunque sea simplemente de forma 
figurada (una mención o un recuerdo). Para ello, tras un breve panorama 
cultural de la mujer diablo en la literatura medieval, se examinan las esce-
nas de los demonios tentadores en el Libro del Caballero Zifar (en adelante 

 
1 La figura del diablo se desarrolla con intensidad en la Edad Media para pasar de una idea metafórica a 
una bestia inmunda con una representación figurativa detallada que encarnaba el pecado como sintetiza 
Muchembled (2004, 21-51) y Russell (1984, 209-212). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 79 

LCZ), que se corresponden con los episodios del Caballero Atrevido y de 
Roboán; tres pasajes de la leyenda de Tristán, con atención a la versión del 
Tristán de Leonís (1501), y una escena del Libro I del Amadís de Gaula, antes 
de apuntar brevemente el desarrollo del tipo en el libro de caballerías. La 
intención es mantener el enfoque en una temporalidad medieval para sen-
tar las bases sobre las que se desarrolla esta figura en el libro de caballerías 
y reflexionar sobre los cambios producidos. 

Antes de analizar los pasajes seleccionados, debemos partir de la con-
sideración de la mujer en la Baja Edad Media y su vinculación con el 
mundo del engaño, la corrupción y, por extensión, el hecho de conside-
rarse una máscara demoniaca. Durante la Edad Media se esgrimieron di-
versos argumentos de origen fisiológico, filosófico y jurídico para 
defender la demonización de la mujer. De hecho, la máxima aristotélica 
proclama a la mujer como ser imperfecto e inferior al hombre; del mismo 
modo, el ascetismo cristiano (defendido por Tertuliano) consideraba al 
cuerpo femenino un símbolo del mal, lo que permitió difundir una imagen 
de la mujer como ser peligroso (Paz Torres, 2015, 326). A ello se suman 
las opiniones de los Padres de la Iglesia como San Juan Crisóstomo, San 
Antonino o San Jerónimo para quienes la mujer es la fuente de todo pe-
cado (González, 1991, 30). 

A la hora de hablar de la mujer diablo, esta se identifica con la figura 
del súcubo en la que Satán adopta la apariencia de una mujer hermosa; por 
lo tanto, se trata del propio demonio metamorfoseado. La asociación de 
la imagen de mujer se relaciona con la debilidad de su sexo, frente al hom-
bre. La mayor ligazón del diablo con el cuerpo femenino se debe a la pro-
yección de las féminas con la imagen libertina y sensual, junto con su 
debilidad frente a las seducciones infernales, lo que las hace fáciles presas 
de la lujuria (Ortiz, 2022, 51). Entre sus representaciones más populares, 
se halla la lucha del hombre contra el mal, simbolizado en una mujer (ima-
gen de origen bíblico), como se aprecia en las representaciones de la ser-
piente tentadora. Entre las escenas más habituales se cuelan las Tentaciones 
de San Antonio, obra de San Atanasio originaria del siglo IV y que, poste-
riormente en el siglo XIV, alcanza su forma definitiva y pasa al imaginario 
colectivo artístico. Precisamente, una de las tentaciones de San Antonio 
representa al diablo corporeizado como una bella mujer, que encarna el 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 80 

mal contra el que lucha y se resiste el santo a modo de prueba, y que ha 
dejado a San Antonio como un símbolo de la resistencia frente al acoso 
sexual de la mujer lujuriosa (Vázquez Jiménez, 2020, 94-95; Ortiz, 2022, 
55). Esta escena se muestra también en la Cantiga 74 de Alfonso X (Paz 
Torres, 2015, 335), lo que prueba la popularidad de la leyenda.  

El origen de esta figura en la Edad Media radica en la propia misogi-
nia con la proliferación de ciertas representaciones del demonio en forma 
de mujer, en paralelo a la presencia de la bruja o de la mujer hereje. Esto 
conecta, asimismo, con la idea de la «mala mujer» que se presenta como 
un instrumento del diablo para tentar a los hombres y hacerles caer en el 
pecado, en la misma línea que las figuras de la mujer-serpiente o las sirenas. 
Lo que se busca es enlazar el pecado y las fuerzas diabólicas con la repre-
sentación simbólica negativa de la mujer (Val Valdivieso, 2005, 25 y 40), 
además de un aspecto que contraste con la fealdad monstruosa y grotesca 
con la que se representaba al diablo en la Baja Edad Media (Russell, 1984, 
210-211). La relación se establece entre la tentación erótica y la figura dia-
bólica, que aparece ligada, de forma inseparable, al de la mujer bella. En 
opinión de Maillet Aránguiz (2024, 50-51), la idea negativa de la mujer 
durante el periodo medieval se debe a su vinculación con el demonio, pero 
sin que llegue a producirse una identificación plena. En esa línea, la belleza 
femenina, potenciada por la lujuria y la seducción, se convierte en el ins-
trumento principal para la tentación que protagonizaría la mujer. Así, la 
hermosura, asociada con lo femenino, se convierte en el símbolo de la 
tentación y de la lascivia; por ello, los demonios se sirven de la mujer o de 
la imagen femenina para obtener sus objetivos. Esto quiere decir que la 
relación entre el demonio y la mujer se realiza mediante elementos como 
la belleza y la seducción, de forma que la sexualidad femenina era vista 
como un aspecto pecaminoso y, a menudo, demonizado, como sucede a 
muchas de las tentadoras de la narrativa caballeresca. 

De hecho, una de las características más llamativas de la mujer diablo 
es la belleza de la que se sirven para seducir a los caballeros. En este sen-
tido, Orsanic, partiendo de las teorías de Minut, diferencia entre la belleza 
sediciosa, la belleza remilgada, que ella renombra como belleza libre, y la 
belleza religiosa. Mientras que la primera será la propia del escándalo y 
enlaza con personajes como prostitutas, la última es aquella que identifica 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 81 

belleza interior con exterior, y se corresponde con la dama propiamente 
de la historia. Para este trabajo, el interés reside en la belleza libre que, si 
bien Minut la tildaba de peligrosa, al ser la apariencia engañadora, Orsanic 
(2014, 96) la identifica con la libre elección de la dama, es decir, aquellas 
situaciones en las que la doncella o dueña toma la iniciativa sexual, y que 
muchas veces se corresponde con cierta alteridad en el personaje: la ama-
zona, la pagana, etc. Su intención también es la de convertirse en una dis-
tracción para el caballero y atraerlo para que cumpla con sus deseos.  

La identificación de la mujer tentadora con el mismo diablo, aunque 
parte de la concepción más negativa dentro de la misoginia medieval, no 
resultaba nada extraña y se encontraba también en ejemplos plásticos 
como sucede en la tentación diabólica representada en un capitel de la 
iglesia de la Madeleine en Vézelay, datado del siglo XII, donde Satanás 
ofrece una mujer a San Benedicto, que resulta ser intercambiable con el 
propio demonio. En este caso, sin ser el mismo tipo, la fémina conecta 
irremediablemente con la mujer serpiente, representante del mal; de he-
cho, una de las representaciones plásticas más conocidas de época medie-
val recoge la imagen de la serpiente con cabeza de mujer que entrega a Eva 
el fruto prohibido. De este modo, la representación del sexo femenino se 
carga de culpabilidad, hasta el punto de que, a finales de la Edad Media, 
los demonios se representan con senos femeninos, uniendo íntimamente 
ambas figuras (Kappler, 1986, 296-299). Ello contribuye a que la tríada 
formada por Diablo-Mujer-Monstruo se instale en el imaginario simbólico 
y forme un constructo de tinte demoniaco, hasta convertirse en uno de los 
seres malditos por la Iglesia al ser símbolo de la sexualidad tentadora y 
maléfica (Adán Lledín, 2020, 74 y 79).  

Es justamente en este periodo que nacen, por ejemplo, los relatos 
medievales de la mujer serpiente, lo que liga al género femenino ya en 
cuerpo a la propia serpiente diabólica y tentadora, y refuerza la idea de la 
mujer diabólica que seduce a los hombres. Esto impulsa una literatura con 
propósito moral y didáctico para alertar sobre los peligros de la mujer trai-
cionera. Prueba de ello es que, en las últimas décadas del siglo XIII, surge 
la historia de Melusina, la mujer serpiente, que tiene como origen la figura 
del hada, y condensa ella misma rasgos tanto positivos como negativos 
(Mérida Jiménez, 2006, 228-230). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 82 

Dejando de lado a la mujer serpiente, en el siglo XIII la mujer se 
consideraba un ser imperfecto, incompleto e, incluso irracional, en oposi-
ción al hombre que representaba lo contrario dentro del esquema dual que 
comparten. Ramon Llull en su Libro de la Orden de caballería decía que la 
belleza de la mujer era un síntoma de su naturaleza engañadora, por la que 
lo relacionaba con la falsedad (Llull, 1986, 240). Se genera así un binomio 
de atracción/repulsión hacia el sexo femenino pues puede ser la perdición 
del hombre y conducirlo a la desgracia (Orsanic, 2014, 91)2.  

Llegados al libro de caballerías, la figura de la mujer diablo se termi-
naría por unir al tipo, ya estudiado, de la dueña y doncella seductora, así 
como la dama vengativa, es decir, el tipo de mujeres arduas e intrépidas 
que se mueven fuera de la norma social establecida para las féminas, como 
son también las amazonas o, incluso, las hechiceras. Si bien no se trata de 
una identificación íntegra como sí sucede en los textos medievales, la co-
nexión se establece mediante los personajes femeninos que viven al mar-
gen de la norma social3. Asimismo, no podemos pasar por alto la figura de 
la doncella y dueña seductora muy bien trabajadas por Aguilar Perdomo 
(2004). Según la investigadora, el tema de la doncella requeridora es amplio 
y variado, y para su análisis es necesario tener en cuenta las circunstancias 
en las que se produce la seducción, así como las estrategias de las féminas 
e, incluso, las consecuencias a las que se exponen (Aguilar Perdomo, 2004, 
6). En los casos que planteamos a continuación, no hay un motivo de ven-
ganza ni de amenaza que active el requerimiento amoroso; se trataría más 
bien del modelo de «seducción por seducción», en el que prevalece la atrac-
ción erótica, y se lleva a cabo la entrega de la doncella (Aguilar Perdomo, 
2004, 14). A pesar de ello, veremos que, hasta llegar a este tipo, es necesa-
rio navegar entre diferentes visiones de la mujer tentadora y, entre ellas, la 
posibilidad de que se ligue a una naturaleza diabólica. 

 
2 El mismo caso se da en la literatura ejemplar como la cuentística, donde se habla de que la mujer 
cuenta con diversas asignaciones diabólicas, especialmente vinculadas a su belleza, como sucede en el 
Barlam y Josafat, el Libro de los exemplos del A B C, o en textos como los Castigos e documentos del rey Sancho 
IV. En este último caso, en concreto, aunque no sea una colección de exempla, sí se pone el foco en no 
desviarse del buen camino por la tentación, incluida la de la carne (Cándano Fierro, 2002; 2008, 222-
223). 
3 Otros personajes femeninos que se mueven en los márgenes sociales sería las amazonas, las doncellas 
guerreras y las andantes, que ocupan espacios de aventura propios de los hombres (Marín Pina, 2011, 
241-305). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 83 

2. Libro del Caballero Zifar 
 

Siguiendo la terminología de Gómez Redondo, el LCZ se puede de-
finir como un romance caballeresco que contiene fuertes elementos per-
tenecientes a la hagiografía, la cuentística, los regimientos de príncipes y la 
literatura oriental. Se redactó, muy posiblemente en varias fases, a comien-
zos del siglo XIV para ofrecer un relato caballeresco bastante sólido en el 
que abundan ya referencias a la literatura artúrica y bretona, así como ele-
mentos propios de lo maravilloso. Es precisamente en estos mundos ma-
ravillosos, paralelos a los reinos de la realidad del LCZ, donde aparecerán 
las mujeres diablos, como uno más de los ingredientes que caracterizan 
estos espacios al margen de los escenarios reales de historia (Gómez Re-
dondo, 1999, 1416-1417, 1433-1438; 2018, 80; Cacho Blecua, 2018, 44-
45). La simbología de los espacios insolares se ligan con el Más Allá y la 
figura del diablo, por lo que las historias del LCZ encajan perfectamente 
dentro de estos espacios de tránsito hacia mundos maravillosos en los que 
la riqueza y abundancia se identifican con el propio Paraíso (Patch, 1983, 
409-412). Las ínsulas donde aparecen estas criaturas son lugares utópicos, 
que precisamente están gobernados por personajes femeninos similares a 
las hadas de la literatura celta, y que, además, representan dos conceptos 
cristianos antitéticos: el mundo de tentaciones en el caso del Caballero 
Atrevido, que está regido por el demonio, y el edén perdido en la aventura 
de Roboán, gobernado por la emperatriz Nobleza (Cuesta Torre, 2001). 

Según Navarro Hernández (2015, 389), en el LCZ hay dos concep-
ciones sobre la actuación del diablo en la literatura medieval: un dualismo 
en el que Dios y el diablo se oponen a un mismo nivel de representación 
diegética, y una representación monista donde el diablo ocupa un nivel 
inferior a Dios y su actuación se supedita a la de este, de forma que el 
demonio se convierte en un instrumento para las pruebas en la historia. 
Asimismo, aparte de las apariciones de la mujer diablo, en el LCZ son 
habituales las menciones al ente demoniaco en diversos pasajes, como el 
secuestro de Grima por parte de los piratas o la visión del diablo más allá 
de ser tentador, al entrar en los corazones de los hombres y provocar pen-



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 84 

samientos negativos (Navarro Hernández, 2015), que no son frutos de in-
tercambios dialécticos, como sí sucede en el caso de las apariciones de la 
mujer diablo. 

Centrándonos en los episodios del Caballero Atrevido y de Roboán 
con Nobleza, destaca que es la curiosidad la guía de sus caminos hacia 
estos mundos maravillosos, donde se desarrollan los encuentros diabóli-
cos: el Lago Solfáreo y las Islas Dotadas son dos mundos paralelos, pero, 
cada uno, con características distintas que atienden a su función didáctica 
y al papel de sus protagonistas (Díaz Pereyro, 2006, 10). El primer caso es 
el relato del Caballero Atrevido quien realiza un viaje a las profundidades 
del Lago Solfáreo con una hermosa dueña con la que termina casándose. 
Sin embargo, le plantea una prueba: durante las primeras siete semanas no 
puede hablar con ninguno de los habitantes del reino. Desgraciadamente, 
el caballero rompe la norma, lo que provoca que vea la verdadera imagen 
de su esposa, quien en su momento le tentó con su belleza: 

 
E quando entraron el cavallero e su fijo por la puerta del palacio en sus palafrés, 
vieron estar en el estrado un diablo muy feo e mucho espantable que tenía los 
braços sobre los condes e semejava que los sacava los coraçiones e los comía e 
dio un grito muy fuerte e dixo: «Cavallero loco e atrevido, ve con tu fijo e sal de 
mi tierra ca yo só la Señora de la Traición» (Lucía Megías, 1993, 297-298). 
 

Este episodio se desarrolla en un reino diabólico, pautado por el tó-
pico del descensus ad inferos, así como la artificiosidad que enlaza con la ma-
ravilla en los primeros compases de la aventura, cuando llega el Caballero 
Atrevido. Asimismo, la ciudad refleja una gran riqueza, con palacios reple-
tos de joyas, que no serán más que una ilusión que esconda la verdadera 
naturaleza del reino infernal. Mérida Jiménez (2006, 252) apunta que el 
reino diabólico se transforma en una tramoya teatral que busca el asombro 
del Caballero Atrevido y que se une a la propia tentación. Así, está mar-
cado por un fuerte didactismo a través de la tentación maléfica que ha 
terminado en matrimonio, formado por un ser feérico y un humano: 

 
―En una dueña, dixo el cavallero, segunt me semejava a la primera vista, la más 
fermosa que en el mundo podría ser. Mas a la partida que me ende agora partí, 
vila tornada en otra figura que bien me semejó que en todos los infiernos non 
era más negro e más feo diablo que ella era (Lucía Megías, 1993, 300). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 85 

 

El pasaje entre ambos mundos se produce por la mediación de una 
dama que guía, pero también engaña al Caballero Atrevido, y se convierte 
en su contacto con él que provoca también su salida de este mundo mara-
villoso. El Lago Solfáreo presenta, además, otras características propias 
que está en relación con la mujer diablo: la ausencia de Dios, que se re-
fuerza por la presencia del mal y de un ente demoníaco, la propia Dama 
de la Traición (Díaz Pereyro, 2006, 12). Este hecho está marcado por el 
amor sin Dios que encarna la pareja, con una ausencia de matrimonio; a 
ello se suma la metamorfosis de la dama en demonio con una fealdad que 
evidencia su propia naturaleza. 

El segundo ejemplo lo protagoniza Roboán en la aventura de las Islas 
Dotadas, donde se ha convertido en emperador gracias a su matrimonio 
con Nobleza. El episodio se enmarca en el tópico de viajes al otro mundo, 
además de contar con un valor de exemplum vívido del que aprenderá una 
lección vital (Cacho Blecua, 2018, 44). En paralelo con el episodio previo, 
el infante también debe someterse a una prueba, que es no hacer peticio-
nes a la emperatriz, lo que puede provocar que pierda su reino. No obs-
tante, Roboán termina por perder a la emperatriz y su reino por no ser 
capaz de resistirse a las tentaciones diabólicas a los que se suma la codicia 
(Mérida Jiménez, 2006, 254; Gómez Redondo, 2018, 84). Dado que las 
islas funcionan como ensayo de la capacidad de gobierno del joven, este 
fracasa en su misión por la tentación del diablo, quien se le aparece en 
forma de bella mujer: 

 
Acaesció que un día, andando el enperador a monte, que lo vio el diablo apartado 
de su gente yendo tras un venado e parósele delante en figura de muger, la más 
fermosa del mundo (Lucía Megías, 1993, 570). 
 

Hasta tres veces se aparece la diablesa ante Roboán, en tres aspectos 
diferentes, a cada cual más hermoso para seguir llamando la atención del 
joven: 

 
E él con su alano metióse por el monte e entrando por una silva muy espesa, 
parescióle el diablo delante en figura de aquella dueña que la otra vegada veniera, 
salvo que semejava al enperador que era mucho más fermosa que la otra vegada 
(Lucía Megías, 1993, 573). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 86 

 

Una vez el diablo ha conseguido su objetivo y Roboán es expulsado 
de las Islas Dotadas, hará una última aparición en el palacio del emperador 
de Trigida. Allí Roboán descubre que no es el primero que perdió el reino 
y a Nobleza por la influencia diabólica, sino que años atrás el emperador 
pasó por la misma situación. Ambos contemplarán por última vez al de-
monio, bello y tentador, que descerraja una carcajada burlona, que conecta 
con el universo de la locura diabólica como ya estudió María Jesús Lacarra 
(1993). Esta risa, precisamente, confirma el didactismo del episodio, igual 
que en el caso del Caballero Atrevido: 

 
Fueron a un vergel muy bueno que estava allí cerca de la cámara do dormía el 
enperador e vieron una dueña muy fermosa que se bañava en una fuente muy 
buena e muy clara que estava en medio del vergel. E ésta era la dueña que los 
engañara consejándolos que demandasen a la enperatriz las tres donas suso di-
cho por que la perdieran. […] E ella començó luego a reír e a fazer grant escarnio 
d’ellos e fincó la cabeça en el suelo de la fuente e començó a tunbar en el agua 
(Lucía Megías, 1993, 596-597). 
 

De esta forma, la aparición de la mujer diablo se relaciona directa-
mente con la finalidad didáctica de ambos episodios, que funcionan como 
ejemplos reforzados gracias a su localización en los mundos maravillosos. 
Mientras que Roboán, quien encarna al héroe, conoce al diablo en las Islas 
Bienaventuradas, símbolo del Paraíso Terrenal, el Caballero Atrevido se 
relaciona con la figura del antihéroe temerario, guiado por el diablo y des-
lumbrado por un mundo de riqueza en el fondo de ese Lago Solfáreo. 
Justamente será la riqueza, la abundancia y, especialmente, la belleza del 
diablo tentador, lo que provoca que desobedezcan las prohibiciones con 
la consecuencia que ello conlleva: perder el reino obtenido (Díaz Pereyro, 
2006, 12). Así, la influencia diabólica, corporeizada en una hermosa fé-
mina, supone la corrupción de los comportamientos caballerescos, que se 
traduce en las pérdidas de los reinos. Sin embargo, se trata de lugares si-
tuados al margen del mundo real, por lo que funcionan como espacios de 
ensayo, o ejemplos didácticos para prevenir sobre este tipo de situaciones, 
en los que la mujer se convierte en la cara visible de la falsedad. 

 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 87 

3. Tristán de Leonís 
 

La leyenda de Tristán de Leonís se desarrolla ampliamente en Castilla 
a lo largo del siglo XIV; a pesar de que apenas se conservan textos medie-
vales, en comparación con la tradición francesa, los que han llegado hasta 
nuestras manos contienen material suficiente para poder examinar este 
tema. Dentro de la tradición castellana, han llegado hasta nosotros el Códice 
de Tristán (incompleto), el Cuento de Tristán de Leonís (finales del siglo XIV-
comienzos del siglo XV) y el Tristán de Leonís, impreso por Juan de Burgos 
en 1501. Este último proviene de la familia medieval, pero no desciende 
directamente del Códice4. Asimismo, el Tristán de Leonís cuenta con un estilo 
diferente, más cercano al siglo XVI y con una notable influencia de la lite-
ratura sentimental, lo que propició un éxito notable que marca una conti-
nuación desde las versiones medievales (Cuesta Torre, 1998, 7-8). 

En relación con el conjunto de literatura de origen bretón, llama la 
atención la figura del hada artúrica reconvertida en maga o hechicera, 
como le sucede a Morgana. De hecho, este personaje destaca por su ca-
rácter lujurioso, como aparece también en el Lanzarote, caprichoso y ven-
gativo como se ve en el Tristán; de este modo, pasa a tener ciertos rasgos 
demoniacos como heredera de la tradición de la misoginia medieval 
(Cuesta Torre, 2014, 339). La figura de la mujer diablo no aparece de 
forma directa como sucedía en el LCZ; no obstante, y basándonos en el 
Tristán de Leonís, sí encontramos varios episodios notables donde aparecen 
diferentes mujeres que se relacionan de una manera más o menos real con 
el diablo5.  

El primer caso, se localiza en el capítulo 27 y está protagonizada por 
Brangel, que ha sido abandonada en el bosque, atada a un árbol, por dos 
escuderos bajo las órdenes de Iseo. Cuando llega la noche y pide ayuda, el 
caballero Palomades, uno de los personajes principales de la obra, escucha 
sus súplicas y acude a rescatarla: 

 

 
4 Para un panorama del desarrollo del Tristán en la península, así como los textos conservados, se puede 
consultar Cuesta Torre (2015, 309-343; 2016, 87-100). 
5 Es necesario apuntar que es recurrente el uso del término «diablo» en el texto para referirse a un 
caballero con grandes habilidades de lucha, por ejemplo: «E la Donzella del Arte, cuando lo vio, pensó 
que era diablo, e fuyó contra el castillo» (Tristán, 1999, 104). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 88 

E descavalgó e sacó la espada e començó a cortar de las ramas por hazer por 
hazer lugar por donde entrase. E ella, de miedo, estava rogando a Dios que la 
guardase, ca ella cuidava que fuese alguna bestia, que la iva a comer. E el cava-
llero, cuando la vio, uvo pavor, e dio una gran boz, e dixo: 
―¿Qué cosa eres tú: eres cosa encantada, o eres mal espíritu o cómo eres metida 
en tal lugar? 
Brangel dixo: 
―Yo soy donzella carnal que estó atada a este árbol por manos de dos escuderos 
que me querían desonrar (Tristán, 1999, 59). 
 

La escena se encuadra de noche en una espesa floresta, momento y 
lugar idóneo para las apariciones mágicas protagonizados por el diablo, 
como sucedía en el LCZ. Es por ello que Palomades se siente confuso 
ante la imagen que ve y sospeche que la joven atada sea un ser encantado 
o se relacione con los espíritus malignos que quieran tentarlo. Si bien la 
escena se resuelve sin mayores problemas y Palomades rescata a Brangel, 
es llamativa la consciencia e inquietud del caballero pagano, quien no ig-
nora la posibilidad de que los demonios puedan tratar de engañarlo a tra-
vés de la imagen de la bella mujer en peligro en la floresta. 

El segundo ejemplo, mucho más claro, se localiza en el capítulo 45 
durante el rescate del rey Arturo, quien ha sido secuestrado por la Doncella 
del Arte. La acción la lleva a cabo Tristán, quien se enfrenta y derrota a la 
encantadora gracias a sus habilidades del combate: 

 
Tristán, cuando esto oyó, volvió su cavallo contra la donzella e tomola de los 
cavellos e llevóla delante del rey. E Tristán descavalgó e cortó las cuerdas con 
que estava atado el rey, e dixo: 
―Señor rey, catat aquí la maña donzella: fazed d’ella lo que fuere la vuestra mer-
ced. 
El rey tomó un espada de los que eran muertos e cortóle la cabeça, e los diablos 
la llevaron delante de todos. Luego se encendió el castillo e quemóse él e las 
gentes que eran en él. E d’esto el rey e Tristán fueron maravillados, e dezían que 
de Dios avía venido aquella aventura (Tristán, 1999, 104). 
 

Este episodio resulta crucial porque la decapitación muestra el origen 
infernal de su poder, de forma que, al ser decapitada los diablos se llevan 
su cuerpo y el castillo se incendia, lo que se convierte en un castigo divino 
que se relaciona directamente con las artes mágicas oscuras, como apunta 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 89 

Cuesta Torre (2014, 342). Lo más reseñable es que la narración cita direc-
tamente la relación entre la Doncella del Arte y los diablos, hecho que 
también se da en el Códice de Tristán (Cuesta Torre, 2015, 338-339). Sin 
embargo, la escena sí varía en el Cuento de Tristán, donde se obvia la relación 
entre la encantadora y el demonio:  

 
Tristan ferio el cauallo contra el castillo, e ante que ella entrase, tomola por los 
cauellos e pusola en poder del rrey; e tornose contra los escuderos, e començo a 
ferir en ellos; mas ellos començaron todos a foyr. E el rrey corto luego la cabeça 
a la donzella. E como Tristan vino e vio la donzella que yazia muerta, el fue 
mucho marauillado, e dixo  
―Señor, como feziste agora tal muerte? Ca non pertenesçia a vos matar mueger 
ninguna.  
―Çertas, dixo el rrey, mas esto conuenia de fazer, ca en otra manera non era 
onbre seguro della (Cuento, 1928, 218). 
 

El origen de esta diferencia se basa, aparte de la rama paralela al que 
pertenece el Cuento de Tristán, en el propio estilo de esta narración, mucho 
más ligera y humorística, frente a la mayor seriedad del Códice y del impreso 
de 1501 (Cuesta Torre, 2016, 93). Ello mismo se ve en el último episodio 
analizado, que varía notablemente entre ambos textos. Se trata de una es-
cena que arroja, aparentemente, una visión bastante negativa de Iseo, y se 
la presenta como una mujer corruptora de la moral de los caballeros, ade-
más de entroncar con la idea de que la mujer puede conducir a la desgracia 
al hombre, como ya señaló Rubio Pacho (2000). Durante el capítulo 44, 
Tristán e Iseo se encuentran con el caballero Dinadán (Dinadani en el 
Cuento), quien no tiene dama ni está interesado en relacionarse con nin-
guna. La joven reina se mofa de él por ese motivo y le insiste en que se 
bata en duelo con otro caballero con el que se cruzan, este sí con dama. A 
pesar del rechazo inicial de Diandán, pues no desea unirse a una relación 
amorosa, acepta finalmente batirse en un duelo, que pierde. Ante la ver-
güenza por la situación, no duda en culpar a Iseo, en quien vuelca su rabia 
y llega incluso a insultarla en la versión del Cuento: 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 90 

En esta fabla andouieron vna grand 
piesça, la rreyna escarneçiendo e bur-
lando con Dinadani; mas a el non plazia 
punto de aquellas trufas. […]  
―Agora vos aparejad de la batalla, e 
fazed en tal manera que uos ayades esta 
donzella que viene con aquel cauallero; 
ca non paresçe bien dos caualleros con 
vna dueña, e mejor sera que cada vno aya 
la suya.  
―Amiga, dixo Dinadani, yo non quiero 
guerra nin quiero duena nin donzella; e 
quien la quisiere que la tome, ca yo non 
la quiero. E sy dios me guarde, que vos 
auedes grand talante do me buscar mal e 
daño, e dios vos de mala ventura! […] E 
agora vos digo yo, dixo Dinadani, que yo 
he fallado en el camino al diablo, que por 
fuerça me conuiene de justar e contra mi 
volluntad. […] E maldito sea el día de oy 
que yo esta conpañia falle! E maldita sea 
la puta falsa que en esto me puso, e aun 
aquel que lla trae en su conpaña, ca çier-
tamente el deuia ser algun onbre de poco 
saber! (Cuento, 1928, 254-255). 
 

―Cavallero, aparejaos y tomad aquella 
dueña por fuerça de armas, e seréis los 
mejores enamorados que hombre ser 
pueda. 
Dixo Dinadán: 
―Ya Dios os de mala ventura, que me 
queréis meter en pelea yen cosas que 
abré que fazer! 
Dixo la reina: 
―A fazer vos conviene,e combatios por 
que vós ayáis dueña, ca no paresce bien 
dos cavalleros por el camino con una 
dueña. 
E dixo Dinadán: ellos. 
―Pues que con el diablo vó fablando, 
por fuerça me haze de me conbatir. Eyo 
lo hare, ¡e Dios me ayude! […] 
―Gracias a Dios que he aprendido a vo-
lar! ¡Mal ará la dueña e el que la trai, que 
por fuerça me fazen justar! (Tristán, 1999, 
120). 
 

 

Como vemos en los dos pasajes, a pesar de los cambios producidos 
entre el Cuento y el impreso, se mantiene una idea, y es que la instigación 
para actuar de esta forma y de haber aceptado el combate sin desearlo 
realmente, es que es una obra del demonio. Según Rubio Pacho (2000, 
1573), esta identificación entre la mujer y el diablo en los dos textos sería 
un rasgo antiguo que no se habría eliminado posteriormente en la versión 
impresa, texto que cuenta ya con elementos profemeninos. En este sen-
tido, Iseo se asemejaría, a primera vista y de forma figurada, con el diablo, 
de manera que su apariencia externa y sus tentadoras palabras han provo-
cado que Dinadán traicionara sus principios caballerescos y cayera en des-
gracia con la vergüenza del combate, que pierde. A pesar de esto, creo que 
hay que tener en cuenta la naturaleza del propio Dinadán y el estilo del 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 91 

Cuento para comprender el pasaje. Dinadán es, de por sí, un caballero ale-
gre y risueño, y que bromea constantemente con Iseo quien, incluso, lo 
invita a compartir el lecho en otro pasaje humorístico, lo que él rechaza 
(Cuesta Torre, 1998, 48). Aparte, como ya se ha dicho, el Cuento tiene un 
estilo más ligero y humorístico, que daría entrada a la broma y la burla. Por 
lo tanto, creo que la escena y, en concreto, el insulto y comparativa de 
Dinadán (o Dinadani) podría entenderse dentro del ámbito del humor y 
de la burla, más que como una escena seria, que habría provocado la ira 
de Tristán. 

De esta forma, la aparición de la mujer diablo en el Tristán no es uní-
voca a lo largo del texto, igual que resulta en el conjunto de la literatura 
medieval. Aquí, se mueve desde el equívoco de Palomades, quien con-
funde a Brangel con un espíritu maligno a escenas cortesanas con tintes 
humorísticos. Entre medias sí se halla una figura evidente, la Doncella del 
Arte, una encantadora cuyos poderes proceden del pacto diabólico, como 
queda evidenciado tras su muerte. Si bien esta malvada fémina no se trata 
de un diablo metamorfoseado, como sucedía en el LCZ, sí se convierte en 
un eslabón de la cadena que conecta a las encantadoras malvadas con di-
versos antecedentes diabólicos de los que procede su poder, y que tendrán 
un amplio recorrido en el libro de caballerías renacentista. En sí, esto po-
dría corresponder con la imagen completa del diablo en la literatura me-
dieval, que no solo recoge temores e ideas teológicas, sino también 
tradiciones populares de burlas y engaños. 
 
 
4. Amadís de Gaula 
 

Llegados al Amadís de Gaula, es importante remarcar que también 
tuvo una composición a fases hasta que en 1508 nace la edición impresa a 
cargo de Garci Rodríguez de Montalvo. La crítica ha apuntado que el Li-
bro I estaría compuesto ya a finales del siglo XIV, como se denota por 
ciertos rasgos más medievales en la caracterización de los personajes y la 
configuración de la historia6. Este hecho resulta vital porque los rasgos 

 
6 Para este tema puede consultarse Cacho Blecua (1979, 347-388), Avalle-Arce (1990) y Ramos Nogales 
(1999). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 92 

que se analizan sobre la mujer diablo coinciden con el periodo medieval 
de la historia, frente al desarrollo plenamente montalviano que se aprecia 
en el Libro IV o en las Sergas de Esplandián. De forma complementaria, el 
Amadís también ha incluido un buen número de mujeres que viven más 
allá de la norma social, como es el caso de las doncellas requeridoras como 
Briolanja, quien pudo tener descendencia con Amadís en la versión me-
dieval; doncellas vengativas por las acciones de los caballeros (Haro Cor-
tés, 1998, 187-189; Sales Dasí, 2001); o doncellas andantes como 
ejemplifica la doncella de Dinamarca (Marín Pina, 2011, 267-305).  

Volviendo al tema de la mujer diablo, me interesa analizar aquí una 
escena concreta, localizada en el capítulo 2 del Libro I. Mérida Jiménez 
(2006, 255-258) señala que la escena viene a probar la caracterización ori-
ginal de Urganda como hada benefactora, al tiempo que muestra sus ca-
pacidades para provocar el asombro del resto de personajes. En el 
episodio, una doncella solicita ayuda al caballero Gandales (recordemos 
que será el padre adoptivo de Amadís). Gandales acorre a la misteriosa 
doncella, quien muestra no ser una mujer corriente, sino que es capaz de 
provocar la sumisión del caballero que la perseguía y hacer que quiera de-
gollar a una segunda doncella que huye: 

 
Gandales fue ende mucho maravillado; y ella dixo al cavallero que ante sí tenía: 
―Dezid aquella donzella de so el árbol que se vaya luego; si no le tajaredes la 
cabeça. El cavallero se tornó contra y ella díxole:  
―¡Ay, mala, yo me maravillo que la cabeça no te tiro! 
La donzella vio que su amigo era encantado, y subió en su palefrén llorando, y 
fuese luego (Rodríguez de Montalvo, 1987, 255). 
 

Este pasaje presenta el esquema prototípico de la doncella en apuros 
que requiere ayuda a un caballero, habitual en la narrativa caballeresca. No 
obstante, en este caso, la joven ilustra su capacidad de hechizar, lo que 
potencia su caracterización como ente maravilloso. Pero no acaba ahí, y 
es que, aparte del uso de la magia, la doncella cuenta con el don de la 
metamorfosis, según muestra a continuación y que, como se ha remarcado 
en el trabajo, conecta con uno de los rasgos identificables de los diablos: 
la capacidad de cambiar de aspecto. Así, esta bella joven de apenas dieci-



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 93 

ocho años, como refiere Gandales, resulta ser una anciana, en un desen-
mascaramiento identitario similar al de la diablesa del LCZ, en concreto 
nada menos que Urganda la Desconocida: 

 
Y él, que la vio donzella de primero, que a su parecer no passava de diez y ocho 
años, viola tan vieja y tan lassa que se maravilló como en el palafrén se podía 
tener; y començóse a santiguar de aquella maravilla (Rodríguez de Montalvo, 
1987, 256). 
 

Esta joven ya fue identificada por Lucía Megías y Sales Dasí (2005) 
como una dama lasciva, un tipo femenino de corte caballeresco que se 
remonta a la tradición artúrica y que es heredera directa del hada amante 
sin respetar las costumbres ni las leyes humanas, como ya señalaba Mérida 
Jiménez (2006), a lo que se suman sus habilidades mágicas. Es, por tanto, 
una figura egoísta que solo busca satisfacer sus propios deseos. En esta 
línea, la dama o doncella lasciva es un personaje femenino creado «por y 
para satisfacer sus propios deseos» (Lucía Megías y Sales Dasí, 2005, 1007) 
y, en el caso concreto de esta primera aparición de Urganda no se corres-
ponde exactamente con la imagen principal que proyecta en la obra, es 
decir, como protectora del linaje amadisiano y aliada del héroe (Lucía 
Megías y Sales Dasí, 2005, 1007-1008).  

Si bien no hay referencias directas a la presencia del demonio ni se le 
liga con poderes oscuros, el proceso de aparición de Urganda hasta el mo-
mento sí ha contado con tres capacidades mágicas sospechosas, pues la 
conectan con las encantadoras de raíz artúrica: la profetización, el encan-
tamiento y la metamorfosis. Los tres poderes cuentan con unos orígenes 
demoniacos, como les sucedía a Merlín, Morgana o Melusina. Es más, Mé-
rida Jiménez (2006, 246-247) resalta la transformación espectacular de Ur-
ganda, que se retomará por los continuadores de las historias 
conectándolo incluso con la imagen demoniaca de la sierpe en su Fusta de 
la Gran Serpiente al cerrar el Libro IV7. No obstante, hay que matizar que 
la transformación de Urganda juega también con el gusto de las aparicio-
nes maravillosas espectaculares y así como con la idea de la nave proce-
dente del más allá, en este caso encarnado en un temible dragón que 

 
7 Para el desarrollo del personaje de Urganda en el resto del ciclo, se puede consultar Mérida Jiménez 
(2013), Campos García Rojas (2013) y Gutiérrez Trápaga (2017b). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 94 

atemoriza a los personajes presentes, como apuntan Bognolo (1994-1996) 
y Beltrán (1997). 

La caracterización de Urganda se basa en su herencia artúrica con el 
hada medieval, la construcción técnica del personaje en tanto que estruc-
tura el desarrollo del argumento y la lectura histórico-política que matiza 
la evolución del personaje. De esta manera, la ascendencia de Urganda 
resulta una mezcolanza entre Merlín, Morgana, la Dama del Lago e in-
cluso, Melusina, desde una evolución del hada amorosa al modelo religioso 
que se configura posteriormente en la época de Rodríguez de Montalvo 
(Mérida Jiménez, 1994a, 623-624). Ello también supone la evolución del 
tipo medieval del hada a la encantadora, en un intento de racionalizar el 
poder mágico (Harf-Lancner, 1984, 418). La habilidad de la metamorfosis 
conecta con las raíces artúricas del personaje, en concreto con Merlín, 
quien también contaba con un diseño diabólico en las últimas narraciones 
medievales8. De hecho, la imagen que se proyecta aquí es de una Urganda 
«muy medieval» todavía, no sujeta aún a los designios de Dios (Mérida 
Jiménez, 2006, 246-247). 

Se establece, así, el modelo de Morgana en la relación amorosa que 
establece con los hombres, que es precisamente como la conocemos a tra-
vés de esta primera aventura, que se combina con los poderes mágicos 
merlinianos para modificar su aspecto. De esta forma, esta primera carac-
terización asocia a Urganda con la figura del hada amante (Haro Cortés, 
1998, 193). A pesar de que esta aparición de la sabia en el capítulo 2 tenga 
tintes que apunten a los orígenes bretones y la narración primitiva de la 
obra, la verdad es que Urganda ya ha iniciado su proceso de racionaliza-
ción cristiana. Desde la conversación con Gandales se encomienda a Dios 
y se va a mantener dentro de la rectitud cristiana a lo largo del texto, utili-
zando sus dotes mágicas y proféticas al servicio de Amadís y los héroes de 
la historia (Mérida Jiménez 1994a, 625): «[…] y yo lo amo más que tú pien-
sas, como quien atiende dél cedo haver dos ayudas en que otro no podría 
poner consejo, y él rescibirá dos gualardones, donde será muy alegre; y 

 
8 La caracterización de Merlín como hijo del diablo, aceptado en las versiones medievales, disminuye o 
se simplifica, así como otros rasgos negativos, a lo largo del siglo XVI hasta desaparecer al llegar Quijote, 
donde se tiene una visión completamente positiva del mago, como señala Gutiérrez Trápaga (2010, 44-
45; 2012, 165-166). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 95 

agora te encomiendo a Dios que irme quiero, y más aína me verás que 
piensas» (Rodríguez de Montalvo, 1987, 257). 

 Destaca, aun así, la fuerte independencia del personaje, que nunca 
se casa ni busca establecer «ningún linaje melusínico» ni busca amantes 
como Morgana (Mérida Jiménez 1994b, 275), sobre todo al final para sub-
rayar la cristianización del personaje. Esta primera aparición conecta los 
orígenes bretones del personaje con el intento de hacer su amante a un 
caballero, lo que recuerda irremediablemente a Morgana y enlaza con la 
figura de la doncella lasciva. A ello se une la mención a Dios, que nos 
advierte del giro racional que toma Urganda a lo largo del libro. De este 
modo, se fusiona el origen del personaje de raíz bretona con el hálito reli-
gioso con el que se envuelve a lo largo de la obra. El resultado es que esta 
primera aparición en el capítulo 2 se configura como un juego de presen-
tación que busca el asombro del lector y la demostración de la capacidad 
de sus poderes mágicos como rasgo definitivo de su personalidad. En la 
continuación de la saga, Urganda se conserva y evoluciona según las ne-
cesidades de la narración. Mientras que Páez de Ribera y Juan Díaz la me-
nosprecian, Feliciano de Silva la rescata y la adapta para «hacer de ella 
verdaderamente un personaje adaptado a las necesidades de su narración» 
para que cumpla nuevas funciones (Campos García Rojas, 2013, 322). 
 
 
5. Su desarrollo en el libro de caballerías 
 

El desarrollo de la figura de la mujer diablo resulta más compleja 
según avanza el género del libro de caballerías. Poco a poco, es posible 
apreciar que el tipo se difumina, y ya no hay una identificación completa 
entre la mujer y el diablo, sino una serie de rasgos compartidos que llevan 
a identificarlas. Siguiendo la senda de los relatos caballerescos de origen 
francés como el Tristán, hay una ausencia de la figura del demonio como 
tal en el libro de caballerías renacentista, con excepciones, por ejemplo, 
como los diablos que aparecen en el Florisando de Páez de Ribera, sin variar 
su aspecto9.  

 
9 Si bien es cierto que el siglo XVI es la gran época de la demonología («By the fifteenth century, demo-
nology was a central theological concern and its most influential work was Kramer and Sprenger’s Latin 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 96 

Para comprobar la presencia o no de la mujer diablo en el libro de 
caballerías, en tanto que los personajes la identificaban, tal cual, con este 
tipo demoniaco, se llevó a cabo una búsqueda mediante filtro de palabras 
en los textos depositados en la Colección de Textos Caballerescos Hispánicos 
(2005-2008), dirigida por la profesora Ivy Corfis de la Universidad de Wis-
consin-Madison10. La búsqueda arrojó un resultado bastante claro, y es 
que apenas aparecen en los textos caballerescos del siglo XVI los términos 
«diablo» y «demonio», hasta el punto de que se hallan pocos casos en, por 
ejemplo, los libros de Feliciano de Silva, mientras que la mayoría se con-
centran en obras con un fuerte componente religioso, como el Florisando 
o el Lisuarte de Grecia de Juan Díaz. 

El Florisando, libro publicado por Páez de Ribera en 1510, es uno de 
los textos en los que más veces se repite el término diablo. No obstante, 
el autor se refiere a demonios o diablos reales, pero que no tienen que 
ocultar su aspecto, y que en todo momento tratan de engañar a los hom-
bres fingiendo que conocen el porvenir o el futuro. Páez de Ribera declara 
estos hechos como imposibles, apoyándose en diversas fuentes religiosas, 
y termina por declarar que magia es un pecado que se debe combatir con 
el milagro, hasta el punto de que, al final de la obra, todos los libros de 
magia serán quemados (Gutiérrez Trápaga, 2017a, 25). Hay que tener en 
cuenta que el Florisando considera que el demonio está detrás de cualquier 
acto mágico, por lo que está plagado de dogmas religiosos con la intención 
de propagar la fe y censuraba todo tipo de artificio mágico (García Ruiz, 
2012, 168), lo que incluye las profecías y los sueños adivinatorios11. Así, 
cobran especial relevancia los sueños, pues aquí sí pueden intervenir los 
diablos con la invención de sueños con la intención de engañar a los hom-
bres12. De este modo, los diablos establecen cierta relación con las muje-
res, pues estas tendrían especial inclinación en mentir y engañar mediante 

 
treaty, the Malleus Maleficarum (c. 1486)», Gutiérrez Trápaga, 2017a, 23), los libros de caballerías no se 
obsesionan por ella, como sí sucede con la magia y diversos objetos mágicos. 
10 Se filtraron los términos «diablo» y «demonio» en los textos correspondientes a los libros de caballe-
rías: las Sergas de Esplandián, el Florisando, el Lisuarte de Grecia de Juan Díaz, el Lisuarte de Grecia y el Amadís 
de Grecia de Feliciano de Silva y el Silves de la Selva. 
11 Sobre el tema de la magia y la moral del Florisando, se puede ampliar con García Ruiz (2010; 2022), 
Gutiérrez Trápaga (2017a; 2017b) e Izquierdo Andreu (2017). 
12 El sueño se consideraba un momento delicado y vulnerable, pues era el momento en el que el diablo 
podía manipular el pensamiento de los hombres (Acebrón Ruiz, 2000). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 97 

la invención de sueños, un rasgo que tiene su antecedente medieval en 
textos como el Sendebar (Acebrón Ruiz, 1996, 12, 27-31). De esa forma, 
aunque no hay una identificación completa entre el diablo y la mujer, sí 
comparten la capacidad de engañar, lo que provoca la ligazón entre ambas 
figuras.  

De cualquier manera, igual que sucede en el caso del Florisando, en el 
resto del corpus caballeresco del ciclo amadisiano hay una aparente ausen-
cia de la figura del diablo. En este sentido, no se encuentran demonios 
metamorfoseados como el caso del LCZ, que es el ejemplo más claro. Si 
se realiza una búsqueda léxica, que se ha planteado unas líneas más atrás, 
en los principales libros de caballerías como las Sergas de Esplandián o los 
textos de Feliciano de Silva, se puede comprobar que hay una ausencia 
casi total de la palabra o una prevalencia muy baja13. Asimismo, este tér-
mino no denomina a entes infernales, sino que sirve para describir o iden-
tificar enemigos y hacer referencia a su fealdad o deformidad, por ejemplo, 
en el caso de los jayanes, salvajes o caballeros de fuerza descomunal, como 
sucede con el Caballero Negro de las Sergas de Esplandián. Se hallan diver-
sos ejemplos: «no es cauallero: sino infernal diablo: que sus cosas no son 
de persona mortal» (Sergas de Esplandián); «El cauallero de la vera cruz antes 
q<ue> quebrasse la lanc’a auia muerto conella dos diablos de aq<ue>llos 
grandes» (Lisuarte de Grecia de Silva); «Cauallero a vos doy cargo d<e>ste 
diablo mayor y a mi dexame con su hijo» (Amadís de Grecia); «Muy espan-
tado fue don rogel de ver ta<n> fiero diablo: y con mucha ligereza se 
guardaua» (Don Silves de la Selva). También se encuentra alguna muestra 
suelta del diablo como engañador de un modo general: «no sea el diablo 
que os enganna y la falsedad d<e>l enganno que teneys por la ley» (Amadís 
de Grecia). 

Esto probaría que la referencia a los demonios y los diablos no se 
debe tanto a una naturaleza demoniaca del personaje, sino a una deformi-
dad o fealdad característica del personaje antagonista, como sucede con 

 
13 Los datos que se obtuvieron son los siguientes: Sergas de Esplandián: demonio 7 veces, demonios 16 
veces , diablo 9 veces, diablos 2 veces; Lisuarte de Grecia: ausencia de «demonio», diablo 6 veces, diablos 
7 veces, diabluras veces 2; Amadís de Grecia: demonios una vez, diablo 16 veces, diabluras 8 veces; Lisuarte 
de Grecia de Juan Díaz: ausencia de «demonio», diablo 16 veces, diablos 6 veces, diablura una vez, dia-
bluras una vez; Silves de las Selvas: demonio una vez, d<e>monio 2 veces, demonios 3 veces, diablo 10 
veces, diablos 4 veces. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 98 

los monstruos encarnaciones del mal como el Endriago14. Hay dos casos, 
el Florisando y el Lisuarte de Grecia de Juan Díaz, en los que sí existen múl-
tiples referencias a la aparición de diablos como enemigos dentro del en-
corsetamiento religioso que caracterizan estas dos obras. Sin embargo, la 
clave reside en que estos diablos se metamorfosean en hermosas damas, 
por lo que no se puede hablar de la reutilización de la figura de la mujer 
diablo en los términos que aparece en las obras medievales analizadas; de 
hecho, la mayoría de los ejemplos se concentraban en muestras de la tra-
dición hagiográfica o las ligadas a la historia de Melusina. Seguramente, 
más que el diablo metamorfoseado en mujer, el caso más cercano a la fi-
gura de la mujer diablo, o al menos, una reminiscencia pues no habría un 
ejemplo pleno, es el caso de las dueñas y doncellas seductoras y lujuriosas. 
Si se parte de los trabajos clásicos de clasificación de los personajes feme-
ninos para el libro de caballerías15, no se haya tal cual la mujer diablo, pero 
sí la dueña traidora, las hechiceras o las doncellas y dueñas seductoras. 

 En este último grupo, estas mujeres toman la iniciativa en el juego 
de seducción amorosa como requeridora. Según Aguilar Perdomo (2004, 
23-24), se trata de féminas dueñas de su sexualidad y que son muy cons-
cientes de sus deseos y sentimientos hasta el punto de crear esa subversión 
de roles en las que son ellas las responsables y deciden actuar mediante 
diversas artimañas, que van desde la violencia, la magia a la simple tenta-
ción lujuriosa. Además, ese aspecto ayuda a la caracterización de estas mu-
jeres, más libres, voluntariosas, autónomas, incluso ingeniosas, inteligentes 
y locuaces, alejadas del prototipo de la mujer sumisa. Se convierten, así, en 
unas féminas más libres desde el plano sexual, que dan rienda suelta a sus 
impulsos eróticos, así como a sus deseos y sus ideas, pero también en una 
muestra en una ensoñación de la libertad que podían ansiar muchas de las 
lectoras, en un ejercicio de libertad alejada de las encorsetadas normas que 
regían socialmente a la mujer. Se trata de una evolución para ajustarse a 
nuevos propósitos narrativos donde la naturaleza demoniaca de la mujer, 
desde el punto de vista religioso, ya no tendría cabida. Ahora el tipo se 

 
14 Se pude ampliar este tema en Martín Romero (2010). 
15 Entre los trabajos más importantes están Marta Haro (1998); Sales Dasí (2001), Lucía Megías y Sales 
Dasí, (2005), Marín Pina (2011) y Aguilar Perdomo (2004). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 99 

adapta a una realidad narrativa donde destacan el artificio y los juegos de 
seducción sin necesidad de teñirlo con un fondo religioso. 

Si bien hay ciertas ocasiones en el que estas mujeres puedan usar ele-
mentos mágicos para alcanzar sus metas, estos no tienen que estar ligados 
a un origen oscuro —la magia podía tener un origen librario como destaca 
Gutiérrez Trápaga (2017b, 44-56)—, por lo que no existe ninguna identi-
ficación entre estos personajes y los demonios. La imagen de la doncella 
o dueña seductora, con esas aspiraciones de libertad y ese trato autónomo 
para desarrollar sus deseos y su propia sexualidad, se podría ligar con la 
idea de la «mala mujer» vinculada con la misoginia de origen medieval, que 
conecta con la mujer bella y tentadora. De este modo, estas mujeres en-
carnan la belleza de lo cuestionable (en oposición a la belleza de las damas 
como Oriana), que se entrelaza con el carácter pecaminoso de la mujer al 
unir su hermosura con la tentación diabólica. 

Por último, es necesario mencionar el tipo de la doncella encantadora 
cuyos poderes proceden del pacto diabólico, y de las que ya se hallan mues-
tras en la literatura bretona como sucede con la Doncella del Arte del Tris-
tán de Leonís. La narrativa artúrica configura el tipo de la doncella 
encantadora con un cariz negativo o con un origen demoniaco, y que al 
final de la aventura es castigada; la diferencia reside en que en el libro de 
caballerías ese castigo llega cuando se establece que la magia tiene un ori-
gen infernal (Cuesta Torre, 2014, 334). Un episodio interesante se da en el 
Lisuarte de Grecia de Juan Díaz (1526), en concreto, en el episodio de la 
Torre Encantada de la Sabia Donzella. Lisuarte, tras derrotar a varios ca-
balleros y apresar a la Sabia Donzella, accede a su biblioteca, que está pla-
gada de libros de hechizos. En este caso, la naturaleza de su magia es 
diabólica a la par que libraria, como queda plasmado en la riqueza de su 
anaquel. El origen oscuro de sus poderes resulta evidente cuando el alma 
de la encantadora, al suicidarse, es recibida por una legión de demonios; 
es más, la aventura cierra con la quema de su biblioteca (Campos García 
Rojas y Gutiérrez Trápaga, 2024, 46-47).  

Asimismo, dentro de este tipo, se encuentran personajes como 
Blanca Flor y su tía, personajes del Arderique (1517) que terminan ajusti-
ciadas en la hoguera pública, o Galarta en el Platir (1533), a quien se la 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 100 

llevan los demonios (Cuesta Torre, 2014, 342-343). Otro caso es el de Flo-
risdelfa del Tristán el Joven (1534), asociada también con el diablo y que 
termina suicidándose. De hecho, este último personaje es buen ejemplo 
de la visión negativa de la magia practicada por mujeres, y que constituyen 
una amenaza para los protagonistas, lo que condena a las féminas que 
transgreden las normas de su género (Campos García Rojas, 1997). Otro 
ejemplo curioso se da en el Floriseo (1516), cuando Piromancia, la encan-
tadora pagana, se convierte al cristianismo, lo que provoca que pierda sus 
poderes, que procedían de sus pactos con los diablos (Cuesta Torre, 2014, 
352-357). De forma general, los libros de caballerías no abandonan los 
tratos con el demonio y la magia oscura, solo que esta evoluciona o, in-
cluso, se abandona; igualmente, el castigo en la historia puede ser más o 
menos severo según la línea de pensamiento al que se adscriba su autor, 
así como el tratamiento religioso del libro, sin que haya un sendero regular 
en la visión de la magia de origen demoniaco16. 
 
 
6. Conclusiones 
 

Como se ha comprobado en los casos presentados, la mujer diablo 
no es un tipo estático, en el caso de que queramos y podamos configurar 
esta tipología de personaje dentro de la gama de los caracteres femeninos, 
hecho que también está abierto a discusión. Curiosamente, a pesar de la 
belleza de estas dueñas y doncellas, que les permite seducir y atraer a los 
caballeros, no llegan a consumar sexualmente la relación. Su hermosura 
les sirve para engatusar al hombre y conseguir un objetivo particular en 
cada caso: la tentación o burla diabólica en el caso del LCZ, la exhibición 
de sus poderes en el Tristán, o las metas superiores de Urganda como he-
chicera de raíz bretona y su vidente conexión con Merlín. 

¿Cómo podemos plantear el paso de la figura medieval de la mujer 
diablo al Renacimiento y, en concreto, al libro de caballerías? De manera 

 
16 Llama la atención que, en ciertos libros de la senda «realista», se describe con mayor detalle varios 
aspectos como la nigromancia, o la invocación a los muertos, frente a la narrativa artúrica, donde apenas 
se describen estos. El punto de coincidencia es el origen diabólico de la magia, quien entrega este cono-
cimiento a cambio del control de la encantadora (Cuesta Torre, 2014, 366). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 101 

preliminar, todo apunta a que el tipo, si es que se puede llegar a identificare 
como tal en la literatura caballeresca medieval, se diluye con la entrada del 
siglo XVI. Aún tendríamos que ver, como una hipótesis a demostrar en el 
futuro, si dicho cambio se debe a la moral religiosa, que ya está presente 
en las versiones impresas del Tristán o del Amadís. En este sentido, no 
aparecerían, como tal, demonios metamorfoseados en mujeres seductoras 
en los libros de caballerías, aunque no se ignora la presencia de los diablos 
como malas influencias para los caracteres, incluyendo su relación con 
ciertas encantadoras. 

Por lo tanto, quedan dos tipologías de personajes en los libros de 
caballerías que enlazan, guardando las distancias, con la mujer diablo me-
dieval. El primero serían las sabias y encantadoras antagonistas en las 
obras, cuyos poderes proceden abiertamente de tratos con los diablos, por 
lo que el origen de su magia tiene raíces diabólicas. Ello provoca que sean, 
en general, personajes negativos, como ocurría ya en la literatura bretona, 
por lo que acaban bien muertas o sin sus poderes. El otro tipo corresponde 
con el de la doncella o dueña seductora y requeridora de amores, que sí 
guarda ciertos elementos comunes al vincularse la hermosura femenina 
con la tentación demoniaca. De esa manera, estas féminas, sin que haya 
una identificación literal con el diablo, o con una naturaleza de origen dia-
bólico, sí se ligan con la imagen misógina de la mujer bella que vinculaba 
su hermosura con el pecado de la lujuria y, por lo tanto, con la tentación. 
 
 
 
 

§ 
 
 

 
 
 
 
 
 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 102 

Bibliografía citada 
 
 

Acebrón Ruiz, Julián, «Del artificio narrativo a la digresión sermonaria. Dos sin-
gulares lances en los libros V y VI de Amadís»,  Scriptura (= Letradura. Estu-
dios de literatura medieval), 11 (1996), pp. 7-30. 

—, «Abrió los oios et sanctigósse. Santiguos y conjuros contra las asechanzas del dia-
blo en la literatura medieval», en Actas del XIII Congreso de la Asociación Inter-
nacional de Hispanistas. Madrid, 1998. Medieval. Siglo XVI. Siglo XVII, ed. 
Florencio Sevilla y Carlos Alvar, Madrid, Asociación Internacional de His-
panistas/Castalia/Fundación Duques de Soria, 2000, vol. 1, pp. 29-36. 

Adán Lledín, Sheila, «La serpiente, ¿la verdadera pecadora?», Mirabilia Ars, 12 
(2020), pp. 64-80. URL : 
<https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_ad
an_lledin.pdf> (cons. 15/06/2025). 

Aguilar Perdomo, María del Rosario, «Las doncellas seductoras y requeridoras 
de amor en los libros de caballerías españoles», Voz y Letra, 15/1 (2004), 
pp. 3-24. 

Avalle-Arce, Juan Bautista, «Amadís de Gaula»: el primitivo y el de Montalvo, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1990. 

Beltrán, Rafael, «Urganda, Morgana y Sibila: el espectáculo de la nave profética 
en la literatura de caballerías», en The Medieval Mind. Hispanic Studies in Hon-
our of Alan Deyermond, ed. Ian Macpherson y Ralph Penny, London, Tam-
esis, 1997, pp. 21-47.  

Bognolo, Anna. «Gli incanti di Urganda: magia come spettacolo nei Libros de 
caballerías», Studi Ispanici, 30 (1994-1996), pp. 111-128. 

Cacho Blecua, Juan Manuel,  Amadís: heroísmo mítico cortesano, Madrid, Cupsa, Uni-
versidad de Zaragoza, 1979. 

—, «Los contextos del Libro del Cavallero de Dios  (Libro del cavallero Zifar)», en El 
Libro del caballero Zifar: materias literarias de la narrativa de ficción, coord. Marta Haro 
Cortés, València, Proyecto Parnaseo  de la Universitat de València, 2018, pp. 5-
57. 
Campos García Rojas, Axayácatl, «Florisdelfa: un episodio insular en Tristán de 

Leonís desde una interpretación de sus elementos geográficos y la magia», 

https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf
https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf


Almudena Izquierdo Andreu 

 

 103 

en «Quien hubiese tal ventura»: Medieval Hispanic Studies in Honour of Alan De-
yermond, ed. A. M. Beresford, London, Department of Hispanic Studies, 
Queen Mary and Westfield College, 1997, pp. 237-245. 

—, «Urganda, la otrora gran sabidora: evolución y refuncionalización», en Palmerín y 
sus libros: 500 años, ed. Aurelio González, Axayácatl Campos García Rojas, 
Karla Xiomara Luna Mariscal y Carlos Rubio Pacho, México, El Colegio 
de México, 2013, pp. 343-365. 

Campos García Rojas, Axayácatl; Gutiérrez Trápaga, Daniel, Libros en los universos 
de ficción: Libros de caballerías castellanos, México, Universidad Nacional Autó-
noma de México, 2024. 

Cándano Fierro, Graciela, «El diablo toma la forma de mugier por que a los buenos pueda 
enpesçer: una faceta de la mujer en la literatura ejemplar», Memorabilia: boletín 
de literatura sapiencial, 6 (2002), s. p. 

— , «Reminiscencias misóginas en la literatura ejemplar: un aspecto de lo mara-
villoso mágico en la Baja Edad Media», Acta Poética, 29/2 (2008), pp. 213-
227. 

Carmona Fernández, Fernando, «El caballero y sus demonios: combates infer-
nales en los libros de caballerías», Cuadernos del CEMYR, 11 (2003), pp. 9-
34. 

Corpus of Hispanic Chivalric Romances: Texts and Concordances, ed. Ivy A. Corfis, tex-
tos transcritos por Pablo Ancos-García, Madison, Hispanic Seminary of 
Medieval Studies (Spanish Series, 134), 2005-2008. URL: 
<https://textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english.html> 
(cons. 15/06/2025). 

Cuento = Cuento de Tristán de Leonís, ed. from the Unique Manuscript Vatican 6428 
by George Tyler Northup, Chicago, The University Press, 1928.  

Cuesta Torre, María Luzdivina, Tristán de Leonís (Valladolid, Juan de Burgos, 1501). 
Guía de lectura, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1998. 

—, «Las ínsolas del Zifar y el Amadís, y otras islas de hadas y gigantes», en Fechos 
antiguos que los cavalleros en armas passaron. Estudios sobre la ficción caballeresca, ed. 
Julián Acebrón Ruiz, Lleida, Edicions de la Universitat de Lleida, 2001, pp. 
11-39. 

—, «Magos y magia, de las adaptaciones artúricas a los libros de caballerías», 
en Señales, portentos y demonios: la magia en la literatura y la cultura españolas del 

https://textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english.html


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 104 

Renacimiento, coord. Eva Lara y Alberto Montaner, Salamanca, SEMYR, 
2014, pp. 325-347. 

—, «The Iberian Tristan Texts of the Middle Ages and Renaissance», en The 
Arthur of the Iberians: The Arthurian Legend in the Spanish and Portuguese Worlds, 
ed. David Hook, Cardiff, University of Wales Press, 2015, pp. 309-363. 

—, «Tristán, una obra artúrica en los orígenes de los libros de caballerías castella-
nos», Aula Medieval, 5 (2016), pp. 87-117. URL: 
<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Tristan> 
(cons. 5/06/2025). 

Díaz Pereyro, Verónica, Los episodios sobrenaturales en el  Libro del caballero Zifar: el 
Lago Solfáreo y las Islas Bienaventuradas, trabajo de investigación, Universidad 
de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, 2006. 

García Ruiz, María Aurora, «Florisando: ortodoxia cristiana y magia», en Actas del 
XIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval (Va-
lladolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In memoriam Alan Deyermond, ed. José 
Manuel Fradejas Rueda et al., Valladolid, Ayuntamiento de Vallado-
lid/Universidad de Valladolid, 2010, pp. 873–82. 

—, «La sabiduría eclesiástica frente a las tentaciones demoníacas en el Florisando 
(1510) de Páez de Ribera», en De lo humano y lo divino en la literatura medieval: 
santos, ángeles y demonios, ed. Juan Paredes, Universidad de Granada, 2012, 
pp. 155–70.  

—, «Desarmando Amadís y Las Sergas: la propuesta ideológica en los paratextos 
de Florisando (1510) y sus fuentes», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de la 
literatura de cavalleries, 25 (2022), 169-184. https://doi.org/10.7203/ti-
rant.25.25659 

Gómez Redondo, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana. II. El desarrollo 
de los géneros. La ficción caballeresca y el orden religioso, Madrid, Cátedra, 1999. 

—, «El Libro del caballero Zifar: el modelo de “ficción” molinista», en El Libro del 
caballero Zifar: materias literarias de la narrativa de ficción, coord. Marta Haro 
Cortés, Valencia, Proyecto Parnaseo de la Universitat de València, 2018, 
pp. 59-88. 

 González, Aurelio, «De amor y matrimonio en la Europa medieval. Aproxima-
ciones al amor cortés», en Amor y cultura en la Edad Media, ed. Concepción 
Company Company, México, Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, 1991, pp. 29-42. 

https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Tristan
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659


Almudena Izquierdo Andreu 

 

 105 

Gutiérrez Trápaga, Daniel, «Caracterización, tradición y fuentes caballerescas del 
personaje de Merlín en el Quijote», Tirant: butlletí informatiu i bibliogràfic de lite-
ratura de cavalleries, 13 (2010), pp. 39–50. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.13.3411> (cons. 15/06/2025).  

—, «Dos motivos recurrentes en el desenlace de la Historia de Merlín en los libros 
de caballerías castellanos el aprendizaje mágico y el sabio engañado por 
una mujer», Revista de Poética Medieval, 26 (2012), pp. 146–67. DOI: 
<https://doi.org/10.37536/rpm.2012.26.0.30647> (cons. 15/06/2025). 

—, «Battling Narratives in the Amadís Cycle: The Case of Florisando and Sergas de 
Esplandián», Bulletin of Hispanic Studies, 94/1 (2017a), pp. 19-34. DOI: 
<https://doi.org/10.3828/bhs.2017.2> (cons. 05/06/2025). 

—, «Magas, magia y libros en los primeros nueve libros del ciclo amadisiano», Ti-
rant: butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de cavalleries, 20 (2017b), pp. 37-
58. DOI: <https://doi.org/10.7203/tirant.20.11230> (cons. 
15/06/2025). 

Harf-Lancner, Laurence, Les fées au moyen âge: Morgane et Mélusine: la naissance des 
fées, Paris, Champion, 1984. 

Haro Cortés, Marta, «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y doncellas 
en el Amadís de Gaula», en Literatura de caballerías y orígenes de la novela, ed. 
Rafael Beltrán, València, Universitat de València, 1998, pp. 181-217. 

Izquierdo Andreu, Almudena, «Moral y doctrina contra la magia en el Florisando: 
un estudio a través de su prólogo», Historias Fingidas, 5 (2017), pp. 167–83. 

Kappler, Claude, Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Madrid, 
Akal, 1986. DOI: <https://doi.org/10.13136/2284-2667/75 > (cons. 
05/06/2025).  

Lacarra, Mª Jesús, «De la risa profética a la nostalgia del paraíso en el Libro del 
Caballero Zifar», en Actas do IV Congresso da Associação Hispânica de Literatura 
Medieval (Lisboa, 1 al 5 de outubro de 1991), coord. Aires Augusto Nascimento 
y Cristina Almeida Ribeiro, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 75-78. 

Llull, Ramon, Obres de Ramón Llull. Doctrina Pueril; Libre de L’orde de Cavalleria; Libre 
de Clerecia; Art de Confessió, Palma de Mallorca, Miquel Font, 1986. 

Lucía Megías, José Manuel, Edición crítica del Libro del cavallero Zifar, tesis doctoral, 
Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 1993. 

Lucía Megías, José Manuel; Sales Dasí, Emilio J., «La otra realidad social en los 
libros de caballerías (II): damas y doncellas lascivas», en Actes del X Congrés 

https://doi.org/10.7203/tirant.13.3411
https://doi.org/10.37536/rpm.2012.26.0.30647
https://doi.org/10.3828/bhs.2017.2
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11230
https://doi.org/10.13136/2284-2667/75


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 106 

Internacional de l’Associació Hispànica de Literatura Medieval (Alacant, 16-20 se-
tembre de 2003), ed. Rafael Alemany, Josep Lluís Martos y Josep Miquel 
Manzanaro, Alacant, Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana, 
2005, vol. 2, pp. 1007-1022. 

Maillet Aránguiz, Pablo, «La demonización de la mujer durante la Edad Media», 
Revista Chilena de Estudios Medievales, 25 (2024), pp. 41-55. DOI: 
<http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041> (cons. 
05/06/2025).  

Marín Pina, Mª Carmen, Páginas de sueños. Estudios sobre los libros de caballerías caste-
llanos, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2011. 

Navarro Hernández, Emilio Enrique, «La función del diablo en el Libro del caba-
llero Zifar», en Zifar y sus libros: 500 años, eds. Karla Xiomara Luna Mariscal, 
Axayácatl Campos García Rojas, Aurelio González, México, El Colegio 
de México, 2015, pp. 389-405. 

Martín Romero, José Julio, «Sobre el Endriago amadisiano y sus descendientes 
caballerescos», en Actas del XIII Congreso Internacional de la Asociación Hispá-
nica de Literatura Medieval (Valladolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In memo-
riam Alan Deyermond, ed. José Manuel Fradejas Rueda, Deborah Anne 
Dietrick, María Jesús Díez Garretas y Demetrio Martín Sanz, Valladolid, 
Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010, 
vol. 2, pp. 1283–1298. 

Mérida Jiménez, Rafael M., «Urganda la Desconocida o tradición y originalidad», 

en Actas del III Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval (Sala-

manca, 3 al 6 de octubre de 1989), ed. M.ª Isabel Toro Pascua, Salamanca, 

Biblioteca Española del siglo XV/ Departamento de Literatura Española 

e Hispanoamericana, 1994a, vol. 2, pp. 623-628. 

—, «Elogio y vituperio de la mujer medieval: hada, hechicera y puta», en Actas 
del IX Simposio de la Sociedad Española de Literatura General y comparada (La 
mujer: Elogio y vituperio), Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 1994b, vol. 2, 
pp. 269- 276. 

—, El gran libro de las brujas. Hechicerías y encantamientos de las mujeres más sabias, Bar-
celona, RBA integral, 2006. 

—, «Legados de una (Des)conocida», en Transmisión y difusión de la literatura caba-
lleresca. Doce estudios de recepción cultural hispánica (siglos XIII-XVII), Lleida, Uni-
versitat de Lleida, 2013, pp. 117-130. 

http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041


Almudena Izquierdo Andreu 

 

 107 

Muchembled, Robert, Historia del diablo. Siglos XII-XX, Madrid, Cátedra, 2004. 
Orsanic, Lucía, La mujer-serpiente en los libros de caballerías castellanos. Forma y arquetipo 

de los monstruoso femenino, Madrid, Ediciones La Ergástula, 2014. 
Ortiz, Alberto, «Súcubo. El diablo en forma de mujer según la tradición discur-

siva en contra de la magia», en El diablo en sus infiernos, ed. María Jesús Za-
mora Calvo, Madrid, Abada, 2022, pp. 47-68. 

Patch, Howard Rollin, El Otro Mundo en la literatura medieval, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1983. 

Paz Torres, Margarita, «Demonio y mujer: la marca de satán y el combate contra 
él»,  Medievalia, 18/2, (2015), pp. 325–353. DOI: 
<https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345> (cons. 05/06/2025).  

Ramos Nogales, Rafael, «La transmisión textual del Amadís de Gaula», en Actes 
del VII Congrés de l’Associació Hispànica de Literatura Medieval (Castelló de la 
Plana, 22-26 de setembre de 1997), ed. Santiago Fortuño Llorens y Tomás 
Martínez Romero, Castelló de la Plana, Universitat Jaume I, 1999, vol. 2, 
pp. 199–212. 

Rodríguez de Montalvo, Garci, Amadís de Gaula, ed. Juan Manuel Cacho Blecua, 
Madrid, Cátedra, 1987-1988. 

Rubio Pacho, Carlos, «El amor destructor de Iseo en el Cuento de Tristán de 
Leonís», en Actas del VIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de 
Literatura Medieval, ed. Margarita Freixas, Silvia Iriso y Laura Fernández, 
Santander, Consejería de Cultura del Gobierno de Cantabria/Año Jubilar 
Lebaniego/Asociación Hispánica de Literatura Medieval, 2000, vol. 2, pp. 
1569-1574. 

Russell, Jeffrey Burton, Lucifer. The Devil in the Middle Ages, Cornell, Cornell Uni-
versity Press, 1984. 

Sales Dasí, Emilio José, «La dueña traidora: venganzas y secuestros en las conti-
nuaciones del Amadís de Gaula», Medievalia, 32-33 (2001), pp. 24-36. 

Tristán = Tristán de Leonís (Valladolid, Juan de Burgos, 1501), ed. M.ª Luzdivina 
Cuesta Torres, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1999. 

Val Valdivieso, María Isabel del, «El mal, el demonio, la mujer (en la Castilla 
bajomedieval)», en Vivir siendo mujer a través de la historia, coord. Magdalena 
Santo Tomás Pérez, María Isabel del Val Valdivieso, Cristina de la Rosa 
Cubo y María Jesús Dueñas Cepeda, Valladolid, Universidad de Vallado-
lid/Secretariado de Publicaciones 2005, pp. 13-40. 

https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 108 

Vázquez Jiménez, Lydia, «La diabolización del cuerpo femenino o las represen-
taciones de la mujer-diablo a lo largo de la historia (defensa de una reapro-
piación)», en Creencias y disidencias: experiencias políticas, sociales, culturales y 
religiosas en la Historia de las Mujeres, coord. Ángela Muñoz Fernández y Jordi 
Luengo López, Granada, Comares, 2020, pp. 93-134.  


