
 

Elisabetta Sarmati, «Da Fanta-Ghirò persona bella a Leola. La presenza della puella cum armis nelle ri-

scritture moderne di materia cavalleresca», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 199-226. DOI: 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1687 - ISSN: 2284-2667. 

 
 199 

Da Fanta-Ghirò persona bella a Leola. 
 La presenza della puella cum armis nelle 

riscritture moderne di materia cavalleresca 
  

Elisabetta Sarmati 
(La Sapienza, Università di Roma) 

 
Abstract 

 
Nel presente articolo, dopo un excursus sulla presenza del motivo della virgo bellatrix nella narrativa fol-
klorica e nei libri di cavalleria spagnoli, se ne studia la fortuna nelle due riscritture moderne di materia 
cavalleresca di Paloma Díaz-Mas, El rapto del Santo Grial e di Rosa Montero Historia del rey Transparente. 
Parole chiave: virgo bellatrix, folklore, materia cavalleresca, riscritture moderne. 
 

 
In the present article, after an excursus on the presence of the virgo bellatrix motif in Spanish folkloric 
fiction and romances of chivalry, its fortune is studied in two modern rewritings of chivalric material: 
El rapto del Santo Grial by Paloma Díaz-Mas and in Historia del rey Transparente by Rosa Montero. 
Key words: virgo bellatrix, folklore, chivalric matter, modern rewritings. 

 
 
 
 

§ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1687


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 200 

1. Transizione alla democrazia e riscritture cavalleresche: una pro-
spettiva al femminile. 

 

Tra gli anni ’80 del ’900 e il primo quarto del nostro secolo si assiste 

alla ripresa della materia cavalleresca nei nomi di almeno quattro scrittrici 

di consolidata fama nel panorama letterario spagnolo contemporaneo. Si 

tratta, in ordine di nascita, di Ana María Matute (Olvidado Rey Gudú, 1996), 

Soledad Puértolas (La rosa de plata, 1999), Rosa Montero (Historia del rey 

Transparente, 2005) e Paloma Díaz-Mas (El rapto del Santo Grial, 1984)1. 

Fatta eccezione per Ana María Matute (Barcellona, 1925-2014), sono scrit-

trici che nascono tra la fine degli anni ‘40 (Soledad Puértolas, Zaragoza, 

1947) e gli inizi degli anni ‘50 (Rosa Montero, Madrid, 1951; Paloma Díaz-

Mas, Madrid, 1954), la cui produzione narrativa si proietta, perciò, oltre gli 

anni bui della dittatura2. Non è un caso quindi che, nelle loro ricreazioni 

cavalleresche, il modello eroico registri, non solo le speranze riposte nella 

transizione istituzionale, politica e sociale in atto nel paese, ma anche il 

desencanto per un processo di cambiamento problematico e per le «pro-

messe mancate» della democrazia. Del riflesso di entrambe queste tensioni 

dà testimonianza Paloma Díaz-Mas in una retrospettiva pubblicata nel 

2019, a venticinque anni di distanza dall’uscita del suo romanzo El rapto, 

intitolata significativamente Cómo y por qué escribir una novela artúrica contem-

poránea (Díaz-Mas, 2019). In questo contributo la scrittrice dà atto del sen-

timento di libertà a tutto campo che accompagnò la democratizzazione 

della vita spagnola e della vivacità del mondo editoriale degli anni della 

 
1 Per il corpus delle riscritture moderne dei libri di cavalleria si veda il portale AmadissigloXX 
all’indirizzo amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it, risultato del progetto PRIN 2017 – 
Progetti di Ricerca di Rilevante Interesse Nazionale del Ministero dell’Università e della Ricerca 
(MUR), intitolato Mapping Chivalry: Spanish Romances of Chivalry from Renaissance to 21st century: a 
Digital Approach. Sul punto si veda Sarmati (2021, 2023, 2024). 
2 Rosa Montero esordisce con Crónica del desamor (1979), Soledad Puértolas con il rac-
conto El recorrido de los animales (1975), mentre El rapto del Santo Grial è il primo romanzo 
pubblicato da Paloma Díaz-Mas, dopo l’opera teatrale, La informante (premio Ciudad 
de Toledo 1983) e il racconto Tras las huellas de Artorius, premio Cáceres narrativa breve 
1984 (edito, però, solo nel 1989).  

http://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Elisabetta Sarmati 

 201 

movida che, dopo l’onda lunga delle novelas testimoniales, permise a un ro-

manzo neo-arturiano come El rapto del Santo Grial di arrivare finalista al I 

premio Herralde della casa editrice Anagrama3. 
 

El rapto del Santo Grial fue la primera novela que publiqué, aunque no la primera 

que escribí. La fui creando a lo largo de cuatro años, desde 1978 hasta 1982 (es 

decir, cuando yo tenía entre 24 y 28 años). Por esa época yo era una joven uni-

versitaria que, una vez acabada la licenciatura, empezaba su formación como 

investigadora con una beca para hacer la tesis doctoral sobre literatura sefardí en 

el Consejo Superior de Investigaciones Científicas de Madrid. En España corrían 

vientos de cambio. Tras la muerte, en 1975, del dictador Francisco Franco, se 

inició la llamada Transición política. Una etapa llena de zozobras, pero también 

de esperanzas y, sobre todo, de la ilusión de estrenar libertades individuales y 

colectivas que durante muchos años se nos habían hurtado. Era, también, una 

época en la que lo viejo ya no valía y lo nuevo estaba por construir. Esto era 

cierto también en el ámbito literario. Se sentía la necesidad de inventar una nueva 

literatura para la nueva sociedad que nacía; y el mercado literario estaba entonces, 

en España, tan desestructurado y era tan cambiante, tan inestable, como el resto 

de la sociedad. Eso tenía una ventaja: en ese momento, todo parecía posible, 

porque las posibilidades y las oportunidades estaban todavía por definir (Díaz-

Mas, 2019, 9-10). 

 

La chiave di genere con cui il paradigma cavalleresco è rivisitato in 

queste riscritture femminili culmina in El rapto nella ripresa della figura 

della fanciulla che combatte vestita da guerriero, motivo che, se si perde 

nella notte dei tempi, acquista in questo romanzo una valenza militante 

sulle questioni della violenza e dell’abuso di potere. 

 

 

2. La fanciulla guerriero: dal folklore ai libros de caballerías  
 

Sotto i tipi K1837 e H1578.1 del Motif-Index of Folk-Literature di Stith 

Thompson (Thompson, 1960), raccolti nelle rubriche Donna che si traveste con 

 
3 Il I premio Herralde fu vinto da Álvaro Pombo con El héroe de las mansardas de Mansard. 
Paloma Díaz-Mas lo otterrà nel 1992 con El sueño de Venecia. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 202 

abiti maschili (Disguise of woman in man's clothes) e Test del sesso di una fanciulla 

che si traveste da uomo (Test of sex of girl masking as man) sono registrati tre 

racconti sul motivo della fanciulla che si finge uomo celando la sua identità 

di genere per necessità o costrizione (muoversi con maggiore sicurezza 

fuori dal recinto domestico; soccorrere il padre che non ha figli maschi da 

mandare in guerra –in alcuni casi obbedire alla sua richiesta–, etc.), od an-

che aspirazione (la fanciulla si sente stretta nei panni femminili e aspira a 

compiti più virili)4. Le tre favole, che sono nell’ordine: Is it a Girl? Is it a 

Boy?, attestata come appartenente al folklore ellenico; Girl pretended to be a 

boy, di origine rumena, e l’italiana Fanta-Ghirò persona bella (Fanta-Ghirò the 

Beautiful nel titolo di Thompson), fondono il motivo del vecchio re che, 

avendo solo figlie femmine, non sa chi mandare in sua vece in difesa del 

suo regno minacciato da un feroce sovrano confinante (con la variante 

dell’imperatore che gli muoverà guerra se non avrà a servizio uno dei suoi 

figli), a quello di una delle figlie, in genere la più piccola, coraggiosa e riso-

luta che, indossata l’armatura per fingersi un guerriero (in soccorso del 

padre, come detto, ma talora anche del fratello), è sottoposta a una serie 

di prove volte a saggiare la sua vera identità di genere. Un passo esempli-

ficativo tratto proprio dalla nota favola popolare italiana Fanta-Ghirò, può 

chiarire meglio lo schema narrativo di base:  
 

Quando arrivarono al Palazzo, il Re corse da sua madre e le riferì in fretta e furia 

del guerriero che comandava l’esercito avversario. Gridava quasi, preso dalla pas-

sione che sentiva nel cuore: Fantaghirò, persona bella, Ha occhi neri e parole dolci, O 

mamma mia, mi pare una donzella. Disse la madre: «Portalo nella stanza delle armi. 

Se è veramente una donna, non le guarderà e non vorrà certo toccarle». Il Re 

seguì quel saggio consiglio, ma con scarsi risultati. Infatti, Fantaghirò staccò le 

 
4 È possibile consultare l’indice di motivi di Stith Thompson al link https://libraryguides.mis-
souri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090 (Libraries – University of Missouri), nel quale i Thompson Mo-
tifs (T), e le classificazioni AT (Aarne-Thompson) e ATU (Aarne-Thompson-Uther) sono messe a con-
fronto. Nel sistema ATU il motivo della fanciulla che si traveste da uomo è catalogato sotto il tipo 514 
The Shift of Sex: «A king who has only (three) daughters must send a son to war (needs a son for other 
reasons). The daughters ask to be allowed to pretend to be men, but only the youngest passes tests 
which her father sets. He gives her magic objects (a horse) and she goes to the war» (Uther, 2011, 301).  

https://libraryguides.missouri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090
https://libraryguides.missouri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090


 
 

Elisabetta Sarmati 

 203 

spade dal muro e si mise a provarle una a una, maneggiandole con grande de-

strezza, come avrebbe fatto un uomo. Poi prese le pistole e gli schioppi, e provò 

anche quelli, per vedere come si caricavano e se sparavano a dovere. Il re tornò 

dalla madre tutto trafelato, con il cuore che gli faceva tuppete tappete per la 

passione, e le disse «Si è comportato da uomo. Io però sono sempre della stessa 

idea: Fantaghirò, persona bella, Ha occhi neri e parole dolci, O mamma mia, mi pare una 

donzella». La madre ci pensò su qualche istante. Poi, commossa dalla disperazione 

del figlio disse: «Invita il nostro ospite a pranzo. Se prende il pane e l’appoggia 

al petto per tagliarlo, è sicuramente una donna. Se invece lo taglia tenendolo per 

aria è certo un uomo, e tu hai perso la testa per niente». Anche quella prova andò 

bene per Fantaghirò. Infatti, la Principessa tagliò il pane a mezz’aria, con un 

gesto da guerriero. Eppure il Re non era ancora convinto. Tornò dunque da sua 

madre, tutto sconsolato, e le disse: «Ha fatto il contrario di una donna. Io, però, 

sono sempre della medesima idea: Fantaghirò, persona bella, Ha occhi neri e parole 

dolci, O mamma mia, mi pare una donzella». Disse la madre: «Mi sembri matto. Ma 

se hai quest’idea fissa, ti conviene fare una terza prova. Prega il nostro ospite di 

trascorrere una notte nel tuo letto. Se è una ragazza, ti dirà sicuramente di no». 

Il Re andò subito a trovare Fantaghirò e le disse: «Se vuoi farmi felice, vieni a 

dormire nel mio letto». «Farebbe piacere anche a me, Maestà», rispose Fanta-

ghirò. «Se lei vuole, stasera si dormirà assieme». Prima di mettersi a letto cena-

rono insieme. La bottiglia di vino destinata a Fantaghirò conteneva un potente 

sonnifero che avrebbe dovuto far addormentare la ragazza. Ma lei, furba, non 

ne bevve nemmeno un sorso. Quando ebbero finita la cena, un attimo prima di 

andare a letto, disse: «Facciamo un brindisi, prima di coricarci». Si scambiarono 

un bacio, si presero a braccetto, e intanto Fantaghirò cantava: Bevi, su, compa-

gno, Sennò t’ammazzerò. Il Re rispondeva: Non m’ammazzare, compagno, per-

ché io berrò! E intanto bevevo, senza accorgersene, dalla bottiglia che conteneva 

il sonnifero. Sicché, quando arrivò in camera sua, si buttò sul letto vestito 

com’era. Gli bastarono pochi istanti per addormentarsi, che russava come un 

animale. Al risveglio, il mattino dopo, il Re vide Fantaghirò già in piedi, con 

l’uniforme da dragone già addosso. Non avrebbe più potuto dire se era donna, 

o uomo (Calvino, 2020, 324-326)5. 

 
5 Raccolta a fine Ottocento da Gherardo Nerucci nelle sue Sessanta novelle popolari montalesi (Fantaghirò è 
la XVIII novella) «da Luisa vedova Ginanni» (1880, 239-244) ed inclusa, con il n. 69, da Italo Cal-
vino nella sua riscrittura delle Fiabe italiane, da cui qui si cita (2020, 322-326). Come mi fa notare Marina 
Sanfilippo, i finali della versione di Nerucci e di Calvino (che, in nota, riporta come sua fonte Nerucci) 

 

https://it.wikipedia.org/wiki/Italo_Calvino
https://it.wikipedia.org/wiki/Italo_Calvino


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 204 

 

García Surralés (1989, 15), oltre ad aggiungere ai racconti registrati 

da Thompson sul tema della fanciulla travestita da uomo (di cui il tema 

della virgo bellatrix è solo una delle possibili declinazioni), le note favole I 

dodici cacciatori dei Fratelli Grimm e Vassilissa la bella, appartenente al fol-

klore russo, ricorda il racconto appartenente al patrimonio popolare spa-

gnolo, raccolto nella compilazione di Aurelio M. Espinosa (1946, I, n. 146, 

350-352): La ahijada de San Pedro6.  

Se nella gran parte delle versioni, compresa quella proposta da Fanta-

Ghirò, la doncella si sposa con il pretendente che ne aveva intuito la sua vera 

natura di donna, non mancano anche varianti inattese, se non sorpren-

denti, come quelle presenti nel racconto greco Girl who pretended to be a boy7 

e nello spagnolo El oricuerno8, nei quali alla fine, per effetto di una magia, 

la fanciulla (non sempre guerriera), con risvolti queer, mantiene quelle sem-

bianze maschili che pare aver sempre desiderato. Si riportano i due finali:   
 

 
divergono significativamente nel destino di Fanta-Ghirò e nel suo processo di empowerment. Se in Ne-
rucci, dopo aver sposato il re nemico ed essere diventata regina, Fanta-Ghirò, nonostante sia la più 
piccola delle figlie, riceve in eredità anche il regno del padre, in Calvino è il re nemico, ora marito di 
Fanta-Ghirò, ad avere in lascito il regno dal suocero. Riporto le versioni dei due finali: «E lì tra di loro 
dissen tante parole, che la conclusione fu la pace tra que’ du’ Re e lo sposalizio di Fanta-Ghirò con il Re 
dapprima nimico. Sicché lui la menò via con seco al palazzo nel su’ Regno, e quando poi moritte il 
babbo di Fanta-Ghirò, lei ebbe in redagione tutto il Regno di su’ padre» (Nerucci, 1880, 244). «Si cele-
brarono le nozze, i due Re celebrarono la pace e quando il Re suocero morì lasciò tutto al re genero, e 
Fanta-Ghirò persona bella divenne regina dei due regni» (Calvino, 2020, 326). 
6 La tradizione popolare e colta del motivo della vergine guerriera è assai vasta e appartiene al patrimonio 
narrativo mondiale; Vasvári (2006, 94) ricorda la leggendaria figura di Mu Lan appartenente al folklore 
cinese. Per l’Italia Calvino (2020, 951-952), oltre a rinviare ai repertori regionali del racconto folklorico, 
fa riferimento anche alla versione del motivo del sexuality test presente nel Pentamerone di Basile (cfr. 
Belluccia, III, 6), nel quale Belluccia, la più giovane di sette sorelle, si fa uomo per obbedire al padre, che 
non ha figli maschi e se ne vergogna. 
7 Il testo di The girl who pretended to be a boy si trova in The Violet Fairy Book di Andrew Lang consultabile 
al link https://www.gutenberg.org/cache/epub/641/pg641-images.html. Andrew Lang, scrittore e fol-
clorista scozzese pubblicò, tra il 1889 e il 1920, i Fairy Books una collana di 12 libri di favole appartenenti 
al patrimonio popolare europeo. Ogni volume è contraddistinto da un colore, motivo per il quale la 
serie ha preso anche il nome di «I libri colorati». 
8 Espinosa (I, n. 155, 378-380) e Camarena e Chevalier (1995, 431-435).  

https://www.gutenberg.org/cache/epub/641/pg641-images.html


 
 

Elisabetta Sarmati 

 205 

El ermitaño [rezó] para que si [la doncella guerrero] era un hombre, podría con-

vertirse en una mujer; y si fuere mujer, que se haga varón. En cualquier caso, 

pensó que el castigo sería severo. 

Pero los castigos son cosas en las que la gente no siempre está de acuerdo, y 

cuando la princesa de repente sintió que realmente era el hombre que había pretendido ser, se 

alegró mucho, y si el ermitaño hubiera estado a su alcance, se lo habría agradecido de corazón9. 

Y ya dijo el padre: - Ahora vamos a caza y luego a los baños de río, que si Carlos 

es mujer no se ha de querer bañar. 

Y salieron todos a la caza y después fueron a comer. Y después de comer dijo el 

padre a los caballeros: - Ahora a los baños, a bañarnos al río. 

Y entonces dijo Carlos: - Espéreme un poco, que yo tengo que ir a hacer mi 

necesidá. 

Conque se fue solo y se sentó en un canto muy triste, cuando vio venir un bicho 

con unas astas muy largas. Y se acercó y le dijo que se desnudara. Y se desnudó, 

y el bicho que era el oricuerno, le hizo una cruz con el cuerno sobre el empeine 

y al momento la moza se volvió hombre [...] Conque ya todos vieron que no era 

mujer (Camarena e Chevalier, 1995, 434).  

 

Come è noto, il tema della fanciulla-guerriero animò anche le ballate 

tradizionali di area europea (ma anche extra-europea10), con probabile cen-

tro di irradiazione nel sud della Francia, da dove la figura de La fille-soldat11 

si propagò, con numerose varianti e contaminazioni, nell’Italia del Nord12, 

in Spagna e Portogallo, paesi che ne propongono una versione più vicina 

alle narrazioni folcloriche. 

 
9 Per la versione spagnola di The girl who pretended to be a boy, dal titolo La niña que fingió ser niño, cfr. 
https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-
violeta, da cui qui si cita. La traduzione italiana, intitolata Il libro viola della fiaba, mostri buoni e cattivi, morti 
riconoscenti, la morte, il diavolo, lupi, orchi e draghi, è a cura di Francesca Lazzarato (Il libro viola, 1988).  
10 Sull’origine di questa ballata la critica si è espressa diversamente, rimando a García Surrallés (1989, 6). 
La sua presenza e diffusione sono attestate anche fuori dall’Europa. Scriveva già Menéndez Pidal (1980, 
202): «Lo conocen igualmente los judíos de Tánger y de todo Marruecos, así como los de Hungría, 
Servia, Grecia, Constantinopla, Asia Menor y Palestina». Sui numerosi punti di convergenza tra il rac-
conto popolare e il Romancero, si veda Lida (1976, 44-46) ed anche Delpech (1986). 
11 In cui la versione de La guerriera raccolta da Costantino Nigra pare avere una stretta derivazione dalla 
tradizione francese de La fille-soldat, ove però si attesta la lezione della ragazza che va in guerra per seguire 
l’innamorato che non l’ama. 
12 Costantino Nigra ne raccolse le lezioni piemontesi nel suo Canti popolari del Piemonte (1888). 

https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-violeta
https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-violeta


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 206 

Fu Menéndez Pidal, che aveva raccolto oltre un centinaio di versioni 

moderne del romance La doncella guerrera, ad indicare, pure in assenza di te-

stimoni antichi, una sua probabile circolazione in Spagna risalente almeno 

al XVI secolo. Menéndez Pidal, per la datazione, si basava sulla presenza 

dei versi iniziali de La doncella nell’Aulegraphia del commediografo porto-

ghese Jorge Ferreira de Vasconcelos ed anche nel Zemirot Yisrael, opera del 

sefardita Ben Mosé Najara (1555?-1625?)13. Riporto lo schema de La don-

cella guerrera come proposto da García Surrallés nelle due versioni circolanti 

(una più corta e una più elaborata con il tradizionale test of sex assente nella 

prima) (García Surrallés, 1989, 8). Nella versione breve:  
 

1) un vecchio cavaliere, nell’imminenza di una guerra, maledice sua mo-

glie per averle dato solo figlie (in genere nel numero di sette) e nessun 

figlio maschio da mandare al suo posto. 

2) La figlia più piccola, che è anche la più coraggiosa, si fa avanti. 

3) Di fronte alle riserve del padre (tutti si accorgeranno che è una 

donna), la figlia dice che si travestirà da guerriero (fascerà il seno per 

occultarlo, esporrà al sole le sue bianche mani perché diventino scure 

come quelle di un uomo, etc.). 

4) Durante un combattimento la virgo bellatrix perde l’elmo; la folta 

chioma di capelli le ricade, così, sulle spalle, rivelando a tutti che, 

sotto l’armatura, si nasconde, in realtà, una bellissima fanciulla. 

5) Il figlio del re se ne innamora e la sposa. 
 

Nella versione lunga il finale è articolato nelle varie prove volte a 

smascherare l’identità di genere della fanciulla: 
 

1) Il principe confessa a sua madre di credere che il giovane cavaliere, 

dal quale si sente attratto, sia una fanciulla. 

 
13 Cfr. Menéndez Pidal (1944-1945, 243 e 438). I versi presenti nell’Aulegraphia (atto III, scena I) sono: 
«Pregonadas son las guerras / de Francia contra Aragone / ¡Cómo las haría triste / viejo, cano y peca-
dor!».  Nel Zemirot se ne ripropone solo il primo verso. Sul punto si rimanda a García Surrallés (1989, 
6).  



 
 

Elisabetta Sarmati 

 207 

2) La madre lo consiglia di sottoporlo a una serie di prove che ne sve-

leranno la vera identità.  

3) La fanciulla riesce sempre a superarle, tranne quando il principe la 

invita a fare un bagno nel fiume. 

4) Per evitare di essere scoperta, la doncella fugge e torna da suo padre. 

5) Il principe la insegue e la chiede in sposa. 
 

Oggi il progetto Corpus de Literatura Oral (CLO) dell’Università di 

Jaén dà ancora testimonianza della sopravvivenza del romance in numerose 

versioni registrate da vari informatori dei nostri giorni14. 

Dobbiamo a Marín Pina, invece, lo studio del motivo della doncella en 

figura varonil nei libri di cavalleria spagnoli del XVI secolo (1989, 86). A 

differenza del personaggio dell’amazzone, pure presente in molti esem-

plari del genere15, i cui vestiti succinti ne esaltano oltremodo l’avvenenza, 

la puella cum armis occulta i propri attributi femminili e pratica la cavalleria 

solo accidentalmente e spesso per amore. Cavalieri che si rivelano essere, 

in realtà, dame fermosas y ricamente guarnidas16 sono presenti già nei primi 

esemplari della narrativa cavalleresca aurisecular. Dopo il Primaleón (1512), 

secondo libro del ciclo palmeriniano, e il Polindo (1526), nei quali la doncella-

caballero fa timidamente capolino in margine al racconto, saranno Feliciano 

de Silva nel suo Amadís de Grecia (1530)17 e l’anonimo autore del Platir 

(1533) a fare della donna guerriero, sul modello della Bradamante arioste-

 
14 Cfr. Corpus de Literatura Oral (CLO) del Departamento de Filología Española (Facultad de Humanida-
des) Universidad de Jaén, https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=donce-
lla%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42.  
15 Il personaggio dell’amazzone ebbe grande successo nei libri di cavalleria spagnola a partire dalle Sergas 
de Esplandián, cfr. Marín Pina (1989). È probabile che alla ripresa ed al successo del mito contribuisse 
anche la recente scoperta nel Nuovo Mondo di una popolazione di indigene guerriere, in cui gli scopri-
tori credettero di riconoscere le mitiche figure della letteratura classica. 
16 Stilema che ricorre ripetutamente nei libri di cavalleria. Si veda, solo nel Primaleón (1998), cap. xxxiii, 
70; cap. xxxviii, 80-81; cap. lxxix, 172; cap. clx, 395; cap. cxxxvii, 333. 
17 Nell’Amadís de Grecia è l’infanta Gradafilea che, innamorata del re Lisuarte, combatte al suo posto, 
vestita di «armas bermejas» e si fa suo scudiero, cfr. Marín Pina (1989, 89)  

https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=doncella%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=doncella%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 208 

sca, un personaggio di maggiore interesse e respiro, al punto da annun-

ciarlo, sin dal prologo dell’opera18, come richiamo indirizzato a un pub-

blico femminile presso il quale la letteratura cavalleresca godeva di parti-

colare apprezzamento. Scrive sempre Marín Pina: 
 

Muchos escritores son conscientes de la extraordinaria acogida que sus obras 

tenían entre el público femenino y no dudan en aprovecharlo de distinta manera. 

Algunos les dedican sus creaciones y se ocupan de señalarles los pasajes o los 

contenidos de los mismos que más puedan interesarles. El autor del Platir. brinda 

su obra a su mecenas Pedro Álvarez Osorio y a su esposa, doña María Pimentel, 

y en su prólogo apunta ya que la Marquesa gustará de las bizarras hazañas de 

Florinda, que toma el hábito de caballero y protagoniza diversas aventuras en 

busca de su enamorado (1991, 141)19. 

  

Sarà, tuttavia, nel Cristalián de España che il protagonismo femminile 

acquista, nelle parole di Donatella Gagliardi (2004, 131), una «preeminen-

cia sorprendente». Pubblicato a Valladolid nel 1545 da Juan de Villaquirán, 

il Cristalián è, ad oggi, l’unico libro di cavalleria che sia giunto a noi ascri-

vibile, senza margini di dubbio, a una donna20, la dama vallisoletana Beatriz 

Bernal, sul cui profilo biografico, grazie anche a recenti acquisizioni docu-

mentarie, è stata fatta maggiore luce (Gagliardi, 2004, 5-27 e 2011). Nella 

ricca galleria di personaggi femminili che popola il Cristalián è la infanta 

Minerva che, come l’omonima divinità romana, pratica la cavalleria non 

 
18 «Cuanto más que la historia es muy apazible y los exemplos muy provechosos, assí de varones como 
de notables mugeres que se señalaron en el esfuerço de como fue aquella heroica muger Florinda, hija 
del rey Tarnaes, Rey de Lacedemonia, todo para doctrina y passatiempo de todos», Platir (1997, 4). Per 
la presenza del tema della virgo bellatrix nei preliminari dei libri di cavalleria (inclusi frontespizio e portada) 
Marín Pina (1989, 81, n. 1) ricorda anche l’Espejo de Príncipes y Caballeros e il Lidamarte de Armenia e Lucía 
Megías (1998). 
19 Sulle lettrici nel sec. XVI e sul pubblico femminile dei libri di cavalleria si veda anche Cátedra; Rojo 
Vega (2004) e Del Bosque (2014). 
20 Che il Palmerín de Oliva e il Primaleón possano essere di autorialità femminile (come indicato nei paratesti 
delle due opere) rimane, infatti, ancora questione controversa. Gagliardi (2004) fa il punto sulla que-
stione. Per un’indagine estensiva del motivo della doncella guerrera nei libri di cavalleria spagnoli si consiglia 
la consultazione di MeMoRam. Base de datos de motivos caballerescos, cfr. https://memoram.mappingchi-
valry.dlls.univr.it/.  

https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/
https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Elisabetta Sarmati 

 209 

per amore, ma per inclinazione naturale, come lei stessa confessa21 e la 

rilevanza che acquista nel corso della storia «acaba concretándose en el 

papel de protagonista absoluta que Beatriz Bernal quiso otorgarle» (Ga-

gliardi, 2004, 138). Montserrat Piera (2010, 79-80) arriva a sostenere che, 

nel Cristalián, la virgo bellatrix Minerva non solo occupa a pieno titolo lo 

spazio discorsivo del maschile cavalleresco, ma che la sua «actuación con-

tribuye veladamente a socavar el paradigma masculinista en que se basa la 

historia caballeresca y, por consiguiente, feminiza a Cristalián». Nel ridefi-

nire l’ethos maschile, prosegue Piera applicando un approccio di genere 

all’opera della Bernal, «la doncella emascula o castra simbólicamente al ca-

ballero protagonista relegándolo a un papel subordinado o, por lo menos, 

a una posición paralela a la de la arrojada dama guerrera». 

 

 

3. La doncella guerrero in El rapto del santo Grial di Paloma Díaz-

Mas e nella Historia del Rey Transparente di Rosa Montero tra 

Me Too e fine-vita 

 

3.1. El rapto del santo Grial tra tradizione e innovazione 

 

Come opportunamente scrive Francesco Zambon (2005, 13), il tema 

graaliano, lungi dall’essere rimasto confinato nella letteratura medievale, 

ha mantenuto nel corso dei secoli un «rapporto profondo [con] la forma 

romanzo». Nella sua prima apparizione letteraria che risale, come è ben 

 
21 «Los dioses repartieron en mí tanta parte de buena ventura, que hasta hoy no he hallado caballero que 
contra mí mucho en batalla pudiese durar» (Don Cristalián de España, p. 468). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 210 

noto, al poema incompiuto di Chrétien22, oggetto di numerose continua-

zioni in verso e in prosa già a partire dal XIII secolo23, il Graal è un sem-

plice recipiente splendente che contiene le ostie di cui si nutre il re Pesca-

tore. Piatto o vaso, a quest’altezza del suo cammino nella letteratura 

medievale, il Graal è ancora scevro di quelle esplicite risonanze mistico-

esoteriche24 che acquisirà, invece, più chiaramente nel suo lungo viaggio 

artistico, a partire dalla cosiddetta Trilogia del borgognone Robert de Bo-

ron (XIII secolo), nella quale per la prima volta il recipiente presente 

nell’opera di Chrétien diviene esplicitamente il calice usato da Cristo 

nell’Ultima Cena, in cui, poi, Giuseppe di Arimatea raccoglierà il suo san-

gue25. Come è noto, nei cicli della Vulgata e della Post Vulgata26, la ricerca 

del Graal prosegue nella prospettiva trascendentale inaugurata da Boron, 

che caratterizza l’azione cavalleresca o quête dei tre cavalieri eletti: Boort, 

Galaad e Perceval. Galaad e Perceval, una volta contemplato il mistero del 

Sacro Vaso, muoiono e il Graal viene assunto in cielo da una mano divina, 

mentre Boort torna alla corte di re Artù per raccontare quanto è avvenuto.  

 
22 Si parla qui di «apparizione letteraria», perché, come è risaputo, nel suo Perceval ou le conte du Graal, 
Chrétien rielaborò antiche leggende appartenenti al folklore celtico. Sulle fonti celtiche del Graal si ri-
manda a Marx (1952), Frappier (1977) e Loomis (1963). 
23 Nel corso del 1200, dopo la morte di Chrétien, attivo verso la fine del XII secolo, la storia del Graal 
è stata ripresa in quattro diverse continuazioni in versi. In prosa è il ciclo vulgato del Lancelot-Graal 
(databile tra il 1215 e il 1235) ad essere considerato una delle fonti più complete e importanti per la 
letteratura arturiana delle epoche successive. La Demanda del Santo Grial castigliana, derivata da una ver-
sione francese perduta, conservata nelle due edizioni anonime di Toledo (Juan de Villaquirán, 1515) e 
Sevilla (Juan Varela, 1535), costituisce, insieme al Tristán de Leonís, a El baladro del sabio Merlín e al Lanzarote 
de Lago, uno degli esemplari della serie dei testi arturiani in castigliano. 
24 Zambon (2023, 146) ricorda tuttavia che, già nel poema di Chrétien, il piatto/Graal contiene un’ostia 
(unico cibo di cui, da quindici anni, si nutre il Re Pescatore), e che il romanzo di Chrétien de Troyes 
inaugura già «una sistematica opera di cristianizzazione di queste leggende celtiche», perché «pur appa-
rendo nel corso di un fastoso banchetto […] il Graal contiene un’ostia e, se non è ancora il Santo Graal, 
è però già definito una “sainte choose”». «Benché la cristianizzazione del sostrato mitologico tenda ad 
accentuarsi nei testi successivi del “ciclo”, sfociando in quel vero e proprio “romanzo mistico” che è la 
Queste del Saint Graal, anche in essi continuano ad affiorare, qua e là, numerosi elementi non cristiani, 
che dimostrano come il poeta della Champagne non sia stato la sola fonte del mito e come la saldatura 
fra elementi celtici e cristiani abbia cominciato a prodursi già prima di lui» (ibid.). 
25 Sul ciclo medievale del Graal, si rimanda ancora Zambon (2023, 137-169). 
26 Il ciclo vulgato del Lancelot-Graal è costituito da l’Estoire del Saint Graal, il Merlin, il Lancelot, la Queste del 
Saint Graal e La Mort Artu. Il ciclo della Post-Vulgata, così chiamato per indicare la sua posteriorità 
rispetto a quello della Vulgata (come oggi è sostenuto dalla maggior parte della critica), si compone di: 
l’Estoire del Graal, l’Estoire de Merlin, e della Queste del Santo Graal. 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 211 

Il romanzo El rapto del santo Grial di Paloma Díaz-Mas può essere 

ritenuto, a tutti gli effetti, uno degli esiti più recenti e di maggiore forza 

«sovversiva» di quello che Zambon chiama «ciclo moderno» del Graal, che, 

riportato in auge nella seconda metà del XIX secolo dalla trilogia wagne-

riana di tema arturiano, si proietta sino ai nostri giorni in opere poetiche, 

narrative, teatrali e cinematografiche, sia a carattere serio che parodico27. 

Nella sua ripresa del Graal, Díaz-Mas non si rifà, infatti, alle ricreazioni del 

mito di impronta spiritualistica (prevalenti nel corso del suo itinerario nar-

rativo), ma trae ispirazione invece, come dichiarato esplicitamente, dalla 

sua fonte primigenia28, che interpreta da una prospettiva totalmente laica, 

irriverente e dissacrante29. D’altra parte, come dichiarerà in un’intervista 

rilasciata due anni dopo l’uscita de El rapto, dalla sua prospettiva «escribir 

sobre Medioevo es solo una forma irónica de escribir sobre actualidad» 

(Díaz-Mas, 1986, 21).  

In El rapto, come in altre riprese moderne del ciclo bretone30, il leg-

gendario universo arturiano mostra gli evidenti segni lasciati dal tempo sui 

 
27 Dopo la fortunata stagione medievale, è con i drammi musicali Richard Wagner (soprattutto con i 
suoi Lohengrin, 1850 e Parsifal, 1882) che, non solo il mito del Graal rinasce, ma vive un vero e proprio 
revival. Nel «ciclo moderno del Graal», Zambon (2023, 345-372) colloca e studia, a pieno titolo, due 
parodie romanzesche di area italiana: il Cavaliere inesistente (1959) di Italo Calvino e il Pendolo di Foucault 
(1988) di Umberto Eco. 
28 «La leyenda del rey Arturo y sus caballeros me había fascinado en mis años de estudiante, en gran 
medida gracias a una buena profesora de francés en la especialidad de Filología Románica, que estudié 
en la Universidad Complutense. Se llamaba Mercedes Rolland y, una vez acabada la licenciatura, nunca 
más volví a saber de ella; pero jamás le podré agradecer lo suficiente que me hiciese leer, en traducción 
al castellano, varias obras de Chrétien de Troyes, el poeta francés del siglo XII que perteneció a la corte 
de María de Francia y que escribió varias narraciones caballerescas en verso sobre la historia del Grial. 
Aunque mi novela no podía ser (¡qué más quisiera!) como las de Chrétien de Troyes. Para desarrollar la 
historia que quería contar, yo tenía que buscar un lenguaje y unos motivos literarios que hicieran la trama 
creíble y accesible para los lectores contemporáneos; es decir, a los lectores como yo. Los encontré en 
la literatura que mejor conocía y que más había leído. El bastidor sobre el que tejer la trama me lo 
ofrecieron, como ya he dicho, el mundo artúrico y caballeresco de la narrativa medieval, sobre todo del 
roman francés en verso» (Díaz-Mas, 2019, 12). 
29 Per la sua riscrittura dell’Erec et Enide di Chrétien, anche Manuel Vázquez Montalbán (2002) si richiama 

alla lettura del romanzo del poeta francese avvenuta durante i suoi anni universitari, cfr. Ros (2002). 
30 Si veda, in particolare, il Merlín e familia di Àlvaro Cunqueiro (2003, 18) dove un anziano Merlino e 
una Ginevra oramai «más bien gorda» si sono ritirati nelle immaginarie terre galiziane di Miranda, nel 
cuore della selva de Esmelle, vicino a Mondoñedo, riflesso della mitica Brocelandia. Sulla fortuna della 
letteratura arturiana in Spagna in epoca moderna e contemporanea si veda almeno Zarandona Fernán-
dez (2011-2012). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 212 

suoi personaggi e sul loro mondo: a dei cavalieri oramai entrados en años, 

Artú, un re anch’egli invecchiato e incline alla commozione –«[sus] ojos 

[eran] empañados de lágrimas: el rey era anciano y estas cosas le sucedían» 

(Díaz-Mas, 2014, 10)–, affida l’ultima e definitiva missione: quel Graal, die-

tro il quale avevano consumato la loro giovinezza è ora a portata di mano: 

cento fanciulle lo custodiscono nel castello di Acabarás in attesa che i «ca-

balleros de la Mesa Redonda fuesen a recogerlo» (Díaz-Mas, 2014, 11). 

Contro ogni aspettativa, la notizia del ritrovamento del Santo Vaso è, però, 

accolta senza entusiasmo, perché il suo rinvenimento sancirà anche la fine 

della civiltà eroica e il tramonto definitivo del tempo dell’avventura. «Nada 

hay más triste que no tener un ideal por el que luchar y una meta inalcan-

zable que perseguir» (Díaz-Mas, 2014, 26), confida Artú a Pelinor, il più 

giovane e coraggioso dei cavalieri della sua corte, al quale assegna, perciò, 

il compito di ostacolare i suoi compagni nella ricerca. La stessa Díaz-Mas 

pone l’accento sulla vena nostalgica che percorre tutto il racconto, rimar-

cando il carattere «disincantato» di questa sua ricreazione giovanile, nella 

quale il Graal non è più il simbolo di uno stato ineffabile legato all’espe-

rienza mistica di contemplazione del divino, quanto piuttosto la rappre-

sentazione di una quête interminabile che, proprio perché destinata al falli-

mento, innesca il perenne rinnovarsi del desiderio e della ricerca di verità:  
 

la historia está, de principio a fin, impregnada de una melancolía muy propia de 

nuestra época incierta e insatisfecha, muy contemporánea: la melancolía de los 

caballeros obligados por Arturo a ir en busca de un Santo Grial que por primera 

vez tienen al alcance de su mano, pero cuyo rescate supondrá el fin de su mundo, 

de los ideales por los que han luchado; la melancolía del propio Arturo que, 

consciente de la situación, manda a unos caballeros a rescatar el Gral y, a escon-

didas, a otros para que se lo impidan (Díaz-Mas, 2014, 13).  

 

El rapto si allontana dai suoi modelli31 anche attraverso il distanzia-

mento parodico che qui, come altrove, permette di far affiorare la rela-

zione esistente tra discorso e potere. Il finale, volto a rifunzionalizzare e, 

 
31 «Desvía de sus fuentes», scrive Macklin (2010, 188). 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 213 

implicitamente, denunciare, attraverso un processo di demistificazione, la 

lettura di un simbolo che si era andato caricando di significati vieppiù mi-

steriosi e occulti, non può esser più emblematico. Nell’epilogo del ro-

manzo i tre cavalieri ai quali Artù ha affidato la missione di riscattare il 

Graal (Lancillotto, Perceval e il Caballero de Morado, nome d’elezione 

dalla virgo bellatrix di Paloma Díaz-Mas), muoiono senza essere giunti alla 

meta. Su di loro ha la meglio un rozzo contadino, che –come il Sancho di 

Cervantes di fronte ai mulini a vento32–, vede il Graal per quello che è, non 

una reliquia, ma prosaicamente un «plato todo de oro [con] engastados[s] 

rubíes, zafiros y esmeraldas» (Díaz-Mas, 2014, 39). E spinto dal desiderio 

di assicurarsi sia il lauto bottino che di godere delle sue guardiane, rag-

giunge il Castillo de Acabarás, seduce e ingravida le cento vergini e, por-

tando con sé la Sacra Coppa –nascosta in un sacco di farina– e le sue cu-

stodi, parte per l’Oriente, «camino de Turquía […] hacia tierra de infieles», 

perché lì è ammessa la poligamia33, smentendo così ogni aspettativa di av-

vento di un nuovo messianesimo attribuito al ritrovamento del mitico re-

cipiente.  

Anche il motivo della «muchacha que se viste de hombre para ir a la 

guerra» (Díaz-Mas, 2019, 13) si carica in questa riscrittura arturiana di si-

 
32 La scrittrice dichiarò che l’opera di Cervantes costituisce una delle sue principali fonti d’ispirazione, 
cfr. Díaz-Mas (2003). 
33 L’episodio finale delle cento donzelle ingravidate dal Caballero de la Verde Oliva trae spunto da una 
canzone sefardita: «El embarazo de cien doncellas que custodian el Grial en el castillo de Acabarás se 
debe a que “alguna mala yerba debimos pisar en uno de nuestros paseos por la campiña, o tal vez 
bebimos de alguna fuente embrujada”: dos motivos folklóricos –el de la fuente fecundante y el de la 
hierba que deja embarazada a la mujer que la pisa– que aparecen en romances y canciones populares. 
La aparición del Caballero de la Verde Oliva “malo” y bestial ante las doncellas se inspira en una can-
cioncilla tradicional obscena de los sefardíes de Marruecos, el Paipero (deformación de Fray Pedro) en la 
que el personaje principal se presenta ante unas doncellas «con las manitas juntas y afuera el cordón» y 
ellas lo acogen entusiasmadas: «con peso de plata / pesáronselo. / Más de veinte arrobas / en el peso 
dio» hasta que al final acaban «ciento veinte cunas / en un corredor» (Díaz-Mas, 2019, 12). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 214 

gnificati inediti e dirompenti. In una prosa connotata da un’ampia interte-

stualità con citazioni quasi letterali delle fonti usate34, «ecos de una litera-

tura […] muy mía […] la que estaba leyendo con fruición mientras escribía 

el libro» (Díaz-Mas, 2019, 13), la ripresa del tema La doncella guerrera è con-

dotta in El Rapto sul doppio binario dell’omaggio al Romancero –genere pre-

diletto dalla scrittrice negli anni della sua formazione e poi divenuto uno 

dei suoi principali campi di studio35–, e della contraffazione parodica, fo-

calizzata anche da una prospettiva femminile, se non femminista36. In Pa-

loma Díaz-Mas, infatti, il motivo della giovane fanciulla –come nel folklore 

la più piccola di sette sorelle– che si offre al vecchio padre, al posto di quel 

figlio maschio di cui egli lamenta la mancanza, per andare alla ricerca del 

Graal, non solo elude il più consueto happy end (nella maggior parte dei 

romances, come si è già detto, l’ordine patriarcale è ristabilito con il matri-

monio finale tra la doncella e il principe37), ma è chiaramente inquadrato 

all’interno di un sistema di coercizione sessuale e di intimazione psicolo-

gica, antesignano delle più recenti acquisizioni sul rapporto tra abusi di 

 
34 Al punto che i primi editori ai quali il romanzo fu proposto accusarono la scrittrice di plagio, cfr. 
Macklin, (2010, 180). Già in Tras las huellas de Artorius, breve romanzo costruito intorno alla figura di un 
misterioso Artoire des Nymes o Artoire le Sage, scrittore provenzale del XII secolo e autore di una 
Conversión y penitencia de San Florio el ermitaño, lo scrittura di Paloma Díaz-Mas aveva dimostrato una spic-
cata propensione a presentarsi come un mosaico di fonti, vere ed apocrife, tendenza consapevolmente 
avocata come scelta stilistica e tematica: «Yo creo que cada vez escribimos más sobre literatura. Me 
parece más literario y más interesante plantearme la escritura como una creación intelectual, más que 
como un trozo de mi vida» (la citazione è indiretta, si veda Zomeño, 2002, 428). 
35 Come è noto, Paloma Díaz-Mas, oggi membro della Real Académia Española, è stata docente di 
letteratura spagnola e sefardita presso l’Università del País Vasco. Del 1994 è la sua edizione del Roman-
cero per la casa editrice Crítica, che presenta una selezione di cento romances, tra cui quello de La doncella 
guerrera [n. 92], di cui riporta la versione di Juan Menéndez Pidal e la cui fortuna documenta profusa-
mente nelle note di commento al testo (Romancero, 359-361). La stessa scrittrice dichiara che in El rapto 
«hay elementos del lenguaje y una serie de temas y motivos que provienen del romancero hispánico y 
de la poesía popular de transmisión oral, que ya me fascinaron en mi época de estudiante y que luego se 
han convertido en uno de mis principales temas de investigación», cfr. Díaz-Mas (2019, 12). 
36 Paloma Díaz-Mas ha preso le distanze dalla possibilità di essere considerata una scrittrice femminista, 
tuttavia è indubbio che la critica del modello culturale della società patriarcale e la denuncia della discri-
minazione e della violenza di genere percorre l’intera sua opera, senza diventarne, però, tema esclusivo 
o unica matrice ideologica, sul punto si veda Zomeño (2002). 
37  Come ricorda la stessa Díaz-Mas alcune versioni del romance terminano, invece, con la «huida de la 
doncella y su reintegración al hogar familiar» (Romancero, 361, n. 53). 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 215 

potere, sopraffazione e violenza sessuale. Infatti, dopo una breve scher-

maglia con il re, nella quale Artú si oppone alla proposta della doncella di 

unirsi agli altri due cavalieri nella missione di «recuperar el Grial» (Díaz-

Mas, 2014, 11), il permesso è accordato sub condicione: il re la farà cavaliere 

e le concederà di andare se lei accetterà, in un linguaggio dalle connota-

zioni erotiche del tutto esplicite, di «mettere» nel proprio «fodero» la sua 

«spada».  
 

—Doncella, lo que dices no me parece bien […] Pero ea, no discutamos más. 

Te armaré caballero si eres capaz de meter mi espada en tu vaina. Si así lo haces, 

podrás marchar en busca del Grial; mas si no lo consigues, hemos de verte todos 

profesar en un convento de monjas.  

Mucho se entristeció la doncella por su amigo, el valiente Pelinor, que tenía amor 

con ella [...], pero ya se había comprometido con el rey ante toda la corte y no 

podía volverse atrás (Díaz-Mas, 2014, 16).  

 

Al gesto di sottomissione della fanciulla corrisponderà, però, in 

chiave militante, la scelta dei colori e del blasone che adotterà nell’atto 

della sua investitura. Con una simbologia immediatamente evidente 

nell’ambito del movimento delle donne, infatti, la doncella sceglierà come 

insegna la mano con il pugno chiuso su sfondo viola, colore che tornerà 

anche in uno dei suoi nomi cavallereschi: il Cavaliere Viola (de Morado).  
 

Y el rey quedó satisfecho de la prueba a la que había sometido a la doncella y le 

dijo: —Tu irás por el camino en busca del Grial. Pero elige ahora tus colores y 

tus armas, pues no está bien que un caballero salga al campo sin ellas. 

—Señor, vestiré de morado vestiré de morado y mi pendón será de morado con 

un espejo de Venus y en su interior un puño cerrado sobre el pomo de la espada 

(Díaz-Mas, 2014, 17).  

 

Nello scontro finale tra la doncella «vestida de morado» e il suo Peli-

nor, la riscrittura del romance della doncella guerrera in chiave allusivamente 

femminista, aggiunge al tema del ricatto (sessuale), anche l’omicidio di ge-

nere, quando Pelinor constata che la fanciulla, che a lui si presenta come il 

Caballero de Santa Águeda (la martire considerata protettrice delle donne), 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 216 

non è vergine. Il passo, intenzionalmente costruito intorno alla duplice 

valenza dello scontro marziale e dell’abuso sessuale, appare assai esplicito:  
 

Siete veces porfiaron el valiente Pelinor y el caballero de Santa Águeda en pare-

cidos términos y en el cabo de las ocho Pelinor, airado, hincó su firme en el 

vientre de su vencido enemigo, que no podía defenderse. La espada entró bien, 

hasta la empuñadura, tan fácilmente como si se introdujera en la vaina. Pero no 

sangró la carne porque una vez el caballero había envainado la espada de Arturo, 

y habían manado de su vientre unas gotas de sangre [...]. Pelinor hizo entrar su 

espada en la herida no una sino varias veces, y cuando hubo terminado, se alzó, 

se reafirmó las ropas y degolló al caballero con la misma espada (Díaz-Mas, 2014, 

69).  

 

 

3.2. Rosa Montero e la virgo bellatrix Leola: «es una desgracia ser mujer y estar 
sola en tiempos de violencia». 

 

In una postilla-epilogo del suo romanzo, dal titolo Unas consideraciones 

finales (Montero, 2015, 585-588), anche Rosa Montero avverte la necessità 

di illustrare la genesi del suo romanzo Historia del Rey Transparente, e, anche 

in questo caso come in quello di Paloma Díaz-Mas, l’opera può inquadrarsi 

in quel diffuso «medievalismo», più volte riconosciuto come una tendenza 

del romanzo post-moderno, che coniuga la «metaficción historiográfica»38 

con una marcata intertestualità. Gli ipotesti esplicitamente dichiarati dalla 

Montero vanno ancora da «los bello textos de Chrétien de Troyes», ai clas-

sici arturiani di epoca moderna («Los hechos del rey Arturo y sus nobles caballeros 

de John Steinbeck»39), a «El hombre medieval de Jacques Le Goff» (Montero, 

 
38 L’espressione «metaficción historiográfica», ricordata da Díaz-Mas (2006, 38) come sottogenere nar-
rativo nel quale si può inquadrare parte della sua produzione, è estensibile anche a questo romanzo di 
Rosa Montero. La ripresa del romanzo storico, anche in chiave neoarturiana, a partire dagli anni Ottanta 
del Novecento nasce in Spagna come ben sintetizza Alfonso García (2002, 239), che ne studia la fortuna 
soprattutto nella scrittura femminile, dalla volontà di «rescatar la fábula y la narratividad», dopo l’esau-
rimento della fase del romanzo sperimentale. Per una sintesi sul romanzo storico della democrazia si 
rimanda a Gullón (2000). 
39 The Acts of King Arthur and His Noble Knights (Le gesta di re Artù e dei suoi nobili cavalieri) di John Steinbeck 
(1977), riscrittura, rimasta incompiuta, di Le Morte d’Arthur di Thomas Malory, ha costituito e costituisce 
tuttora, per molti giovani lettori, il primo accostamento alla mitologia arturiana.  



 
 

Elisabetta Sarmati 

 217 

2015, 586 e 588): «Historia del Rey Transparente nació de mi pasión por el 

mundo medieval. No es que decidiera hacer una novela histórica sobre el 

siglo XII y luego me documentara sobre ello, sino que la novela surgió 

espontáneamente de una inmersión previa en el tema, de mi afición como 

lectora por esa época de nuestro pasado» (Montero, 2015, 585).  

 Nella Historia della Montero la trasformazione della quindicenne 

Leola in un rude guerriero è processo tanto ineludibile quanto sofferto. 

Leola, protagonista e voce narrante del romanzo, costretta ad abbando-

nare le sue terre devastate dall'avido e violento signore di Albuny e a vagare 

nella desolata campagna francese sconvolta dalle guerre di religione, si tra-

muta in fille-soldat come atto necessario per non soccombere alla brutalità 

dei tempi («es una desgracia ser mujer y estar sola en tiempos de violencia», 

Montero, 2015, 26). Attraverso la sua voce di narratrice, infatti, Leola si 

trattiene minuziosamente, con toni macabri e luttuosi, dapprima sulla de-

scrizione ripulsiva della spoliazione dell’anonimo guerriero caduto in bat-

taglia:  
 

Rebusco durante un rato intentando respirar lo menos posible, y al cabo encuen-

tro un cuerpo que parece ser de mi tamaño y cuya armadura se halla en buen 

estado. Tiene el yelmo hendido por un tajo que le parte la cara hasta la mejilla; 

el corte es de una negrura tenebrosa bajo la luz lunar, un fulgor de seca oscuridad 

que ocupa todo el lado izquierdo de su rostro, el lugar donde antaño existió un 

ojo. El otro lado es suave y delicado bajo los tiznones de la sangre: es un guerrero 

muy joven. Con pulso tembloroso le desato el cinturón de caballero, del que 

todavía penden la daga y el hacha de guerra, e intento abrirle los dedos engarfia-

dos para liberar la espada de su mano. Tardo muchísimo. Aún me demoro más 

para sacarle la desgarrada sobreveste, bordada con pequeños tréboles azules so-

bre un fondo amarillo. No sabía que me iba a costar tanto trabajo desnudarle: el 

cuerpo está rígido, encogido sobre sí mismo, petrificado en la postura de un niño 

que duerme. Le arranco las manoplas, las espuelas, las botas de cuero y las bra-

foneras que cubren sus piernas. Tengo que estirar sus brazos con un sordo chas-

quido para poder extraer la larga camiseta de malla. Desato las lazadas de su 

almilla acolchada y se la quito. Por la camisa abierta se entrevé su pecho blanco 

y suave, carente de vello, cruzado por los oscuros verdugones de los golpes. No 

puedo aprovechar el casco ni el almófar de malla que protegen su cuello y su 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 218 

cabeza porque están partidos por el tajo y sus rebordes se han hundido en el 

cráneo. Busco a mi alrededor y encuentro otro cadáver al que le falta un brazo, 

pero que conserva el yelmo intacto: es un hombre barbudo de ojos desorbitados. 

Le pelo la cabeza como quien pela una naranja, mientras intento mirar para otro 

lado. Recojo mi botín venciendo las arcadas y salgo del campo de batalla a trom-

picones, corriendo y tropezando, tambaleándome bajo el peso de mi carga (Mon-

tero, 2015, 24).  

 

Poi sulla difficile operazione di vestizione del neo-cavaliere Leo in 

cui Leola si tramuterà, cambiando di identità in un lento e travagliato pro-

cesso di masculinización.  
 

Me detengo en el pequeño pedazo de tierra pedregosa que hace unas horas araba 

con mi hermano y comienzo a vestirme. Las medias de malla, las botas, que me 

vienen un poco grandes y que aun así son un tormento para mis pies desacos-

tumbrados al encierro; el gambax acolchado, que coloco encima de mi camisa; 

la pesada loriga metálica, larga hasta las rodillas; la sucia cota de armas con sus 

bordados heráldicos de tréboles. Me ciño el cinturón y encajo la espada en su 

vaina labrada. Lo cual es muy difícil, porque la espada es grande y la vaina es 

estrecha. Saco la daga del cinto y me corto los cabellos a la altura de la nuca: mi 

hermosa y larga melena se enrosca en el suelo como un animalejo malherido. 

Con cierta repugnancia, me ajusto la cofia de tela que le he quitado al barbudo, 

y luego introduzco mi cabeza por el largo y frío tubo del almófar. Después me 

calo el yelmo, que me queda holgado, y meto las manos en los guanteletes. Ya 

está. Ahora soy en todo semejante a un caballero. Avanzo unos pasos, la espada 

se me enreda entre las piernas y casi doy de bruces. Recoloco el cinturón inten-

tando dejar la zancada libre y suspiro para disolver la opresión de mi pecho: 

cuesta respirar con tanto metal encima. La cota de malla tira de mi cuerpo hacia 

la tierra, como si llevara sobre mis hombros todo el peso del cielo. Por fortuna 

soy fuerte, por fortuna soy alta: será más fácil que mi impostura triunfe (Mon-

tero, 2015, 26).  

 

«Impostura» definisce, dunque, la doncella divenuta guerrero il suo ca-

muffamento che, però, non sarà definitivo, ma che alternerà con il ritorno 

agli abiti femminili, secondo la necessità del momento. In questo senso, 

facendo leva sull’instabilità identitaria della protagonista, è stato possibile 

affermare che il romanzo «ofrece una clave para vivir, un modelo de cómo 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 219 

enfrentar la vida en situaciones límite para sobrevivir e ir más allá de opo-

siciones binarias» (Osorio, 2008, 343). Ma se l’adattamento alla nuova 

espressione di genere è vissuta con riluttanza –Leola, infatti, all’interno 

dell’armatura si sente come un «terrible gusano en capullo de hierro» 

(Montero, 2015, 24-26), e gravosa e impacciata è la percezione del suo 

passo: «rechino al caminar y todo me pesa» (Montero, 2015, 27)–, il ritorno 

agli abiti femminili è avvertito, invece, con gioiosa esultanza: «he quitado 

las ventas que oprimen y esconden mis pechos […] la blusa es bastante 

fina y bonita y el traje, de color verde oscuro, lleva cordones de cuero que 

ajustan el corpiño [...]. Siento una alegría irrefrenable, un aturdimiento se-

mejante a la embriaguez del vino» (Montero, 2015, 287-288).  

 Il «ritorno all’ordine naturale», inteso come una «reversión de lo ma-

sculino a lo femenino» presente nell’epilogo del racconto tradizionale (con 

l’adesione ai ruoli di genere che ne consegue) (Alsina Lee, 2022, 41), nella 

Historia elude ogni soluzione patriarcale. Non ci sarà per Leola alcuna agni-

zione finale, né alcun matrimonio risolutivo. Insieme a Nyneve, la fata Ni-

viana o Viviana della tradizione arturiana, archetipo lì della femme fatale e 

qui, invece, del vincolo di una «sorellanza» (sisterhood) che fortifica le donne 

nel loro cammino di emancipazione40, Leo (alias Leola) riesce a sconfiggere 

i nemici più temibili, arrivando a combattere a fianco dei Catari, accusati 

di eresia e assediati per dieci mesi a Montségur dai crociati del Papa. In un 

finale anti-consolatorio, di fronte all'impossibilità di salvarsi dall’assedio 

dei crociati, Leola, che durante i suoi lunghi pellegrinaggi ha scritto la cro-

naca della sua vita, si dispone ad assumere il magico elisir che Nyneve –

sua mentore, comprimaria, aiutante e suo scudiere–, le offre, e che le por-

terà entrambe nella favolosa isola di Avalon o, forse, verso una dolce 

 
40 Da un punto di vista ipotestuale, la Historia del Rey Transparente è anche una rilettura di genere della 
leggenda di Merlino e della fata Niviana/Viviana (Nyneve nel romanzo) e del mito di Avalon. Se se-
condo la versione del Lancelot-Graal, Merlino, per ottenere l'amore di Niviana, le insegna i suoi segreti 
magici e lei, approfittando della nuova conoscenza, lo seppellisce definitivamente in una grotta, nel 
romanzo di Rosa Montero la leggenda è narrata dal punto di vista della fata, in chiave chiaramente 
antipatriarcale: «Ni Myrddin construyó la cueva ni yo le encerré dentro de una montaña. Pero hay algo 
de verdad en todo ello, porque él sí que quería atraparme en su cariño. Quería enterrar mi juventud en 
ese oscuro subterráneo de su amor de viejo. Por eso me marché», cfr. Montero (2015, p. 271). 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 220 

morte: «Destapó el pomo. Por la estancia se esparció un extraño olor a 

violetas y a fuego de encina. Se llevó la panzuda botella a la boca, dando 

un pequeño trago. [...] Volvió a cerrar el frasco y me lo dio. [...] Después 

se durmió, o se murió, o se fue» (Montero, 2015, 562). 

Nella lunga e articolata tradizione del motivo della fanciulla-guer-

riero, la cui fortuna ha attraversato tutti i generi letterari e la cui genesi si 

perde nella sfera del mito, le moderne riscritture di Díaz-Mas e Rosa Mon-

tero permettono non solo di insistere sulla persistenza narrativa di questo 

personaggio, ma anche di ritrovare nelle sue ultime traslazioni narrative la 

capacità di veicolare temi e significati di grande attualità. Dal rapporto tra 

potere e molestie sessuali, alla sorellanza, al fine vita, queste riprese disto-

piche della materia cavalleresca moderna, fra sopravvivenza e rovescia-

mento, trasformano l’immaginario cavalleresco in una grande metafora del 

mondo d’oggi. Come ha ben scritto Davide Savio (2020, 9-10), in un suo 

studio sulla fortuna del cavalleresco nella narrativa italiana contemporanea: 

«Gli ipertesti cavallereschi moderni perdono gran parte del loro significato 

se vengono ridotti […] a meri divertissement. Importa invece riconoscere che 

queste opere sono prese di posizione, tentativi di agire sul presente: sul 

pubblico, dunque, sulla società, prima che sulla letteratura». Lungi, quindi, 

dal voler rappresentare mondi favolistici in scritture di pura evasione, la 

narrativa neo-arturiana, e più in generale, la ripresa dell’immaginario caval-

leresco a cavallo tra i secoli XX e XXI (con il suo apparato di topoi e motivi 

ricorrenti), si fa cartina di tornasole dei dilemmi e delle contraddizioni del 

mondo contemporaneo.  

 

 

 

 

§ 
 

 

 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 221 

Bibliografía citada 

 

 

Alfonso García, Mª del Carmen, «Escribir novela histórica y ser mujer: El 

ejemplo de La cajita de lágrimas, de Ángeles de Irisarri», in Tramas postmo-

dernas: voces literarias para una década (1990–2000), Oviedo, Universidad 

de Oviedo, 2002, pp. 239-270. 

Alsina Lee, Mauricio Adrián, «“Las sayas no te impiden hacer lo que 

deseas”: performativity and migration in La Historia del Rey Transpa-

rente by Rosa Montero», 16/1 (2022), pp. 38-47. 

Calvino, Italo, Fiabe italiane raccolte dalla tradizione popolare durante gli ultimi 

cento anni e trascritte in lingua dai vari dialetti, Milano, Mondadori, 2020. 

Camarena, Julio; Chevalier, Maxime, Catálogo tipológico del cuento folklórico es-

pañol. Cuentos maravillosos, Madrid, Gredos, 1995, pp. 431-435. 

Cátedra, Pedro M.; Rojo Vega, Anastasio, Bibliotecas y lecturas de mujeres. Siglo 

XVI, Salamanca, Instituto de Historia del Libros y de la Lectura, 

2004, pp. 69-108. 

Cunqueiro, Álvaro, Merlín y familia (1ª ed. in galego Vigo, Galaxia, 1955, tr. 

in castigliano dello stesso autore, Barcelona, Alfredo Herrero Ro-

mero, 1957), Madrid, El País, 2003. 

Del Bosque, Alejandro, «El público femenino de los libros de caballerías 

en España. Siglo XVI», Humanitas. Letras, 40-41 (2014), pp. 89-121. 

Delpech François, «La doncella guerrera: chançons, contes, rituels», in, 

Formas breves del relato (Coloquio Casa de Velázquez-Departamento de Lite-

ratura Espanola de la Universidad de Zaragoza, Madrid, febrero de l985), ed. 

Aurora Egido e Yves-René Fonquerne, Madrid, Universidad de Za-

ragoza - Casa de Velázquez, 1986, pp. 57-86. 

Demattè, Claudia; Tomasi, Giulia (dir.), MeMoRam, Università di Trento, 

2023. URL: <https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/> 

(cons. 30/05/2025). 

Díaz-Mas, Paloma, «Entrevista», El País, 29.05.1986, p. 21. 

https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 222 

—, «Me especialicé en literatura sefardí por casualidad», 2003. URL: 

<https://interaulas.org/hemeroteca/paloma-diaz-mas/>. 

—, «Cómo se escribe una novela histórica (o dos)», in Reflexiones sobre la 

novela histórica, ed. José Jurado, Cádiz, Fundación Fernando Quiño-

nes, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Cádiz, 2006, pp. 

37-49. 

—, El rapto del Santo Grial, Barcelona, Anagrama, 2014.  

—, «Cómo y por qué escribir una novela artúrica contemporánea: El rapto 

del Santo Grial», in Magia, brujería, Inquisición, ed. Antonio Huertas Mo-

rales, 2019, pp. 9-14. URL: <http://parnaseo.uv.es/AulaMedie-

val/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-

Mas.pdf> (cons. 25/05/2025). 

Don Cristalián de España = Bernal, Beatriz, Historia de los invictos y magnánimos 

caballeros don Cristalián de España, Príncipe de Trapisonda, y del Infante Lu-

cescanio su hermano, hijos del famosísimo Emperador Lindedel de Trapisonda, 

ed. Sidney Stuart Park, Temple, University Microfilms International, 

Ann Arbor, 1981. 

Espinosa, Aurelio M., Cuentos populares recogidos de la tradición oral de España, 

Madrid, CSIC, vol. I, 1946. 

Frappier, Jean, «Le Graal et la chevalerie», in Id., Autour du Graal, Droz, Ge-

nève, 1977, pp. 101-114. 

Gagliardi, Donatella, «Quid puellae cum armis?» Una aproximación a Doña Bea-

triz Bernal y a su Cristalián de España, tesi dottorale inedita, diretta 

da Alberto Varvaro e Luis Alberto Blecua Perdices, Universitat 

Autònoma de Barcelona, 2004. 

—, Urdiendo ficciones. Beatriz Bernal, autora de caballerías en la España del siglo 

XVI, Zaragoza, Prensas Universitarias, 2011. 

García Surrallés, Carmen, «La doncella que fue a la guerra: romance y cuento», 

Tavira: Revista electrónica de formación de profesorado en comunicación lingüís-

tica y literaria,  6 (1989), pp. 5-20. 

Gullón, Germán, «La novela histórica. Ficción para convivir», Ínsula. Re-

vista de letras y ciencias humanas, 641 (2000), pp. 3-5. 

https://interaulas.org/hemeroteca/paloma-diaz-mas/
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf


 
 

Elisabetta Sarmati 

 223 

Il libro viola = Il libro viola della fiaba, mostri buoni e cattivi, morti riconoscenti, la 

morte, il diavolo, lupi, orchi e draghi, ed. Francesca Lazzarato, Roma, Edi-

tori Riuniti, 1988.  

La Demanda del Santo Grial = La Demanda del Santo Grial, ed. José Ramón 

Trujillo, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 2017. 

Lida, Mª Rosa, El cuento popular y otros ensayos, Buenos Aires, Losada, 1976. 

Loomis, Roger Sherman, The Grail, from Celtic Myth to Christian Symbol, Co-

lumbia University Press, 1963. 

Lucía Megías, José Manuel, «Catálogo descriptivo de libros de caballerías 

hispánicos. XI. El último libro de caballerías castellano Quinta parte 

de Espejos de Príncipe y Caballeros», Nueva Revista de Filología Hispánica, , 

2, 1998, pp. 309-356. 

Macklin, John J., «El medievalismo en un mundo posmoderno: Arthur the 

King (2003), de Allan Massie y El rapto del Santo Grial (1984), de Pa-

loma Díaz-Mas», Archivum: Revista de la Facultad de Filosofía y Letras, 60 

(2010), pp. 171-198. URL: <https://reunido.uniovi.es/in-

dex.php/RFF/article/view/9333/9170> (cons. 25/05/2025). 

Mañero Lozano, David (dir./ed.), Corpus de Literatura Oral (2° ed.), Jaén, 

Editorial de la Universidad de Jaén, 2019. URL: <https://corpusde-

literaturaoral.ujaen.es/> (cons. 25/05/2025). 

Marín Pina, Mª Carmen, «Aproximación al tema de la virgo bellatrix en los 

libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

—, «La mujer y los libros de caballerías: notas para el estudio de la recep-

ción del género caballeresco entre el público femenino», Revista de 

literatura medieval, 3 (1991), pp. 129-148. 

Marx, Jean, La légende arthurienne et le Graal, Paris, Presses Universitaires de 

France, 1952. 

Menéndez Pidal, Marcelino, Antología de poetas líricos castellanos, vol. IX delle 

Obras completas, Santander, CSIC, Aldus, 1944-1945. 

Menéndez Pidal, Marcelino, Flor nueva de romances viejos, Madrid, Espasa 

Calpe, 1980. 

https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/9333/9170
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/9333/9170
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 224 

Mérida Jiménez, Rafael Manuel, «El medievalismo fértil de Paloma Díaz-

Mas», Lectora: revista de dones i textualitat, 7 (2001), pp. 127-133. URL: 

<https://revistes.ub.edu/index.php/lectora/article/view/7026> 

(cons. 25/05/2025). 

Montero, Rosa, Historia del Rey Transparente, Barcelona, Debolsillo, 2015. 

Nerucci, Gherardo, Sessanta novelle popolari montalesi, Firenze, Successori Le 

Monnier, 1880 [ora Milano, BUR, 1977]. 

Osorio, Myriam, «Sexo y género en Historia del rey transparente de Rosa Mon-

tero», CiberLetras: revista de crítica literaria y de cultura, 19 (2008), pp. 323-

352. URL: <https://www.lehman.edu/academics/arts-humani-

ties/languages-literatures/ciberletras/past-issues/> (cons. 

30/05/2025). 

Pardo Bazán, Emilia, «El Santo Grial», in Id., Obras Completas, Madrid, 

Aguilar, 1963, pp. 1212-1303. 

Piera, Montserrat, «Minerva y la reformulación de la masculinidad en Cris-

talián de España de Beatriz Bernal», Tirant, 13 (2010), pp. 73-88. DOI: 

<https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413> (cons. 30/05/2025). 

Platir = Platir,  ed. Mª Carmen Marín Pina, Alcalá de Henares, Centro de 

Estudios Cervantinos, 1997. 

Primaleón = Vázquez Francisco, Primaleón, ed. Mª Carmen Marín Pina, Al-

calá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1998. 

Riosalido, Patricia, Las novelas históricas posmodernas de los ochenta y el problema 

de la Historia, Tesis doctoral dirigida por Margarita Almela Boix, 

UNED, Universidad Nacional de Educación a Distancia (España), 

2014. URL: <http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filolo-

gia-Priosalido/Documento.pdf> (cons. 5/06/2025). 

Romancero = Romancero, ed. Paloma Díaz-Mas, estudio preliminar de Sa-

muel G. Armistead, Barcelona, Crítica, 1994, 

Ros, Tito, «Las relaciones de pareja en clave de leyenda artúrica», El Mundo, 

19.03.2002. URL: <https://www.vespito.net/mvm/erec3.html> 

(cons. 5/06/2025).  

https://revistes.ub.edu/index.php/lectora/article/view/7026
https://www.lehman.edu/academics/arts-humanities/languages-literatures/ciberletras/past-issues/
https://www.lehman.edu/academics/arts-humanities/languages-literatures/ciberletras/past-issues/
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filologia-Priosalido/Documento.pdf
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filologia-Priosalido/Documento.pdf
https://www.vespito.net/mvm/erec3.html


 
 

Elisabetta Sarmati 

 225 

Sarmati, Elisabetta, «Para una aproximación a las reescrituras modernas 

(siglos XIX-XX) de los libros de caballerías castellanos y del Quijote. 

El portal AmadíssigloXX», Historias Fingidas, 9 (2021), pp. 231-258. 

DOI: <https://doi.org/10.13136/2284-2667/1094> (cons. 

30/05/2025). 

— (dir.), AmadíssigloXX, Università di Roma La Sapienza, 2023. URL: 

<https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/> (cons. 

30/05/2025). 

—, «Introduzione», Orillas. Rivista d’Ispanistica, volume monografico I libri 

di cavalleria, il Quijote e il romanzo moderno: riscritture e strumenti digitali, 

13 (2024), pp. I-V. URL: <https://www.orillas.net/orillas/in-

dex.php/orillas/article/view/642/596> (cons. 30/05/2025). 

—, «Riprese e trasfigurazioni del paradigma cavalleresco (e chisciottesco) 

in epoca contemporanea», Orillas. Rivista d’Ispanistica, 13 (2023), pp. 

455-484. URL: <https://www.orillas.net/orillas/index.php/oril-

las/article/view/540/467> (cons. 30/05/2025). 

Savio, Davide, Il mondo si legge all’incontrario: la materia cavalleresca nel Novecento, 

Novara, Interlinea, 2020. 

Steinbeck, John, Le gesta di re Artù e dei suoi nobili cavalieri, Milano, Rizzoli, 

1977. 

Thompson, Stith 1960, Motif-Index of Folk-Literature: A Classification of Nar-

rative Elements in Folk-Tales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, 

Exempla, Fabliaux, Jest-Books, and Local Legends, Indiana, University 

Press, 6 vols., 1960. 

Uther, Hans-Jörg, The Types of International Folktales. A Classification and Bib-

liography, vol. I, Animal Tales, Tales of Magic, Religious Tales and Realistic 

Tales, Helsinki, Academia Scientiarum Fennica, 2011. 

Vasvári, Louise O., «Queering the donçella guerrera», Calíope, 12/2, 2006, pp. 

93-117. 

Vázquez Montalbán, Manuel, Erec y Enide, Barcelona, Debolsillo, 2002. 

Zambon, Francesco, Introduzione, in Robert de Boron, Il libro del Graal, Mi-

lano, Adelphi, 2005, pp.13-43.  

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1094
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/642/596
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/642/596
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/540/467
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/540/467


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 226 

—, Metamorfosi del Graal, Roma, Carocci, 2023. 

Zarandona Fernández, Juan Miguel, La literatura artúrica contemporánea espa-

ñola: desde Tennyson hasta nuestros días, Saarbrücken, Editorial Acadé-

mica Española, 2011-2012. 

Zomeño, Fuencisla, «Feminism and Postmodernism in Paloma Díaz-

Mas's The World According to Valdés and In Search of a Portrait», Studies 

in 20th Century Literature, 26, 2, 2002, pp. 426-444. 


