
 

Giulia Lucchesi, «Mujeres y aventuras en las novelas de caballerías de Mambrino Roseo: una compara-
ción con el ciclo español de los Palmerines», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 165-197.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1688 - ISSN: 2284-2667. 
 
 165 

Mujeres y aventuras en las novelas de caballerías de  
Mambrino Roseo: una comparación con el ciclo español 

de los Palmerines 
  

Giulia Lucchesi 
(Università di Verona) 

 
Abstract 

 
El artículo propone una comparación entre las figuras femeninas presentes en los Palmerini de Mambrino 
Roseo y las del ciclo español. El análisis pone de relieve una tensión ideológica entre los propósitos del 
docere y del delectare en las obras italianas, en las cuales las mujeres parecen responder a paradigmas más 
renacentistas y menos medievales en comparación con sus contrapartes españolas. Esta tendencia mo-
dernizadora, propia de la producción literaria de Roseo, se explica tanto por la creciente presencia de 
lectoras entre el público de la época, como por la intención pedagógica del autor. 
Palabras clave: mujeres; Mambrino Roseo da Fabriano; palmerines; didactismo; literatura renacentista  
 
 
This article offers a comparison between the female figures in Mambrino Roseo’s Palmerini and those 
of the Spanish cycle. The analysis reveals an ideological tension between the aims of docere and delectare 
in the Italian works, where women seem to conform to more modern and less medieval paradigms than 
their Spanish counterparts. This modernizing tendency, characteristic of Roseo’s literary production, 
can be attributed both to the growing presence of female readers at the time and to the author’s peda-
gogical intent. 
Keywords: women; Mambrino Roseo da Fabriano; palmerines; didacticism; Renaissance literature 

 
 
 
 

§ 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1688


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 166 

En el vasto panorama de la literatura caballeresca italiana del siglo 

XVI, Mambrino Roseo da Fabriano1 (ca. 1500–1580) desempeña un papel 

destacado por la gran cantidad de traducciones del español y por las obras 

originales que produjo. En constante tensión entre el entretenimiento y el 

didactismo, las aventuras de sus protagonistas se caracterizan tanto por los 

paradigmas medievales tradicionales de la búsqueda del honor, de la gloria 

y del amor, como por las reflexiones morales y el propósito didáctico pro-

pios del Cinquecento italiano. 

La lectura de sus textos manifiesta en varios pasajes esta tensión entre 

el docere y el delectare, que el autor expresa a través de la caracterización de 

las aventuras y los personajes, vehículos de lo que parece ser un preciso 

proyecto ético y pedagógico:  
 

I romanzi di Roseo appartengono a pieno titolo al «paradigma di intratteni-

mento», espressione che, come si è detto, i critici spagnoli hanno proposto per 

la periodizzazione del momento centrale nella produzione dei libros de caballerias; 

tuttavia, l’insistenza sulla missione dei cavalieri cristiani e le facili conversioni dei 

pagani fanno pensare al clima della Controriforma (Repertorio Palmerino d’Oliva, 

2025, 72). 

 

El panorama que emerge es complejo y refleja las tensiones culturales 

de la época, en la que el imaginario caballeresco medieval se adapta a los 

fines didácticos del Renacimiento. 

El objetivo del presente trabajo es analizar los tipos de figuras feme-

ninas presentes en las continuaciones del ciclo de los Palmerines de Mam-

brino Roseo, redactadas entre 1554 y 15602 (Secondo libro di Palmerino di 

Oliva, la Quarta parte del libro di Primaleone, la Seconda parte del libro di Platir, il 

 
1 Para una nota biográfica completa sobre la figura de Mambrino Roseo da Fabriano, remito a Bognolo 
(2010) y a la plataforma online del grupo de investigación del Proyecto Mambrino de la Universidad de 
Verona: https://mambrino.mappingchivalry.dlls.univr.it/. 
2 Acaba de publicarse el repertorio completo de las continuaciones italianas del ciclo de los Palmerines, al 
cual remito para un estudio detallado de los textos: Bognolo, Neri, Bellomi, Zoppi (2025). Se cita como 
Repertorio Palmerino d’Oliva (2025). 

https://mambrino.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Giulia Lucchesi 

 167 

Flortir y el Libro secondo del valoroso cavallier Flortir)3, poniéndolas en compa-

ración con las figuras femeninas de las novelas del ciclo castellano (Palmerín 

de Olivia, 1511; Primaleón, 1512 y Platir, 15334). 

 

 

1. Literatura y didactismo 
 

La literatura caballeresca conoció una extraordinaria fortuna en el si-

glo XVI, sobre todo gracias a la introducción de la imprenta en el mercado 

editorial. Las aventuras de los caballeros, los disfraces, las amazonas, el 

recurso a la magia, eran todos elementos de gran fuerza en el imaginario 

no solo masculino sino también femenino, lo que convirtió a las mujeres 

en una parte importante del público lector5. 

Las dedicatorias, los prólogos y los episodios amorosos como, por 

ejemplo, los encuentros clandestinos entre caballero y dama, muestran la 

conciencia de los autores ante un público femenino cada vez más amplio, 

el cual se deleitaba con interés y placer en las peripecias de las doncellas, 

presentadas a veces como modelos de virtud y castidad, y otras como sím-

bolos de una divertida audacia6. Este fue el caso de Francisco Enciso de 

Zárate, quien dedicó su Platir a la marquesa de Astorga y a su esposo el 

marqués. A la marquesa se dirige directamente el autor cuando anticipa la 

aparición de un personaje que él presenta como sin igual en el panorama 

de los Palmerines: la doncella guerrera Florinda, reina y, cuando las circuns-

tancias lo requieren, guerrera en viaje para salvar a su esposo. 

 
3 En el presente artículo, por brevedad, se citan respectivamente como Palm. II, Prim. IV, Plat. II, Flor. 
y Flor. II. 
4 El ciclo de los Palmerines incluye también la novela italiana de Polendo (1566) de Pietro Lauro y las 
novelas del ciclo portugués (Palmeirim de Inglaterra I y II, 1544; Palmeirim de Inglaterra III y IV, 1587; Clarisol 
de Bretanha, 1602 y la Cronica de Dom Duardos, manuscrito del siglo XVII), y una continuación italiana al 
ciclo portugués, Palmerino di Inghilterra III, 1559, las cuales no se abordan en el presente artículo. 
5 Muchos estudiosos se han ocupado de la difusión de la literatura caballeresca entre las lectoras en la 
época moderna, particularmente en el siglo XVI. Remito a Bognolo (1999; 2018), Fragnito (2019), Marín 
Pina (1991), Plebani (2019), Tippelskirch (2011), Trujillo Maza (2010). 
6 Como en el caso de las doncellas guerreras. Remito a Beltrán (2009), Manzanilla Mancilla (2017), Marín 
Pina (1989), Trujillo (2007). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 168 

En una oscilación entre el placer y la condena, los intelectuales de la 

época se encontraban abiertamente divididos. Diversos pensadores del si-

glo expresaron su preocupación por el impacto moral que estos textos 

podían tener sobre el público femenino y los lectores más ingenuos, des-

aconsejando su lectura. Luis Vives, fray Luis de León, Antonio de Guevara 

y el italiano Antonio Possevino (por citar solo algunos) los juzgaban in-

morales y engañosos, peligrosos para las normas tradicionales7 y escritos 

«per gente bassa» (Tippelskirch, 2011, 119). Otros, en cambio, como el 

florentino Piero Vettori, consideraban que estas novelas eran un «trastullo 

di medicina» (Caravale, 2022, 149), un pasatiempo que, según el cardenal 

inquisidor Michele Ghislieri, equivalía a una lectura ligera, fábulas diverti-

das en las que no «si habbi da credere»8. 

Los autores de las novelas de caballerías eran, una vez más, conscien-

tes de su recepción, esta vez negativa, por parte de la opinión pública, y 

justificaban su labor en los prólogos y las dedicatorias. Como se lee en 

Bognolo (1999, 5), tanto el prólogo del Amadís como la dedicatoria del 

Palmerín expresan claramente la intención didáctica de sus autores, ofre-

ciendo un modelo para las novelas que les seguirán: 
 

L’Amadís si presenta quindi come finzione («historia fingida»), ma ricca di eccel-

lenti insegnamenti («enxemplos e doctrinas») […]. Nel Palmerín, al posto del pro-

logo, compare invece una dedica a un giovane nobile, che si concentra sull'elogio 

dell’intenzione esemplare del libro.  

 

Roseo, profundo conocedor tanto del ciclo del Amadís9 como del 

Palmerín, no permanece ajeno a las reivindicaciones de sus predecesores y 

escribe novelas de caballerías frecuentemente marcadas por un didactismo 

 
7 Son imprescindibles los estudios de Prosperi (1996) y Sarmati (1996) sobre el tema. 
8 Cita tomada de la carta del cardenal Ghislieri al inquisidor de Génova, fechada el 27 de junio de 1557, 
reproducida por Pastor (1927): «Reverendo padre. Li mando lo esamine di fra Eggidio […] di proibire 
Orlando, Orlandino, cento novelle e simili altri libri più presto daressemo da ridere ch’altrimente, perché 
simili libri non si leggono come cose a qual si habbi da credere, ma come fabule, e come si legono ancor 
molti libri de gentili come Luciano, Lucrezio e altri simili». 
9 En cuanto a las traducciones y continuaciones italianas de Roseo pertenecientes al ciclo de Amadís de 
Gaula, remito al correspondiente Repertorio Amadis di Gaula (2013). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 169 

de fondo. Baste pensar, por ejemplo, en el capítulo 15 de la Segunda parte 

del libro de Platir, titulado: «Che il donzello Darnandro domandò alla saggia 

donna Ircana molte cose circa la fede cristiana, e che ella lo instrusse mi-

rabilmente in essa» (Plat. II, f. 49r). Dicho capítulo constituye un ejemplo 

significativo de los «enxemplos» y «doctrinas» mencionados por Montalvo 

(aunque reinterpretados en clave contrarreformista), al estar lleno de refle-

xiones e instrucciones cristianas que la Saggia Donna de Ircania imparte al 

joven Darnandro, quien aún desconoce muchos aspectos de su identidad, 

incluida su propia noble genealogía, ya que es nieto de Primaleón. 

Solo unos pocos capítulos más adelante (nos encontramos en el ca-

pítulo 20, Plat. II, f. 68r) hay otro momento de enseñanza y moralidad 

característico del estilo de Roseo: el joven Darnandro, ahora armado ca-

ballero, parte en busca de aventuras. Al salir de un bosque, es atacado por 

un grupo de bandidos liderados por el malvado y despiadado Spinardo. 

En el momento en que se encuentran, se inicia un diálogo10 en el cual cada 

uno defiende su postura en una especie de altercatio: Spinardo sostiene que 

la maldad y la violencia son características innatas del ser humano y justi-

fica su vida con ejemplos tomados de la historiografía antigua. Darnandro, 

que saldrá vencedor del enfrentamiento dialéctico animando el arrepenti-

miento sincero del bandido, afirma que la justicia divina alcanza a todo 

hombre y con más razón a quien obró el mal con tanta convicción. 

Sin embargo, esta inclinación didáctica de Mambrino Roseo, además 

de ser coherente con la ideología propia de su tiempo, podría tener tam-

bién raíces en las vivencias biográficas del propio autor, que mantuvo re-

laciones con la familia Anguillara y pudo ser el preceptor de la joven Cla-

rice dell’Anguillara antes de su matrimonio con Sciarra Colonna en 1561 

(como proponen Bognolo, 2010 y Zoppi, 2023) viviendo en Castelnuovo 

di Porto durante un largo período hasta su muerte que ocurrió el 6 de julio 

de 1577 (cfr. Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 99, nota 55). Este impor-

tante papel como educador podría haberlo llevado a sentir la necesidad de 

 
10 El diálogo es, sin duda, el recurso predilecto de Roseo para resolver los conflictos entre sus personajes, 
tal como señala asimismo Bognolo en el Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 90. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 170 

proporcionar a su discípula (y a toda la corte) modelos válidos de compor-

tamiento, tanto masculinos como femeninos, acordes con las normas so-

ciales y morales de la corte quinientista, siguiendo también el modelo pro-

puesto por Il Cortegiano de Castiglione (Zoppi, 2019). 

 

 

2. Los modelos femeninos en las novelas de Roseo y en los Palme-
rines españoles 

 

Un análisis de los personajes femeninos italianos resulta, por tanto, 

particularmente interesante en el marco de la intención didáctica de Roseo:  
 

La atención que Roseo dedica a las figuras femeninas en los libros del ciclo de 

Palmerín podría respaldar esta hipótesis de Bognolo: las continuaciones originales 

del escritor, publicadas entre 1554 y 1560, podrían haberse escrito no solo para 

acomodar los gustos de un genérico público femenino, sino también conside-

rando como destinataria a una futura lectora en concreto (Zoppi, 2020, 248). 

 

 De hecho, si por un lado el autor italiano retoma con habilidad los 

arquetipos medievales de personajes femeninos propios del ciclo espa-

ñol11, por otro los reelabora dotándolos de significados y valores cortesa-

nos (Zoppi, 2023, en línea), o incluso introduce nuevas figuras femeninas 

(como en el caso de las amazonas, presentes en el ciclo amadisiano pero 

no en el de los Palmerines). 

Al comparar las tipologías femeninas entre los textos italianos y los 

españoles del ciclo de los Palmerines, esta reelaboración cortesana por parte 

de Roseo se hace aún más evidente. Los textos italianos se estructuran en 

torno a las aventuras y los personajes tradicionales: como ha señalado 

Haro Cortés (1998, 181), es a menudo la mujer quien origina el motivo de 

la aventura del caballero, lo sublima como amante y héroe y le otorga su 

 
11 Respecto a las tipologías femeninas que pueblan las novelas de caballerías, remito a Haro Cortés 
(1998), Bognolo (2011; 2024), Lucía Megías y Sales Dasí (2021), Luna Mariscal (2012). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 171 

identidad. Estas mujeres responden a los cánones medievales de perfec-

ción física y moral, y suelen ser doncellas sometidas a la voluntad paterna 

y a su estatus de princesas, lo cual las vincula a deberes regios específicos, 

como el de aceptar al esposo elegido por su padre. 

Sin embargo, cuando surge un amor espontáneo por un caballero, se 

crea un conflicto entre el deber y la pasión, señalado por Lucía Megías y 

Sales Dasí (2021, 17), que lleva a estas mujeres, en ocasiones, a desafiar la 

voluntad paterna (tal es el caso de Griana y Agriola en el Palmerín, de Flé-

rida en el Primaleón, y finalmente de Florinda en el Platir). En Roseo las 

jóvenes mujeres siguen sus pasiones más a menudo: si obran justamente, 

actuando a favor del protagonista o correspondiendo al amor de un caba-

llero, son recompensadas con una vida feliz; si, por el contrario, sus im-

pulsos están guiados por la maldad, como en el caso de las mujeres seduc-

toras, son castigadas por haber violado la santidad del matrimonio. El 

propio matrimonio es presentado por Roseo como un medio para que las 

mujeres salgan del poder paterno y alcancen una mayor libertad en el 

mundo exterior:  
 

Roseo mantiene infatti un’idea positiva della libertà in amore, pur esortando con 

bonarietà al matrimonio cristiano tridentino. Si può dire, anzi, che nei suoi ro-

manzi il matrimonio è interpretato come puntello alla libertà femminile da parte 

di donzelle accorte e facete, coscienti del loro potere sugli uomini e capaci di 

imporre le loro regole ai cavalieri adoranti con umorismo e leggiadria, in un gioco 

grazioso e ironico che interpreta gli invecchiati codici dell’amor cortese (Reperto-

rio Palmerino di Oliva, 2025, 91). 

 

La intención de Roseo parece ser la de mostrar a sus lectoras que la 

virtud y el atrevimiento femenino, cuando se ejercen dentro del respeto a 

las leyes divinas y humanas, pueden coexistir armónicamente12. Un ejem-

plo de ello lo ofrecen las sabias reinas que asumen la regencia en ausencia 

 
12 «Los Palmerines italianos, en conclusión, reflejan un mundo cortesano que se está apartando de forma 
evidente de la tradición medieval, también respecto al papel de las mujeres, que pueden moverse y ex-
presarse en el ámbito de la corte con más libertad» (Zoppi, 2020, 247). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 172 

de sus esposos, comprometidos en largas campañas bélicas, y defienden el 

trono frente a rebeliones e intentos de usurpación. 

Si en los Palmerines las reinas son en su mayoría figuras pasivas, cuya 

actuación se limita al ámbito amoroso organizando enlaces y matrimonios, 

en Roseo estas mujeres, en ocasiones, se ven obligadas a intervenir activa-

mente en contextos trágicos de guerra. En el Flortir, cuando sus respecti-

vos maridos (Vernao y Primaleone) parten a la guerra, Basilia y Gridonia13, 

ya ancianas en el momento en que se desarrolla la continuación italiana, 

asumen con decisión la regencia del reino y defienden el trono frente a los 

enemigos de la corona, actuando con prudencia y diplomacia. En el capí-

tulo 111, Gridonia, con su agudeza, contempla la situación que la rodea 

tras haber frustrado el malvado plan de los nietos de Ordino, apoyados 

por el sultán, y comprende que el reino de Grecia, demasiado vasto y de-

bilitado por guerras constantes, está próximo a su fin: «L’imperatrice, che 

era prudentissima, quando pensò meglio a questo caso, comprese, che lo 

stato di Grecia cominciava a peggiorare, ed entrò in gran pensiero di quel, 

che dovesse dopo la morte del marito accadere» (Flor., f. 360v). 

Gridonia es un personaje interesante incluso cuando aparece como 

joven doncella en el Primaleón español. Allí desempeña el rol de doncella 

vengadora, deseosa de castigar la muerte de su padre a manos del hombre 

del que, sin conocer su identidad, terminará enamorándose. Las doncellas 

vengadoras son, de hecho, mujeres activas que expresan sus pasiones y 

ordenan la ejecución de los caballeros enemigos; se trata de uno de esos 

personajes que Roseo reelabora manteniendo su carácter de mujer fuerte. 

 
13 En realidad, Gridonia se enfrenta a más de un intento de usurpación del trono. De manera comple-
tamente paralela a lo que ocurre en el Platir, cuando se le hace creer (por obra de Nardán) que su amado 
esposo ha muerto, sumiéndola en la desesperación, también en el Flortir los enemigos del reino (con un 
plan elaborado que incluye falsos testimonios y sueños premonitorios) jurarán haber encontrado el ca-
dáver de Primaleón. En un primer momento, la mujer se confía a una dama de confianza, quien intenta 
evitar que su señora caiga en el engaño, hasta que nuevas falsas pruebas del trágico suceso la convencen: 
«Il dolore che sentì l’imperatrice fu tale, che le ruppe il sonno, e fattasi chiamare Flavia sua segretaria, le 
narrò con molte lagrime il sogno: la donzella, che era bene accorta, si ingegnò a torle d’animo quel 
sospetto, che essa traeva dal sogno, ma non vi giovava punto» (Flor., f. 17r). En ambos casos, el regreso 
del esposo a la corte restablece el orden. El personaje de Flavia encaja en el paradigma de las damas de 
compañía, como Brionela en el Palmerín de Oliva, inteligentes y astutas. 



 
 

Giulia Lucchesi 

 173 

La giganta Alfea, por ejemplo, en el capítulo 9 de la Quarta parte del libro di 

Primaleone jura vengarse de Gilandro, quien había liberado con anterioridad 

a unos hombres que estaban bajo su custodia. Sin embargo, impresionada 

por la nobleza de Gilandro y Darineo, el protagonista, en el combate re-

nuncia cristianamente a su venganza y acepta el bautismo. 

Roseo no es solo un hombre de corte; es también un católico que 

desea transmitir un mensaje religioso en un momento crucial de guerras y 

violencias. Muchos de los conflictos entre paganos y cristianos, como es 

el caso de la giganta Alfea, culminan con el tópico del reconocimiento, por 

parte de los primeros, de la superioridad moral de la fe católica, que suelen 

abrazar de manera pacífica y sin oposición alguna. Como indica Bognolo:  
 

I modelli attivi, Roseo li incontra nella missione gesuita, in sintonia con l’atmo-

sfera di crociata che si respirava negli anni Sessanta a Roma, in pieno allarme 

contro i turchi, con il disastro di Gerba (1560), la resistenza di Malta (1565) e la 

partecipazione degli ordini cavallereschi e religiosi fino alla mobilitazione per 

Cipro e alla battaglia di Lepanto nel 1570-1571. Roseo è vicino a questo oriz-

zonte ideologico del soldato cristiano e nei suoi scritti si trovano esortazioni 

esplicite all’impegno, in senso politico e morale (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 

90). 

 

Si por un lado los caballeros combaten para defender la cristiandad, 

por otro las mujeres constituyen el vehículo más adecuado para la trans-

misión de enseñanzas cristianas de amor, castidad y piedad. Tal es el caso 

de las mujeres injustamente acusadas de adulterio o que sufren la violencia 

de hombres cuyos sentimientos no corresponden. 

En el Flortir, Argenta, esposa del emperador romano Claudio, es acu-

sada de traición por un noble de la corte a quien ella había rechazado an-

teriormente. El marido, en ausencia de pruebas que confirmen la buena fe 

de su esposa, la condena a muerte. Argenta, mostrando un carácter activo, 

se disfraza de hombre y huye acompañada de un mago que la protegerá 

hasta la llegada de Flortir, quien, mediante un duelo, demostrará la rectitud 

de la conducta de la emperatriz. Argenta, por tanto, ni cede ante las ame-

nazas del noble romano ni transgrede la sacralidad de su matrimonio con 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 174 

el emperador, incluso a costa de su propia vida; además, demuestra un 

cierto grado de atrevimiento al disfrazarse de paje y abandonar la corte, 

convencida de que tanto la justicia divina como la humana están de su 

lado. Si, como señala Luna Mariscal (2012, 545), las doncellas injustamente 

acusadas lo son por su debilidad física y su belleza (lo que las convierte en 

víctimas de hombres sin escrúpulos), en el caso de Argenta la mujer no se 

somete a su acusador, sino que actúa: se disfraza de hombre y huye en 

busca de justicia. 

Más adelante, la joven Lucilla, huérfana de ambos padres, queda bajo 

la tutela de su tío Carpresio, quien muy pronto comienza a alejar a todos 

sus pretendientes con la intención de casarse con ella. Lucilla, al igual que 

Argenta, actúa para preservar su virtud y huye (una vez más) disfrazada de 

hombre para escapar de su tío incestuoso. Cuando el Caballero Moro, su 

enamorado, desafía y vence a Carpresio, Lucilla pide cristianamente mise-

ricordia por la vida de su tío, y el caballero decide perdonarlo. 

Las mujeres seductoras constituyen, en cambio, exempla a contrariis del 

comportamiento femenino, dado que transgreden los límites morales im-

puestos por la religión quebrantando así la sacralidad del matrimonio. Los 

textos españoles están poblados de estos personajes: las parejas paganas 

de Alchidiana y Ardemia, y de Aurecinda y Liçandra; la descarada Valerica 

en el Palmerín de Oliva; la maga Argonida en el Primaleón; así como Parvia y 

Triola en el Platir. Todas estas figuras, de una u otra forma, son castigadas 

gracias a la acción de los caballeros defensores de la moral. Veamos a con-

tinuación alguno de estos ejemplos. 

La pagana Ardemia (cap. 78) confiesa su amor a Palmerín pero muere 

de dolor cuando su prima celosa, Alchidiana, la expulsa de la corte del 

sultán. Alchidiana es acusada del asesinato de su prima y será el propio 

caballero cristiano quien combata en su favor. Las vicisitudes de las her-

manas Aurecinda y Liçandra, nuevamente condicionadas por la naturaleza 

pagana de sus protagonistas, se desarrollan en paralelo a las anteriores. 

Aurecinda seduce descaradamente a Trineo, mientras que Liçandra, al fra-

casar en su intento de seducir a Palmerín, denuncia a su hermana por celos 



 
 

Giulia Lucchesi 

 175 

ante su hermano, el sultán de Persia. Este acabará perdonando a Aurecinda 

y Liçandra se suicidará por el dolor (cap. 144). Valerica, una joven doncella 

inglesa, abandona a su prometido, el caballero Varván, en el capítulo 65 

para yacer con otro caballero. Según las convenciones narrativas consoli-

dadas de la época, Palmerín la encuentra, la devuelve a su amado y los hace 

casar. En el Primaleón (caps. 152 y 153) aparece la maga Argonida, quien 

en la isla de Ircán seduce a don Duardos mediante la magia y tiene con él 

un hijo, Pompides. Una vez recuperada la razón, el caballero abandona la 

isla. 

Estas peripecias se inscriben dentro de la tradición de las mujeres 

seductoras14. Es, sin embargo, uno de los personajes femeninos del Platir 

quien representa un ejemplo aún más significativo para Roseo dentro de 

este paradigma. En efecto, el personaje de la seductora Triola aparece tam-

bién en el ciclo italiano. Mientras que en el texto español Triola no es solo 

la enamorada correspondida de Vernao, sino también su acompañante en 

las aventuras caballerescas y amiga y confidente de Florinda (cap. 10), en 

Roseo este personaje adquiere rasgos más negativos, y el autor la condena 

desarrollando sus peripecias amorosas conforme a la moral católica de su 

tiempo. 

De hecho, como también indica Zoppi (2023), en el Flortir, Triola 

presenta algunos rasgos de la reina ateniense Fedra cuando intenta seducir 

a Gaudencio, el hijo de su amado Vernao15. Este episodio de adulterio es 

severamente castigado por Roseo: Triola es rechazada por Gaudencio, 

pero Vernao, al verlos conversar, acusa a su hijo desconfiando de su pala-

bra. Triola, al presenciar el duelo entre padre e hijo, se suicida por temor 

a posibles represalias por parte del esposo y Vernao finalmente perdona a 

su hijo. Triola, adúltera y mentirosa, peca porque es humana y su atrevi-

miento la conduce a un error que debe ser castigado.  
 

 
14 Con respecto a la tradición castellana de las mujeres seductoras, remito a Aguilar Perdomo (2004). 
15 Hijo que el caballero ha tenido con la maga Parvia, otra seductora del Platir, quien había adoptado la 
apariencia de Triola para yacer con el caballero 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 176 

Este amor, potente e inolvidable, que en el mundo clásico se abordaba a partir 

del conflicto interior de la mujer protagonista, Fedra, dividida entre su rol de 

madre y esposa, por una parte, y la fuerza del instinto amoroso por la otra, queda 

aquí brevemente representado solo a través de sus consecuencias, según una 

perspectiva pragmática. Lo trágico no procede de las supuestas vacilaciones de 

Fedra/Triola, como ocurre en las interpretaciones clásicas del mito, sino, más 

bien, de los efectos concretos causados por esta pasión insensata (Zoppi, 2023, 

en línea). 

 

En su estudio, Zoppi vincula ideológicamente este episodio con la 

aventura de la isla del monstruo (Flor., cap. 16), a la que se enfrenta el joven 

Flortir: el rey de la isla, Trullo, pierde la razón tras la muerte prematura de 

su amada esposa y, cegado por la belleza de su hija, la viola. La joven busca 

apoyo entre los habitantes de la isla, pero estos la ignoran y acaba suici-

dándose por el dolor. Como un ángel de la muerte (este será el episodio 

más truculento de la novela), del vientre de la doncella emerge un mons-

truo que desgarra las carnes de todos los culpables: del padre, de los guar-

dias y de los isleños cómplices por su silencio. 

El tabú del incesto es castigado con severidad por Roseo mediante la 

figura de un monstruo. Una vez más, emerge con fuerza el juicio moral 

del autor, así como la representación de una figura femenina que, aunque 

joven, actúa con determinación en la búsqueda de justicia y venganza:  
 

El nacimiento de la bestia monstruosa tiene, en este caso, un origen completa-

mente humano, pues se debe a un incesto entre padre e hija, en contra de la 

voluntad de la misma doncella. El trágico y sangriento desarrollo no es solo un 

castigo social y divino, sino también la expresión de la propia venganza de la 

doncella, víctima de la locura amorosa de su padre. La criatura, fruto de esta 

unión, es vehículo de esta venganza (Zoppi, 2023, en línea). 

 

Una sugerencia adicional que Roseo toma de los textos españoles 

proviene de las mujeres que emprenden un viaje o que empuñan las armas. 

Se trata de dos tipologías de personajes femeninos, heredados de la tradi-



 
 

Giulia Lucchesi 

 177 

ción, que Roseo introduce en sus novelas, otorgándoles un espacio de ac-

ción considerablemente más amplio que el que se observa en los Palmeri-

nes castellanos. 

Las doncellas viajeras son mujeres que, normalmente por necesidad, 

como Zérfira en Palmerín de Oliva, o por amor (Ricarda en el Primaleón), 

emprenden un viaje por voluntad propia. A diferencia de la tipología de 

las doncellas enamoradas, que permanecen en espera pasiva de su prome-

tido o de su esposo, las doncellas andantes actúan activamente para buscar 

a su amado, ya sea para declarar su amor o porque este se encuentra en 

peligro de muerte. Conocemos a Zérfira en el capítulo 121 del Palmerín 

de Oliva, cuando se dirige a la isla de Malfado en busca de una cura para 

la enfermedad que la aflige. Esta búsqueda la llevará a continuar su viaje 

hacia el reino de Rumata (cap. 129) en compañía del caballero Trineo, an-

teriormente transformado en perro, y de Palmerín. 

Ricarda, del Primaleón (cap. 214), representa un ulterior hilo conduc-

tor entre los textos españoles y los italianos de Roseo: hija de Robín, un 

rico tallador de madera de París y supuesto pariente del rey de Francia, se 

enamora de Platir y parte en su búsqueda junto con su padre, disfrazada 

de peregrino. Ella misma destaca como una hábil ebanista, música y baila-

rina. En la corte de Lacedemonia se dará cuenta de que jamás podrá alcan-

zar su sueño amoroso, sin embargo, decide permanecer fiel a sus senti-

mientos, poniéndose al servicio de Platir como música, junto con su padre, 

y rechazando toda propuesta matrimonial. 

Las vicisitudes de Ricarda son continuadas por Roseo, quien, fiel a 

su pensamiento sobre la importancia del rito matrimonial, decide casarla. 

En efecto, de manera simétrica a los acontecimientos narrados en el Pri-

maleón, en el Prim. IV (cap. 8), Riccarda, nombre que adopta en el texto 

italiano, se enamora de Darineo y tras verlo combatir en un duelo, decide 

viajar en su búsqueda junto a su padre. Viaja por las cortes de Alemania, 

Hungría, Grecia y Tracia, hasta llegar a la isla donde vive Sirena, la prome-

tida y enamorada de Darineo. Como en el texto español, Riccarda renuncia 

a toda pretensión amorosa, pero decide permanecer fiel a sus sentimientos 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 178 

acompañando Darineo en sus peripecias. Retoma su viaje en busca del 

amado tras prometer cristianamente a Sirena que nunca lo inducirá a la 

tentación y se encuentra con un caballero, el Caballero de las Armas Do-

radas, quien se enamora de ella. Riccarda lo rechaza, pues su corazón per-

tenece a Darineo, y juntos prosiguen el viaje. Será el propio Darineo quien 

la libere de su promesa y la persuada para que se case con el caballero, 

cuyo nombre es Galverio. Así pues, Roseo ofrece un desenlace feliz a una 

doncella que, a lo largo de todas sus peripecias, ha demostrado castidad, 

honestidad y también la voluntad de seguir las pasiones amorosas de forma 

virtuosa. 

Aurora, la joven esposa de Flortir, encarna las virtudes femeninas 

típicas del universo caballeresco y la voluntad de acción, aunque siempre 

condicionada por las normas sociales que caracterizan a las mujeres de 

Roseo: sintetiza las cualidades de la doncella andante, de la curadora e in-

cluso de la guerrera. De hecho, se convierte en protagonista de algunas 

breves aventuras durante el viaje que emprende para salvar a su esposo, 

siguiendo el modelo del viaje de Florinda en el Platir. Hija del sultán de 

Persia, cuando Flortir y Platir llegan a su corte y son encarcelados, los li-

bera tras enamorarse repentinamente del joven16. Aurora reniega de su fe, 

se hace bautizar por amor, y el sultán su padre, al descubrir el matrimonio, 

aunque no la conversión de su hija, renuncia a sus amenazas, juzgando la 

unión como diplomáticamente útil y digna de su linaje17. 

En el capítulo 126, Flortir resulta mortalmente envenenado durante 

un atentado en la corte, y es Aurora quien, demostrando sorprendentes 

habilidades curativas, logra salvar la vida de su esposo por primera vez. 

Poco después, el emperador es herido en un segundo atentado, y el ve-

 
16 Como ella misma afirma con determinación: «Aurora disse: “Io sono innamorata di un cavallier Cri-
stiano, il quale è il maggior Principe, e più valoroso, che ci viva, ed è prigione di mio padre in quella 
camera, che vedi là di impetto, ora io sono disposta di liberar lui, e i compagni, e andarmene con loro”», 
(Flor., f. 343r). 
17 «Vale la pena notare che, nell'orizzonte dell'eterna guerra contro i pagani, Roseo insiste sul desiderio 
di pace con il mondo musulmano: il Soldano di Nichea infine si converte e il racconto sfocia in un limbo 
di armonia tra grandi feste di battesimo e di matrimonio» (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 72). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 179 

neno, aún presente en su organismo, impide la cicatrización de las lacera-

ciones. Ningún remedio disponible en Constantinopla puede salvar la vida 

del emperador, por lo que Aurora, disfrazada de paje y por iniciativa pro-

pia, dejando en secreto una carta escrita de su puño y letra, parte hacia 

Persia en busca de una raíz con propiedades mágicas y curativas18. Una vez 

en Persia encuentra la raíz, pero es descubierta por unos médicos. Tras un 

enfrentamiento armado, es hecha prisionera y luego rescatada por Rifeo. 

En el combate contra los médicos, Aurora asume también el papel de don-

cella guerrera y no duda en defenderse cuando intentan capturarla:  
 

[…] finché Aurora così vestita da fante andò a quei monti, ove si trovavano tali 

radici, e cercandone qua, e là fu veduta da alcuni Medici, […] uno di loro le disse: 

«Ditemi di grazia oh giovane, dove avete voi imparato chirugia, e a che vagliono 

queste radici?». Aurora si smarì alquanto in viso, udendosi interrogare, di che 

prese colui gran sospetto, che costui fusse altra persona di quello, che gli abiti 

dimostravano. E chiamati due altri Medici, disse loro: «Fia bene, che meniamo 

con noi questo giovane, dal quale per aventura potremmo imparare qualche se-

creto, o egli da noi». Aurora a questo parlare rispose, che non voleva andate con 

loro, perché non intendeva di insegnare a quelli, i suoi secreti. «Sì venirete», disse 

l’altro, e la prese per un braccio, e l’altro la teneva per la vesta, Aurora, che si 

vedeva a questo pericolo, menò co’l coltello, che avea in mano ad uno di loro, e 

li tagliò la gola, dipoi ferì l’altro nel petto, e lo mandò steso a terra (Flor., f. 407r). 

 

Tras esta peligrosa aventura, la emperatriz prosigue su viaje y desem-

barca en una isla, donde encuentra a un caballero envenenado en una ca-

verna y lo salva utilizando la raíz curativa, al igual que Palmerín sana a 

Zérfira de su enfermedad en el Palmerín de Oliva. Luego retoma el viaje 

hacia Constantinopla, donde logra salvar la vida de su esposo. 

Otra doncella del Flortir que, como Aurora, recurre al disfraz para 

viajar discretamente en tierra extranjera es Rosaviva. Al leer sus peripecias, 

 
18 Como comenta Bognolo, «la prova della crescente fragilità dei cavalieri si ha nel momento della lotta 
di Flortir con la Donna Selvatica della Caverna di Ghiaccio: indebolito dal combattimento con la “fe-
mina salvatica”, Flortir sarà definitivamente sconfitto, mentre in abiti maschili interviene a soccorrerlo 
Aurora, che andrà alla ricerca dell'erba capace di guarire il marito, in una sintesi tra il motivo della guer-
riera Florinda e la storia della palmeriniana Zefira» (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 65). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 180 

en este caso la similitud con el personaje de Florinda resulta aún más evi-

dente que en el caso de Aurora. Mientras Aurora es, ante todo, una don-

cella andante disfrazada de paje, Rosaviva es una auténtica doncella gue-

rrera, que parte en busca de su esposo desaparecido, exactamente como 

Florinda en el Platir (capítulo 70) cuando se dirige a la caverna de Peliando 

para salvar a Platir, mostrando una decidida voluntad de acción. En el ca-

pítulo 137 de la novela, parte vestida con ropas masculinas y bajo el nom-

bre de Rosato, con el fin de investigar el destino de su esposo el Carami-

llano:  
 

Perché Rosaviva moglie di Caramillano, avendo da non so chi inteso, come egli 

era morto nella guerra dell’India, si pensò di chiarirsene, se questa nuova era 

vera: e perché sapeva molto bene, come non l’avrebbe potuta partire in abito di 

donna, che non fusse stata conosciuta, si vestì da maschio con una sua fidata 

cameriera, e un cavalliero creato di Belforte suo padre, e fornita di gioie, e de 

danari, si mise in via (Flor., f. 444r). 

 

Una vez llegada a la corte del sultán, Rosaviva encuentra al Caramil-

lano, disfrazado de mercader de armas, y, para no revelar su verdadera 

identidad, se hace pasar por un cliente interesado en la mercancía: «venne 

Rosaviva, vestita riccamente da maschio, la quale per non esser per femina 

conosciuta, s’era in modo adestrata alla scrima» (Flor., f. 445v). Para pre-

servar su falsa identidad, los dos combaten con el pretexto de probar las 

armas. La mujer muestra tal seguridad en sí misma que, ante la reticencia 

del Caramillano a luchar por temor a herir a su esposa, ella le responde 

con desdén, suscitando gran admiración en el caballero: «Non temer di 

questo […] fammi pure il peggio che mi puoi fare, e guardati da me» (Flor., 

f. 446r). En este episodio, tanto Rosaviva como Caramillano demuestran 

una gran destreza con la espada, asombrando a todos los presentes:  
 

Ma egli per separarla dagli altri, la toccò grevemente sopra il braccio della spada, 

il che essa prese tanto a sdegno non potendo credere, che suo marito l’avesse 

così duramente percossa, cominciò ad incalzarlo, ed egli si ritirava, finché aven-

dola condotta in un giardino, le disse: «Deh Signora, sarete voi tanto cruda, che 



 
 

Giulia Lucchesi 

 181 

vogliate uccidere il vostro Caramillano?». Rosaviva a questo parlare lo conobbe, 

ma perché i Turchi, che stavano a mirare da luntano, non si avedessero di questo, 

non cessava di menar la spada, dicendo tuttavia: «Sia lodato Iddio che mi vi fa 

veder qua, di onde io spero con vostro aiuto uscire». «Io terrò modo di condurvi 

nel mio alloggiamento, ove concerteremo il fatto nostro, ma ora difendetevi». 

Sopravennero tra tanto molti Turchi, i quai dissero: «Veramente signor Rosato 

questo mercante non è uomo vile, poiché s’è potuto mantenere contra di voi» 

(Flor., f. 446r). 

 

Aunque el topos de la doncella guerrera ya aparece en el ciclo amadi-

siano (Marín Pina, 1989, 82-83), no ocurre lo mismo en el ciclo de los 

Palmerines, donde solo dos personajes se ajustan a este paradigma. La pri-

mera es la mujer que se oculta tras el nombre y la armadura del caballero 

desconocido, contra la cual combate don Duardos en un breve episodio del 

Primaleón (cap. 32); la segunda es la ya mencionada Florinda, auténtica pro-

tagonista de verdaderas hazañas caballerescas. El prólogo del Platir, como 

se ha señalado, revela desde el principio la originalidad de la obra con res-

pecto a las otras novelas del ciclo: una mujer que se viste como caballero, 

con el propósito del autor tanto didáctico como lúdico para el público 

femenino: «los exemplos muy provechosos, assí de varones como de no-

tables mugeres que se señalaron en el esfuerço de las armas, como fue 

aquella heroica muger Florinda, hija del rey Tarnaes, rey de Lacedemonia, 

todo para doctrina y passatiempo de todos» (Platir, 4). Como afirma Marín 

Pina (1989, 81) en su imprescindible estudio sobre el tema:  
 

Con fines propagandísticos indudablemente, el prólogo de este tercer libro pal-

meriniano recoge en un primer plano el comportamiento y actuación heroica de 

uno de sus personajes femeninos, la infanta Florinda, por destacar, frente a lo 

que cabría esperar de su flaca condición femenina, en el ejercicio de las armas 

como cualquier otro caballero. El tema que se está ofertando desde el pórtico 

prologal de la obra es evidentemente el de la virgo bellatrix. 

 

Roseo se inscribe abiertamente en la tradición de la virgo bellatrix del 

ciclo del Palmerín, enriqueciendo sus textos con figuras de mujeres armadas 

como Aurora y Rosaviva. El disfraz masculino, por otra parte, representa 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 182 

el medio más adecuado del que disponen estas mujeres para actuar más 

allá del espacio de acción que tradicionalmente les está reservado19. Ves-

tirse de hombre equivale a cambiar de identidad, a convertirse en paje o 

en caballero y a actuar como tal. Para las lectoras, tales escenas no eran 

únicamente episodios de lectura entretenida, sino también modelos de li-

bertad inaccesibles (Marín Pina, 2011, 265-305) en su vida cotidiana. El 

recurso del disfraz se convierte en un topos tanto en la novela como en el 

teatro del siglo XVI, tal como recuerda también Lope de Vega: «Las damas 

no desdigan de su nombre, / y, si mudaren traje, sea de modo / que pueda 

perdonarse, porque suele / el disfraz varonil agradar mucho» (Arte nuevo, 

vv. 280-283, p. 146)20. 

Si bien es evidente que Roseo apreciaba el paradigma de la doncella 

guerrera, hasta el punto de representarla con más frecuencia que en la tra-

dición española del ciclo, aún más notoria resulta la novedad que introdu-

cen los textos italianos respecto de otra figura femenina tradicionalmente 

asociada a las armas y a la batalla: la amazona. Aunque estos linajes de 

mujeres salvajes y belicosas no aparecen en los textos españoles de los 

Palmerines, en el ciclo italiano están plenamente representadas. Y, una vez 

más, lo hacen respetando la tradición, pero manifestando los signos clási-

cos de fortitudo, sapientia y pulchritudo: 
 

Esta voluntad de afirmar la feminidad de las amazonas, de destacar su belleza y 

su predisposición amorosa conduce, en opinión de Aimé Petit, a una modifica-

ción del viejo mito y a la constitución de un tipo femenino ejemplar y original, 

«celui de la femme chevalier, qui réunit en elle prouesse, beauté, virginité et chas-

teté». Este nuevo modelo femenino, esta nueva amazona cortesana reúne los 

atributos de la fortitudo y sapientia y a ellos suma, como identifícador del tipo, el 

de la pulchritudo (Marín Pina, 1989, 85). 

 

 
19 «El disfraz ofrece a las mujeres una libertad de acción de la que no disfrutan en su vida cotidiana. Las 
muestras de los libros de caballerías marchan en paralelo con la presencia de mujeres disfrazadas en las 
comedias, un recurso que llegará a ser tópico en el Siglo de Oro y que tuvo su extensión en la realidad» 
(Trujillo, 2007, 292-293). 
20 Como también subrayan Bravo-Villasante (1955) y González (2004, 905). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 183 

Las amazonas en Roseo son personajes en evolución, pues de una 

sociedad salvaje de mujeres guerreras pasan a convertirse en aliadas y ena-

moradas de los caballeros, dispuestas por amor a cambiar las leyes de sus 

pueblos para poder contraer matrimonio con sus amados. En las novelas 

de caballerías del siglo XVI, ya sean las de Roseo o la del ciclo amadisiano, 

las amazonas descubren tanto una dimensión femenina como una morali-

dad cristiana que anteriormente les eran ajenas. 

Son cuatro las amazonas que aparecen en los textos de Roseo: Ama-

lantea (en el Secondo libro di Palmerino di Oliva), Corinna (en la Quarta parte 

del libro di Primaleone), Aliandra (que aparece en la Quarta parte del libro di 

Primaleone, en la Seconda parte del libro di Platir y en el Libro secondo del valoroso 

cavallier Flortir) y Salimunda (en el Libro secondo del valoroso cavallier Flortir). 

Amalantea es la reina de las amazonas del Cáucaso. En el capítulo 51 

sostiene un combate contra Palmerino, durante la cual conoce al caballero 

Gilandro. Ambos se enamoran y ella, la primera de su estirpe, acepta ca-

sarse con él bajo la condición de modificar las leyes de su pueblo. Roseo 

describe el enamoramiento de los dos jóvenes y también la perplejidad de 

la amazona, inexperta en las costumbres del amor cortés: 
 

[…] «vogliate accettarme per cavallier vostro, e concedermi che io vi possa servir 

tutto il tempo di mia vita». Rise la reina di questa domanda, e gli disse: «Poiché 

volete che io mi spogli dell’animo virile in questo caso, restando pura donna, 

come donna vi rispondo, che non sapendo se in ciò posso errare o no, intendo 

prima pigliarne consiglio, perché presso di noi non è in uso che si accetti uomo 

alcuno da donna o donzella per suo cavalliere» (Palm. II, f. 223v). 

 

En el capítulo siguiente, el amor entre ambos es ya tan fuerte y evi-

dente para todos, que aconsejan a los jóvenes que se casen: 
 

Non potrei miglior marito disiderare, ma altri rispetti vi sono che impediscono 

l’essecuzione di questo vostro consiglio, l’un dei quali più importante è, che que-

sto non potria farsi per rispetto delle leggi dei nostri paesi che proibiscono i 

matrimoni né voglion che fra noi regni uomo alcuno, e se io vorrò romper queste 

ordinanze antiche così inviolabilmente osservate fra noi, temo molti scandali 

(Palm. II, 227v-228r). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 184 

 

Todos estos razonamientos responden a la voluntad moral y didác-

tica de Roseo: la reina Amalantea, de hecho, no muestra reticencia hacia 

un hombre ni hacia el rito del matrimonio; por el contrario, desde el prin-

cipio se muestra feliz con la compañía del caballero, a pesar de la cultura 

y las tradiciones de su pueblo. La reticencia de la amazona aparece única-

mente cuando es consciente de que debe cambiar las leyes, ya que no 

puede prever la posible reacción de sus compañeras. Esta preocupación 

será rápidamente despejada por Palmerino, quien con lógica cristiana co-

menta el estilo de vida de las salvajes amazonas, que debe ser modificado: 
 

[…] ma lo imperadore disputando la cosa con lei a lungo, le replicò che di questo 

non avea che dubitare, percioché le sue soggette, quando avesse ella rotta quella 

legge, la quale era per rompersi necessariamente, non potendo più star salda, 

niuna sarebbe stata ardita di contradirla, perché ognuna avrebbe volentieri elet-

tosi di aver più tosto marito che star senza (Palm. II, f. 228r-228v). 

 

Sin más dilación ni protestas, Amalantea acepta de buen grado los 

consejos del emperador y los pone en práctica, modificando las leyes de 

su pueblo (que también se muestra entusiasta ante el cambio) y casándose 

con Gilandro. De este modo, mediante un diálogo cargado de moralidad 

cristiana contrarreformista, Roseo resuelve en un instante posibles con-

flictos. Así sucede en el capítulo 20 de la Quarta parte del libro di Primaleone 

titulado explícitamente: «La risposta che fecero le donne amazzone al ca-

vallier della Sirena, e come dando libertà a lui di poter la nuova legge in-

trodurre egli tolse via la ria usanza loro», donde Corinna finalmente puede 

casarse con el caballero Corverio. Darineo convence al consejo de las ama-

zonas y ellas cambian las leyes, se someten a él e instituyen días de fiesta 

para celebrar los tan esperados matrimonios. Roseo describe las innova-

ciones que el caballero impone a las amazonas. Se cambian las vestiduras, 

se apacigua la actitud belicosa (que de altiva y orgullosa pasa a ser modesta 

y sumisa) y se llaman a los predicadores para «addomesticarle»: 
 



 
 

Giulia Lucchesi 

 185 

[…] fece introdurre Darineo fra loro fine al costume de vestimenti lunghi di 

donne, dove prima andavano con abiti succinti in atto di guerra, e i clerici predi-

cando di continovo la modestia, e summission che doveano elle usare al cospetto 

de gli uomini, se bene da principio lor parve questo assai duro, perché eran bal-

danzose e libere nello andare, al fine si domesticarono, se ben per un tempo 

restò in loro alquanto di quella fierezza, che poi si venne pian piano risolvendo 

(Prim. IV, f. 72r). 

 

Aliandra y su sobrina Salimunda son dos ejemplos adicionales de las 

nuevas amazonas cortesanas descritas por Marín Pina (1989). Aliandra, en 

el transcurso de la Quarta parte del libro di Primaleone, yace con Darineo, que-

dando embarazada de Darnandro; luego, en la Seconda parte del libro di Platir, 

recupera su virginidad gracias a un hechizo del mago Ruffo y se une en 

matrimonio con el duque de Altarama. Pero sus aventuras bélicas conti-

núan y parte en búsqueda de aventuras incluso después de las celebracio-

nes nupciales para socorrer al amigo Galverio en peligro (capítulo 8). El 

Segundo libro de Flortir la presenta actuando junto a su sobrina Salimunda. 

Ambas mujeres combaten disfrazadas de hombres al lado de los caballeros 

cristianos en dos ocasiones: en un duelo dos contra dos y luego en una 

batalla de quince caballeros contra quince paganos, obteniendo importan-

tes victorias para los cristianos. Siguiendo el paradigma cortesano, también 

en este caso Salimunda se enamora, correspondida, de un caballero y, por 

amor a él, renuncia a sus usos y costumbres para casarse. Durante las ce-

lebraciones por la victoria contra los paganos, Darineo invita a ambas mu-

jeres a la Isla de la Sirena, donde se celebra un banquete. En este contexto, 

Roseo describe el vestido que lleva Aliandra, destacando su gran factura, 

distinta de los atuendos de tradición oriental que ella suele vestir habitual-

mente: 
 

Gli scudieri delle amazzoni serrarono la porta di quella camera, e con prestezza 

le disarmarono, e aperte le loro valise ove portavano per loro sempre una veste 

femminile per ciascuna, esse se le vestirono e si misero gioie alla testa concian-

dosele all’usanza del regno dell’isola della Sirena (Flor. II, f. 346v-347r). 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 186 

El mensaje didáctico de Roseo es evidente: las salvajes Amazonas 

representan un ejemplo extremo de la educación y el poder de la conver-

sión a la fe católica. Incluso las más belicosas pueden ser domesticadas por 

la religión y aceptar las costumbres y usos católicos, tanto en la apariencia 

(a través de vestimentas y comportamientos) como en la ideología, rees-

cribiendo las leyes de su propio pueblo. 

 

 

3. Semíramis, la reina guerrera en la obra historiográfica de Roseo 
 

Como se pone de manifiesto también en este pasaje de la aventura 

del Castello Meraviglioso Ritrovato21 del capítulo 4 del Secondo libro del Pal-

merino d’Oliva, una atención particular Mambrino Roseo la dedica a las fi-

guras de mujeres combatientes: «Vedeansi le statue dei cavallieri, e delle 

donne cominciando da quelli, e quelle famose che furon nel tempo della 

Monarchia degli Assiri, Giove, Belo, Nino, e il figliuolo, con Semiramis 

sua madre mezza armata, e mezza in feminile gonna» (Palm. II, f.12v). Se 

trata de personajes que se desviaban de las normas sociales de su tiempo 

y que ejercían una gran fascinación sobre el público femenino de los libros 

de caballerías, y no solo. También las obras historiográficas de la época 

recogen figuras fascinantes de mujeres guerreras, incluidas entre las damas 

ilustres del pasado en las recopilaciones biográficas características del pe-

riodo (los catálogos en prosa de biografías de personajes célebres, inspira-

dos en Petrarca y Boccaccio, suelen incluir con regularidad reinas, prince-

sas y amazonas)22. 

 
21 Después de un viaje de quince días, Palmerino, la maga Iriolda y algunos caballeros y damas de la 
corte llegan a un castillo del cual proceden gritos espantosos. Una vez que el emperador logra abrir las 
puertas, se descubre que el castillo está ricamente decorado y que sus estancias son maravillosas. Entre 
las diversas maravillas, los caballeros y las damas encuentran una serie de estatuas de mármol que repre-
sentan a hombres y mujeres (héroes y monarcas) del pasado: no solo a Semíramis, sino también a mo-
narcas romanos, griegos, persas, e incluso a la dinastía de Amadís de Gaula, junto con otras esculturas 
aún inacabadas de la propia dinastía de Palmerino. 
22 A modo de ejemplo, se mencionan ciertos textos procedentes de la tradición, así como otros coetá-
neos a la época de Roseo: Giovanni Boccaccio, De mulieribus claris (1362); Christine de Pizan, Le Livre de 

 



 
 

Giulia Lucchesi 

 187 

Semíramis es una de esas figuras ejemplares que la tradición trata con 

frecuencia de forma ambivalente. Figura controvertida, en la Antigüedad 

se la describe como una reina de gran inteligencia que, a la muerte de su 

esposo, se disfraza de hombre para proteger el trono hasta que su hijo 

alcance la mayoría de edad. En armadura sofoca rebeliones, conquista nue-

vas tierras, edifica espléndidos palacios y levanta murallas defensivas. Sin 

embargo, la tradición cristiana la recuerda también como una mujer cul-

pable de las transgresiones más reprobables: la lujuria y el incesto. 
 

Petrarca mette in risalto i capelli «Poi vidi la magnanima reina: / con una treccia 

avolta e l’altra sparsa» (Cfr. Petrarca, Triumphus fame II vv. 103-105), ponendo 

l’accento sulla sua bellezza. Sulle orme di Dante, Boccaccio la descrive nei suoi 

primi scritti in volgare come una donna dal libidinoso volere, e, nel De mulieribus 

claris, ne sottolinea più i difetti femminili (il suo rapporto incestuoso con il figlio) 

che i successi ottenuti come regnante […]. La lussuria e la lascivia che sfociarono 

nell’incesto cancellarono ogni suo grande gesto, sporcandone così l’immagine 

(Epifani, 2023, en línea). 

 

Una mujer que viste la armadura de comandante y actúa como tal, es, 

forzosamente, contraria a la naturaleza. Dante Alighieri la relega al círculo 

de los lujuriosos, dedicándole la célebre terceta: «Ell’è Semiramìs, di cui si 

legge / che succedette a Nino e fu sua sposa: / tenne la terra che ’l Soldan 

corregge» (Inferno, V, vv. 58-60, p. 59). 

Al alba del siglo XVII, en pleno auge de la querelle des femmes, Lucrezia 

Marinelli23 redacta una obra en defensa de las cualidades del género feme-

nino, La nobiltà e l’eccellenza delle donne co’ difetti et mancamenti de gli huomini 

(Venecia, 1600), un verdadero catálogo de virtudes y biografías de mujeres 

ilustres, con el propósito de responder punto por punto a las acusaciones 

 
la Cité des Dames (1405); Ercole Marescotti, Dell’eccellenza della donna (1589); Moderata Fonte, Dei meriti 
delle donne (1600) y Lucrezia Marinelli, Le nobiltà, et eccellenze delle donne (1600). 
23 Hija del famoso médico Giovanni Marinelli, Lucrezia (Venecia, 1571–1653) fue una celebre poeta y 
escritora italiana. Recibió una sólida formación cultural en el ámbito doméstico, gracias tanto a la dedi-
cación de su padre como a la de su hermano Curzio, también médico y humanista. Su primera obra 
publicada fue el poema heroico La Colomba sacra (Venecia, 1595), seguida cinco años después por La 
nobiltà e l’eccellenza delle donne. Su ingeniosa respuesta al tratado del ravennate Giuseppe Passi, la convirtió 
en una de las plumas más agudas de la querelle des femmes de ámbito veneciano. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 188 

formuladas por Giuseppe Passi en una obra publicada tan solo dos años 

antes, titulada Dei donneschi difetti (Venecia, 1598). Figuras como la de Se-

míramis se convierten en símbolo para aquellas mujeres que reclaman una 

cualidad considerada exclusivamente masculina: el mando militar. En el 

capítulo dedicado a las mujeres prudentes e ingeniosas24, Marinelli cita a 

dos figuras femeninas: Pari Khan Khanum25, culta princesa iraní, y la beli-

cosa reina asiria, de las que escribe: 
 

Non tralascierò di dire la somma prudenza di Periacoconaù, alla quale essendo 

morto il fratello Ismaele, tenne la sua morte ascosa […]. Onde portava il pericolo 

che divulgata la morte del re, ed essi durando nelle loro nimicizie, il regno an-

dasse in ruina. Onde essi sultani […] per la prudenza di questa gran donna si 

scordarono delle nimicizie loro, e insieme con lei acchetarono le discordie del 

regno, come scrive Mambrin Roseo. Ma dove rimane Semiramis? La quale es-

sendo mandata a chiamare da suo marito Menone, non si tosto giunse nel campo, 

essendo ella prudentissima, che mostrò, come si potesse pigliare la rocca de’ ne-

mici […]. Onde Nino re degli Assiri molto si meravigliò del suo ingegno, come 

dice il Tarcagnota (La nobiltà, ff. 25r, 25v). 

 

Resultan evidentes las fuentes utilizadas por Marinelli: las obras his-

toriográficas de Giovanni Tarcagnota y de Mambrino Roseo, como la pro-

pia autora veneciana declara. Semíramis es una figura recurrente también 

en los escritos de Roseo. De hecho, en la adaptación italiana del Relox de 

príncipes de Antonio de Guevara, titulada Institutione del prencipe christiano, de 

Mambrino Roseo (Roma, 1543), leemos: «E di Semiramide similmente si rac-

conta, che mentre si racconciava la testa venendole nuova essersi la Città 

di Babilonia ribellata mossa dall’ira corse furiosamente ad ispugnarla, la-

sciata inculta la altra parte de capegli» (Roseo, 1543, f. 107r). La reina es 

descrita precisamente en el instante en que acude a sofocar una rebelión 

en la ciudad de Babilonia, asumiendo el rol masculino de comandante e 

 
24 Titulado: «Delle donne prudenti, et nel consigliare esperte» (La nobiltà, p. 87). 
25 Con respecto a la fascinante figura de la princesa Pari Khan Khanum, remito a Gholsorkhi (1995). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 189 

interrumpiendo el cuidado de su peinado, un momento típicamente feme-

nino, que se ha vuelto tan icónico que fue representado en el arte, como 

en el cuadro de Guercino del 1624 (figura 1). 
 

 
 

Figura 1. Guercino, Semiramide riceve la notizia della rivolta di Babilonia, 1624, Photograph © Museum of 

Fine Arts, Boston 

 

Asimismo, en lo que respecta a la figura de Semíramis, Roseo traduce 

posteriormente las Silvas de Pedro Mexía, donde, en la primera parte, se 

recoge el siguiente pasaje (cito según la traducción de Roseo, fiel al texto 

original): «Fu nel principio di essa le faccende memorabili di Semiramis 

moglie di Nino, che fintasi esser ella Nino suo figliuolo mutato il feminile 

abito, regnò gran tempo, e con l’arme acquistò molte terre» (Roseo, 1544, 

I, f. 62r). No se hace mención alguna de la lujuria de la reina y no se la 

condena, como si se tratara de un rasgo secundario y carente de relevancia. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 190 

Ni siquiera en capítulos posteriores, cuando el autor español vuelve a ha-

blar de Semíramis, se alude a ello: 
 

Ma è in questo proposito più maraviglioso caso quello di Semiramis reina de gli Assiri 

del quale scrivon tanti gran fatti sì degni autori, et è quel che di lei narra Giustino, e 

molti altri, che si assimigliava al re Nino suo figliuol tanto ne la voce, nei gesti, e dispo-

sizione, che morto il re suo marito si vestì in abito d’uomo, et rapresentando la persona 

del figliuolo tenne, e governò quaranta anni il regno, ogn’un credendo esser Nino suo 

figliuolo, tanta simiglianza fu tra loro, che ciascuno ne rimase ingannato (Roseo, 1544, 

I, f. 104r). 

 

Resulta, por tanto, interesante observar cómo Roseo se remite a una 

tradición (la de Mexía y, aún antes, la de Christine de Pizan en Le Livre de 

la Cité des Dames, cap. 15, pp. 68-70)26 que no condena a Semíramis, sino 

que, por el contrario, la exalta como reina y guerrera. Al igual que en sus 

textos de caballerías, las mujeres que empuñan las armas con fines justos 

son presentadas como ejemplos de virtud dignos de imitación. No es ca-

sual que también en otros pasajes de sus obras Roseo haga referencia al 

valor de las mujeres en combate. En su Supplemento e quinto volume de la 

obra de Giovanni Tarcagnota, Le historie del mondo, describe los aconteci-

mientos del asedio de Malta de 156527 por parte de los turcos, y refiere la 

participación de las mujeres maltesas en la defensa de la isla: «Quivi l’arti-

gliaria, e l’archibugeria con i gridi di Turchi, e il rumor dell’armi dentro e 

di fuore unito con gli strilli delle donne, era cresciuto tanto, che era cosa 

di gran spavento, e mentre gli offensori, e i difensori, aitati fin dalle donne, 

si maneggiavano con grande ardire» (Roseo, 1581, f. 48v). 

Este pasaje es citado también por Marinelli, no por casualidad, en el 

capítulo VII dedicado a la habilidad de las mujeres en la guerra («Delle 

donne nell’arte militare, e nel guerreggiare illustri e famose», donde se hace 

 
26 «Nella Cité la figura di Semiramide è vista soprattutto come la vedova eroica che sa governare e com-
battere con audacia» (Caraffi, 2004, 595). 
27 Cuya fuente puede rastrearse en la relación del asedio escrita por Balbi da Correggio (1567, 26v): 
«Embió tambien a mandar que todas las mugeres, niños, y viejos que avía en el fosso que se avía retirado 
allí de otros lugares que se passassen al Burgo, y que la gente que pudiesse pelear y trabajar, se quedasse, 
de modo que quando los turcos llegaron sobre Santelmo, avía ochocientos hombres dentro para pelear».  



 
 

Giulia Lucchesi 

 191 

referencia también a Semíramis, f. 29r): «Ove rimangono le donne di 

Malta? Le quali in compagnia degli uomini guerreggiando, si portorno va-

lorosamente, e fracassorno i Turchi, come dice Mambrin Roseo; e con 

gridi gli spaventorno» (La nobiltà, f. 31v). 

Las citas de Marinelli a las obras de Roseo demuestran la recepción 

que tuvieron las palabras del autor de Fabriano. Sus mujeres, descritas a 

medio camino entre la tradición medieval y la modernidad cortesana, re-

flejan aquel cambio que también el dinámico círculo cultural europeo de 

la querelle des femmes comenzaba a mostrar al mundo a través de las obras 

de sus escritoras. Roseo, a mediados del siglo XVI, era sin duda muy cons-

ciente tanto del tipo de público al que debía dirigirse (por tanto, también 

al femenino) como de su rol como literato cortesano y, quizá incluso, 

como preceptor de una joven Clarice dell’Anguillara. El público femenino, 

como demuestra la obra de Lucrezia Marinelli, supo captar la modernidad 

de sus figuras femeninas, hasta el punto de apropiárselas en el seno del 

debate cultural sobre los sexos. 

En conclusión, en sus novelas de caballerías, Mambrino Roseo ma-

nifiesta una evolución cultural de los paradigmas medievales que habían 

caracterizado a los personajes femeninos y los fija por escrito: las mujeres 

que describe reflejan, por tanto, esa tensión entre la Edad Media y el siglo 

XVI, entre tradición e innovación literaria, que la querelle des femmes seguiría 

promoviendo a lo largo del siglo siguiente. Mujeres que viajan (Aurora), 

que buscan justicia (Argenta, Lucila), que combaten (Rosaviva y las ama-

zonas) y que defienden el trono (la reina Gridonia) son personajes nacidos 

de la tradición, pero que presentan rasgos más cortesanos, hasta el punto 

de convertirse en modelos virtuosos de conducta para las lectoras. Es po-

sible afirmar que Roseo alcanzó su propósito didáctico y que sus palabras 

(las mujeres tal como las describía en sus novelas de caballería y en sus 

obras historiográficas) inspiraron al público adecuado, aquel que, armado 

de pluma y cultura, defendía el derecho a una mayor libertad femenina: 

Lucrezia Marinelli y sus lectoras.    

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 192 

Bibliografía citada 

 

 

Inferno = Alighieri, Dante, La Divina Commedia. Inferno, Milano, Istituto della 

Enciclopedia italiana / Mondadori, 2005. 

Aguilar Perdomo, María del Rosario, «Las doncellas seductoras y requeri-

doras de amor en los libros de caballerías españoles», Voz y Letra: 

revista de literatura, 15 (2004), pp. 3-24. 

Arte nuevo = Lope de Vega, Arte nuevo de hacer comedias en este tiempo, ed. 

Enrique García Santo-Tomás, Madrid, Cátedra, 2006. 

Beltrán, Rafael, «Cinco mujeres activas en el Tirant lo Blanc: contra el este-

reotipo de la sumisión amorosa en el libro de caballerías», en Amadís 

y sus libros: 500 años, ed. Aurelio González y Axayácatl Campos García 

Rojas, México D.F., El Colegio de México, Centro de Estudios Lin-

güísticos y Literarios, 2009, pp. 241-276. 

Bognolo, Anna, «I libros de caballerías tra la fine del Medioevo e la discus-

sione cinquecentesca sul “romanzo”», en Fine secolo e scrittura: dal Me-

dioevo ai giorni nostri, Atti del XVIII Convegno dell’AISPI, Roma, Bulzoni, 

1999, pp. 81-91.  URL: <http://cvc.cervantes.es/litera-

tura/aispi/pdf/11/11_079.pdf>.  

 —, «Vida y obra de Mambrino Roseo da Fabriano, autor de libros de 

caballerías», eHumanista. Journal of Iberian Studies, 16 (2010), pp. 77-98. 

URL: <https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/se-

cure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/vol-

ume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf> (cons. 10/06/2025). 

—, «Di maliarde, profetesse e illusioniste. Le incantatrici dello Sferamundi 

di Grecia» en Ogni onda si rinnova. Studi di ispanistica offerti a Giovanni 

Caravaggi, ed. Andrea Baldissera, Giuseppe Mazzocchi y Paolo Pinta-

cuda, Como-Pavia, Ibis, 2011, pp. 485-499. 

—, «Reti di libri, libri in rete. Libros de caballerías tra Italia e Spagna», 

Trayectorias literarias hispánicas: redes, irradiaciones y confluencias, Roma, 

http://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/11/11_079.pdf
http://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/11/11_079.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf


 
 

Giulia Lucchesi 

 193 

AISPI Edizioni, 2018, pp. 91-106. URL: <https://cvc.cervan-

tes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf> (cons. 

10/06/2025). 

—, «La aventura como final feliz. Los motivos de las mujeres agredidas en 

los libros de caballerías del Proyecto Mambrino», eHumanista, 58 

(2024), pp. 102-117. URL: <https://www.ehumanista.ucsb.edu/si-

tes/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf> (cons. 

10/06/2025). 

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro español: siglos 

XVI-XVII, Madrid, Revista de occidente, 1955. 

Caraffi, Patrizia, «Christine de Pizan e la "Città delle Dame"», en Lo Spazio 

Letterario. Il Medioevo Volgare, ed. Piero Boitani, Mario Mancini y Al-

berto Varvaro, Roma, Salerno Editrice, 2004, vol. 4, pp. 573-596. 

Caravale, Giorgio, Libri pericolosi. Censura e cultura italiana in età moderna, 

Bari/Roma, Laterza, 2022. 

Da Correggio, Balbi, La verdadera relación de todo lo que este año de M.D.LXV. 

ha sucedido en la Isla de Malta, dende antes que la armada del gran turco Soli-

mán llegasse sobre ella, hasta la llegada del socorro postrero del poderosíssimo y 

catholico Rey de España don Phelipe nuestro señor segundo deste nombre. Reco-

gida por Francisco Balbi de Correggio en todo el sitio Soldado, Alcalá de He-

nares, Juan de Villanueva, 1567. 

Epifani, Maria Antonietta, «Semiramide: poliedro dal tragico destino», Ma-

gazine Treccani. Lingua italiana (2023), en línea. URL : 

<https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melo-

dramma/2_Epifani.html> (cons. 10/06/2025).   

Flor. = Mambrino Roseo da Fabriano, Il Cavallier Flortir [...], Venezia, Mi-

chele Tramezzino, 1554. 

Flor. II = Mambrino Roseo da Fabriano, Libro secondo del valoroso cavallier 

Flortir [...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Fragnito, Gigliola, Rinascimento perduto. La letteratura italiana sotto gli occhi dei 

censori (secoli XV-XVII), Bologna, Mulino, 2019. 

https://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf
https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melodramma/2_Epifani.html
https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melodramma/2_Epifani.html


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 194 

Gholsorkhi, Shohreh, «Pari Khan Khanum: A Masterful Safavid Princess», 

Iranian Studies, 28 (1995), pp. 143-156. 

González, Lola, «La mujer vestida de hombre. Aproximación a una revi-

sión del tópico a la luz de la práctica escénica», en Memoria de la pala-

bra: actas del VI Congreso de la Asociación Internacional Siglo de Oro, ed. 

Francisco Domínguez Matito, María Luisa Lobato López, Bur-

gos/La Rioja, Iberoamericana/Vervuert/Fundación San Millán de la 

Cogolla, 2004, pp. 905-916. 

Haro Cortés, Marta., «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y don-

cellas en el Amadís de Gaula», en Literatura de caballerías y orígenes de la 

novela, ed. Rafael Beltrán, València, Universitat de València, 1998, pp. 

181-217. 

La Nobiltà = Marinelli, Lucrezia, La nobiltà, et l’eccellenza delle donne, co’ difetti, 

e mancamenti de gli huomini […], Venezia, Giovan Battista Ciotti Senese, 

1600. 

Lucía Megías, José Manuel y Emilio J. Sales Dasí, «Los personajes en los 

libros de caballerías», en Libros de cavballerías castellanos. 4. Personajes y 

geografía novelesca, coord. Daniel Gutiérrez Trápaga, Valencia, Pro-

yecto Parnaseo de la Universitat de València, 2021, pp. 5-38. URL: 

<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Per-

sonajes> (cons. 10/06/2025). 

Luna Mariscal, Karla Xiomara, «Hacia una tipología del personaje feme-

nino en las historias caballerescas breves», en Estudios de literatura me-

dieval. 25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval: 25 años de 

la AHLM, coord. Antonia Martínez Pérez y Ana Luisa Baquero Es-

cudero, Murcia, Universidad de Murcia, Servicio de Publicaciones, 

2012, pp. 601-611. 

Manzanilla Mancilla, Nashielli, «Construcción de la doncella guerrera en la 

primera parte del Florisel de Niquea», en Lisuarte de Grecia y sus libros: 

500 años, ed. Karla Xiomara Luna Mariscal, Axayácatl Campos García 

Rojas y Aurelio González, México D.F., El Colegio de México, Cen-

tro de Estudios Lingüísticos y Literarios, 2017, pp. 227-250. 

https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Personajes
https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Personajes


 
 

Giulia Lucchesi 

 195 

Marín Pina, María Carmen, «Aproximación al tema de la virgo bellatrix en 

los libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

—, «La mujer y los libros de caballerías: Notas para el estudio de la recep-

ción del género caballeresco entre el público femenino», Revista de 

Literatura Medieval, 3 (1991), pp. 129-148. 

—, Páginas de sueños. Estudios sobre los libros de caballerías castellanos, Zaragoza, 

Institución Fernando el Católico (C.S.I.C.), 2011. 

Palm. II = Mambrino Roseo da Fabriano, Il secondo libro di Palmerino di Oliva 

[...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Pastor, Ludwig von, Storia dei papi dalla fine del Medio Evo [...]. Volume VI: 

Storia dei papi nel periodo della Riforma e restaurazione cattolica: Giulio III, 

Marcello II e Paolo IV: (1550-1559), ed. Angelo Mercati, Roma, Des-

clée, 1927. 

Pizan, Christine de, Le livre de la cité des dames, ed. Thérèse Moreau y Eric 

Hicks, Paris, Stock, 1986. 

Platir = Platir, ed. María Carmen Marín Pina, Alcalá de Henares, Centro de 

Estudios Cervantinos, 1997. 

Plat. II = Mambrino Roseo da Fabriano, La seconda parte [...] di Platir, Ve-

nezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Plebani, Tiziana, Le scritture delle donne in Europa. Pratiche quotidiane e ambizioni 

letterarie (secoli XIII-XX), Roma, Carocci, 2019. 

Prim. IV = Mambrino Roseo da Fabriano, La quarta parte del libro di Prima-

leone [...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Prosperi, Adriano, Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, missionari, To-

rino, Einaudi, 1996. 

Repertorio Amadis di Gaula = Bognolo, Anna, Giovanni Cara y Stefano Neri, 

Repertorio delle continuazioni italiane ai romanzi cavallereschi spagnoli. Ciclo di 

Amadis di Gaula, Roma, Bulzoni, 2013. 

Repertorio Palmerino di Oliva = Bognolo, Anna, Stefano Neri, Paola Bellomi 

y Federica Zoppi, Repertorio delle continuazioni italiane ai romanzi cavalle-

reschi spagnoli. Ciclo di Palmerino d’Oliva, Roma, Bulzoni, 2025. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 196 

Roseo, Mambrino, Institutione del prencipe christiano, di Mambrino Roseo, Roma, 

Girolama Cartolari, 1543.  

—, La selva di varia lettione di Pietro Messia di Seviglia tradotta nella lingua italiana 

per Mambrino da Fabriano, Venezia, Michele Tramezzino, 1544. 

—, Supplemento ouero quinto volume delle Historie del mondo, di m. Mambrino Roseo 

da Fabriano. Qual segue la terza parte da lui aggiunta alla notabile Historia di 

m. Giouanni Tarchagnota, [1581], in Tarcagnota, Giovanni, Delle historie 

del mondo […]. Con la giunta del quinto volume, nuouamente posto in luce, 

Venezia, eredi di Francesco e Michiel Tramezini, 1581. 

Sarmati, Elisabetta, Le critiche ai libri di cavalleria nel Cinquecento spagnolo (con 

uno sguardo sul Seicento). Un’analisi testuale, Pisa, Giardini editori, 1996. 

Tippelskirch, Xenia von, Sotto controllo. Letture femminili in Italia nella prima 

età moderna, Roma, Viella, 2011. 

Trujillo, José Ramón, «Mujer y violencia en los libros de caballerías», Edad 

de Oro, 26 (2007), pp. 249-314. URL: <https://revistas.uam.es/eda-

doro/issue/view/edadoro2007-26> (cons. 10/06/2025). 

Trujillo Maza, María Cecilia, «Los usos y gustos literarios de la aristocracia 

femenina a finales del siglo XVI», en Estudios sobre la Edad Media, el 

Renacimiento y la temprana modernidad, coord. Jimena Gamba Corradine 

y Francisco Bautista Pérez, San Millán de la Cogolla/Salamanca, Ins-

tituto Biblioteca Hispánica del Cilengua/Sociedad de Estudios Me-

dievales y Renacentistas/Seminario de Estudios Medievales y Rena-

centistas, 2010, pp. 783-791. 

Zoppi, Federica, «Aproximación al estudio de los motivos cómicos en los 

libros de caballerías: unos ejemplos de los Palmerines italianos», Histo-

rias Fingidas, 7 (2019), pp. 313-340. DOI: 

<http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/95> (cons. 06/06/2025). 

—, «Risa y mujer: motivos de humorismo femenino en el ciclo de los Pal-

merines», Historias Fingidas, 8 (2020), pp. 223-255. DOI: 

<http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/156> (cons. 

06/06/2025).  

https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2007-26
https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2007-26
http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/95
http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/156


 
 

Giulia Lucchesi 

 197 

—, «El mito de Fedra en la literatura caballeresca: relectura de un para-

digma mitológico femenino en el Flortir (1554) de Mambrino Roseo 

da Fabriano», Atalaya, 23 (2023), en línea. DOI: 

<https://doi.org/10.4000/atalaya.6567> (cons. 06/06/2025). 

https://doi.org/10.4000/atalaya.6567

