
 

Elisabetta Sarmati, «Del «encantamiento» al «desencantamiento» del mundo. Metamorfosis del motivo 
de la aventure en las reescrituras modernas de materia caballeresca», Historias Fingidas, Número Especial 
3 (2025): Diálogos caballerescos / Dialoghi cavallereschi, pp. 141-163.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1710  - ISSN 2284-2667. 

141 

 

 
Del «encantamiento» al «desencantamiento» del mundo. 

Metamorfosis del motivo de la aventure en las reescrituras 
modernas de materia caballeresca 

  
 

Elisabetta Sarmati * 
(La Sapienza Università di Roma) 

 
 

Abstract 

 
A la luz de la noción de «desencantamiento del mundo» elaborada por el filósofo Max Weber a princi-
pios del siglo XX, se pasa revista al motivo de la aventure en las reescrituras modernas de los Libros de 
caballerías, utilizando el corpus recopilado en la plataforma AmadissigloXX. 
Palabras clave: Libros de caballerías, reescrituras, siglos XIX-XXI, desencantamiento del mundo, moti-
vos, aventure.  
 
 
In light of the notion of «disenchantment of the world», developed by the philosopher Max Weber at 
the beginning of the 20th century, the motif of adventure in the modern rewritings of the Books of 
Chivalry is reviewed, using the corpus compiled on the platform AmadissigloXX. 
Keywords: Books of chivalry, rewritings, 19th-21st centuries, disenchantment of the world, motifs, aven-
ture.  
 

 
 

 

 

§ 

 

 

 
* El presente artículo se inscribe en el proyecto PRIN 2017: Progetti di Rilevante Interesse Nazionale del 
Ministero dell’Università e della Ricerca, titulado Mapping Chivalry. Spanish Romances of Chivalry from Renaissance 
to 21st Century: a Digital Approach (2017JA5XAR) (coord. Anna Bognolo).  
 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1710


Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

142 

 

Introducción 
 
La fortuna de la materia caballeresca en la narrativa moderna y con-

temporánea no es fenómeno esporádico.  De hecho, aunque a primera 
vista el arquetipo caballeresco medieval y aurisecular pueda parecer obso-
leto y, sobre todo, inadecuado para representar el mundo actual, el número 
de reescrituras de inspiración arturiana y amadisiana, que se suceden desde 
mediados del siglo XIX hasta el umbral de nuestros días, es de tales pro-
porciones que no solo no puede tildarse de fenómeno ocasional, sino que 
induce también a los estudiosos a indagarlo a nivel sistémico. Algunos crí-
ticos, como Sanz Villanueva (2010, 41 y 79), han hablado, por lo tanto, de 
un verdadero y «sorprendente revival» a propósito de la «seducción» que 
el mundo caballeresco ejerció, por ejemplo, en autores de los años 40 y 
50, como Ángel Pascual, Álvaro Cunqueiro, Rafael Sánchez Mazas, Gon-
zalo Torrente Ballester y Joan Perucho1. En realidad las reescrituras caba-
llerescas modernas van más allá de mediados del siglo XX y llegan a 
nuestros días en experimentaciones de acusada originalidad, que se plan-
tean, a veces, también en abierta polémica con las poéticas dominantes, 
denunciando una insatisfacción con la estética realista en sus diversas ma-
nifestaciones histórico-literarias2: costumbrismo y naturalismo de finales 
del siglo XIX, tremendismo de los años 40, novela social y literatura engagé 
de los años 50, memorialismo de la novela contemporánea, etc. Escribe 
Pérez Abellán: «La recuperación de las trazas del viejo romance caballe-
resco se produce en un contexto de renovación formal y estilística que 
demanda el apoyo o la permeabilidad de nuevos subgéneros como la no-
vela lírica, la histórica contemporánea, la estética de lo real maravilloso 

 
1 Para una lista y un detallado análisis de las reescrituras caballeresca de época contemporánea v. Sarmati 
2021 y, sobre todo, Sarmati, 2023, 464-465 y la plataforma AmadissigloXX: < https://amadissi-
gloxx.mappingchivalry.dlls.univ+r.it/corpus-de-las-reescrituras >. En lo específico, para el revival de la 
materia arturiana en España, v., en cambio, Zarandona Fernández (2007a; 2007b; 2011-2012). 
2 Léase a propósito, lo que escribe Luis Valera en la introducción a Del antaño quimérico (1905), una 
colección de cinco cuentos maravillosos, dos de los cuales: Edirn y la hamadríada e Historia del Rey Ardido 
y la Princesa Flor de Ensueño, recrean contextos caballerescos: «En [...] Del antaño quimérico [...] parece que 
el Marqués trata de aplicar un enérgico remedio, capaz de ejercer en el ánimo de los lectores una salu-
dable reacción contra el naturalismo, hoy ya no tan boyante como en los días del auge de la antiestética 
escuela de Zola» (Valera, 1907).  

https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univ+r.it/corpus-de-las-reescrituras
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univ+r.it/corpus-de-las-reescrituras


Elisabetta Sarmati 

143 
 

importada del «lado de allá» e inserta en el de «acá», el roman fusion finise-
cular o el halo de los cuentos tradicionales» (2017). 

Recientemente, gracias al proyecto AmadissigloXX3, ha sido posible 
recolectar un corpus de casi sesenta títulos que remodelan el patrón caba-
lleresco bretón e ibérico con segmentos temporales de particular boga:  

1. una primera producción finisecular que abarca los treinta años 
1899-1929, en la que el imaginario caballeresco, a raíz de la crisis 
finisecular, se pone al servicio de instancias de renovación social y 
cultural de origen krausista y regeneracionista, marcando una frac-
tura con la poética realista de finales del siglo XIX, como es el caso 
de la novela de Juan Valera Morsamor (1899) (Valera, 1984) y de El 
caballero encantado de Benito Pérez Galdós (1909) (cfr. Galdós, 2006). 

2. Una serie de reescrituras que se remontan a los años 40 del siglo 
pasado y que, en pleno tremendismo, recuperan el modelo del ca-
ballero medieval con fines propagandísticos para la reconstrucción 
de un ideario conservador-falangista. Tengamos en cuenta en con-
creto la trilogía de Ángel María Pascual: Amadís, 1943, Don Tritonel 
de España, 1944, y San Jorge o la política del dragón, 1949) (cfr. Pascual, 
2002). 

3. Un tercer núcleo de reescrituras de mediados de siglo con autores 
destacados del realismo crítico y social como Ignacio Aldecoa, con 
el emblemático cuento Amadís (1968) (Aldecoa, 1973), y escritores 
como Álvaro Cunqueiro y Joan Perucho que, con sus Merlín y familia 
(1955) (Cunqueiro, 2003) y Libro de caballerías (1957) (Perucho, 
1968), merecieron el título de precursores españoles de la corriente 
hispanoamericana del «realismo mágico». 

4. Un cuarto momento, ya de las primeras décadas de nuestro siglo, 
caracterizado por la presencia de escritores como Manuel Vázquez 
Montalbán con su Erec y Enide (Vázquez Montalbán, 2002) y Gus-
tavo Martín Garzo con Los amores imprudentes (Martín Garzo, 2004), 

 
3 El proyecto AmadissigloXX, nacido en el ámbito de Mapping Chivalry (v. aquí nt. 1), es una 
herramienta digital que, a partir del impacto que la poética de inspiración caballeresca tuvo en 
la narrativa de los siglos XX y XXI, propone una base de datos de las reescrituras modernas 
de la narrativa caballeresca española y del Don Quijote, v. https://amadissigloxx.mappingchi-
valry.dlls.univr.it/ 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

144 

 

y por una inédita presencia de escritoras y de escrituras caballerescas 
con protagonismo femenino (Ana María Matute, Olvidado Rey Gudú; 
Soledad Puértolas, La rosa de plata; Rosa Montero, Historia del rey 
Transparente, etc.) (Matute, 1996; Puértolas, 1999; Montero 2005). 

 
En la producción examinada se puede afirmar que los espacios de 

contigüidad entre romance y novel4 son más numerosos de lo que se supone 
comúnmente5 y que, incluso mucho más allá del siglo XX, el patrón he-
roico-caballeresco demuestra esa «versatilidad» que Davide Savio, estu-
dioso del mismo fenómeno en el área italiana, le atribuye desde su origen: 
«Nel corso della sua storia plurisecolare, la materia cavalleresca si è fatta 
raccontare in prosa e in versi, oralmente e per iscritto, nelle piazze e nelle 
corti, da giullari e da eruditi, per il popolo e per l’aristocrazia. In tutte le 
lingue: d’oïl, castigliano, franco-veneto, emiliano illustre, toscano e latino 
maccheronico. Attraversando tutte le forme e tutti i generi» (Savio, 2020, 
11). En este sentido, además de buscar la continuidad dentro de la tradi-
ción, es crucial adoptar una inversión de perspectiva y dar cuenta también 
de las discontinuidades que inevitablemente surgen entre el paradigma me-
dieval y aurisecular y su recreación moderna. Será precisamente el estudio 
de estas discontinuidades lo que nos permitirá reconocer la presencia de 
una reconversión semántica, a veces incluso radical, del patrón emulado.   

 
 

 
4 Para los términos romance y novel v. el ensayo fundacional Progress of Romance de Clara Reeve 
(1785). Reeve denomina romance la novela caracterizada por «personas y cosas fabulosas» 
(donde podemos colocar los libros de caballerías y básicamente sus reescrituras modernas), 
para diferenciarlo de su contraparte realista: el novel: «the Romance is an heroic fable – escribe 
Reeve -, which treats of fabulous persons and things. The Novel is a picture of real life and 
manners, and of the times in which it is written. The Romance in lofty and elevated language, 
describes what never happened nor is likely to happen. The Novel gives a familiar relation of 
such things, as pass every day before our eyes, such as may happen to our friend, or to our-
selves», cfr. Reeve, 1785, I, 111. 
5 Escribe Molinas Porras: «El lugar común que opone el realismo y lo fantástico resulta un 
tópico insostenible. Por el contrario, en el contexto de las letras occidentales, algunos de los 
mejores relatos fantásticos fueron escritos por autores relacionados con el movimiento realista. 
Balzac, Dickens, Maupassant, Gogol o Alarcón confirman que el interés por lo fantástico y lo 
sobrenatural no es exclusivo de Poe, Hoffmann, Espronceda o Bécquer» (2006, 21).  



Elisabetta Sarmati 

145 
 

«Desencantamiento del mundo» y metamorfosis del motivo de la 
aventure  

 
Para examinar la transformación del arquetipo caballeresco en las re-

escrituras modernas y contemporáneas desde una perspectiva diacrónica, 
puede revelarse esencial observar la evolución del motivo de la aventure 
caballeresca, principio estructural básico de una producción narrativa que, 
«frente a la ética de la acción voluntaria de la épica», «introduce una ética 
del acontecimiento» (Trujillo, 2018, 34). En tanto que evento proyectado 
hacia el futuro y orientado a restablecer un orden momentáneamente al-
terado6, la aventura en el relato caballeresco antiguo se caracteriza a me-
nudo por una irrupción de lo «inaudito», de lo «maravilloso». Prodigios y 
acontecimientos extraordinarios constituyen un componente medular 
tanto del roman caballeresco-cortés como de los ciclos ibéricos7, convir-
tiendo a los héroes que se miden y superan hechizos y maravillas en seres 
superiores, pertenecientes a una élite de elegidos. Como escribe Francesco 
Orlando: «sette secoli prima dell’imporsi del romanzo moderno, Chrétien 
de Troyes faceva del soprannaturale, quello della materia di Bretagna, un 
ingrediente essenziale dell’età dell’oro della narrativa in volgare» (Orlando, 
2017, 6-7)8. ¿Cómo se transforma la aventura maravillosa en la narrativa 
caballeresca en el siglo XX y en los albores del tercer Milenio? ¿Qué espa-
cio ocupan los eventos sobrenaturales en las recreaciones caballerescas ac-
tuales? 

 
6 «Aventura», de adventura, como forma neutra y plural del participio futuro del verbo advenire, 
esto es «lo que va a venir». La naturaleza de la aventura caballeresca ha sido objeto de varias 
tentativas de definición. Cfr., entre otros, Locatelli (1951), Köler (1970), Durán (1973), 
Zumthor (1973) y Trujillo (2018). 
7 Para un estudio de lo «maravilloso» y su componente espectacular en la narrativa caballeresca 
española aurisecular v. Bognolo, 1997 y Neri, 2007. Para un análisis del componente mágico 
en la materia arturiana ibérica, v., otra vez, Trujillo, 2008. 
8 Sobre los conceptos de «sobrenatural» y «maravilloso» se remite a los ensayos seminales de 
Caillois (1991) y Todorov (1980), que los definen a partir de la moderna noción de fantástico. 
Según Caillois lo maravilloso se une al mundo real sin perturbarlo y sin destruir su coherencia 
(Caillos, 1991, 19). Con Caillois concuerda Todorov cuando aclara que los elementos sobre-
naturales no provocan ninguna reacción en los lectores que aceptan, sin interrogarse, las nue-
vas leyes de naturaleza mediante las cuales el fenómeno sobrenatural puede ser explicado 
(Todorov, 1980, 31). 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

146 

 

La categoría de «aventura desencantada», con la que el crítico Ferdi-
nando Raffaele resume la operación llevada a cabo por Manuel Vázquez 
Montalbán en su reescritura del Erec de Chrétien de Troyes (Raffaele, 
2011; Vázquez Montalbán, 2002), se revela un prolífico punto de partida 
para aproximarse al tema de la aventura en las modernas recreaciones de 
los mitos artúricos y del paradigma amadisiano y para establecer una posi-
ble tipología de textos, partiendo precisamente de su grado de implicación 
con el componente sobrenatural o preternatural9 de las peripecias relata-
das. Para ello, en el corpus recolectado es posible distinguir cinco catego-
rías que van desde novelas y relatos que no admiten ninguna infracción a 
las «leyes de la realidad», hasta narraciones que, emulando la aventura ma-
ravillosa del roman medieval y de los sucesivos ciclos ibéricos, la reinter-
pretan de acuerdo con la sensibilidad moderna. Los niveles que 
contemplo, por lo tanto, van del mayor al menor grado de «desencanta-
miento» y de «domesticación» del elemento maravilloso, según una clasi-
ficación de las aventuras que puede esquematizarse de la forma siguiente: 

 
­ aventura sin mirabilia 
­ aventura y sátira de las costumbres 
­ aventura onírica, alucinatoria y los engaños de la memoria 
­ aventura y técnica del contrapunto: entre lo real y lo fabuloso 
­ aventura maravillosa, mythical method y desengaño 

 
a) Aventura sin mirabilia 

Como es notorio, el concepto de «desencanto» o «desencantamiento» 
del mundo (en alemán «Entzauberung der Welt») fue elaborado por el so-
ciólogo alemán Max Weber en su famoso ensayo de 1919 titulado La ciencia 
como profesión (Wissenschaft als Beruf) (Weber, 1981). Weber, que se interro-
gaba sobre las repercusiones de la modernidad en la cosmovisión de las 
sociedades contemporáneas, destacaba los graduales procesos de raciona-
lización, intelectualización y desmitificación que han interesado a la cultura 

 
9 Llamamos sobrenaturales a los eventos extraordinarios que se atribuyen a la esfera de lo 
divino. Con el término «preternatural» hoy se prefiere indicar, en cambio, fenómenos que van 
más allá de los límites «naturales», sin tener necesariamente carácter místico o religioso. 



Elisabetta Sarmati 

147 
 

occidental con el progresivo madurar del espíritu crítico moderno. El fi-
lósofo alemán explicaba así el pasaje de las sociedades tradicionales, con 
sus creencias religiosas, mágicas y animistas, a las sociedades occidentales 
actuales que, en cambio, repudian, en nombre del conocimiento racional 
y científico, la existencia de fenómenos cuya demostración se ubique más 
allá del orden natural de las cosas. Weber, de familia calvinista, fechó el 
inicio de este proceso de «desencantamiento» en la revolución protestante. 
Críticos posteriores, como Orlando, identifican el pasaje decisivo en la 
época de la Ilustración (Orlando, 2017)10.  

Entre las reescrituras más recientes del roman arturiano, el Erec y Enide 
de Vázquez Montalbán es la novela que más emblemáticamente representa 
la posibilidad de refuncionalizar los mitos de la materia de Bretaña re-
creando un universo narrativo sin mirabilia. Aquí, «lo specchio del mito 
medievale» es funcional a un relato totalmente «improntato a una weltan-
shauung che ha fra i suoi tratti caratterizzanti la critica radicale nei confronti 
della società occidentale e dei suoi valori di riferimento» (Raffaele, 2011, 
141). En la novela del padre de Pepe Carvalho la estructura narrativa del 
primer roman de Chrétien (en sus episodios más destacados, como los del 
enano, el de los tres y luego cinco asaltantes, el del rey irlandés Guivret, 
hasta la aventura final de la Joie de la Cort) se refleja puntualmente en la 
historia de Pedro y Miriam, dos jóvenes médicos voluntarios de una ONG 
que opera en los bosques de Guatemala al servicio de la población indí-
gena. Sin embargo, todas las vicisitudes de los dos colaboradores, los nue-
vos Erec y Enide del siglo XXI, encajan en una perspectiva histórica real, 
totalmente reconocible y humana, la de nuestros días, de la que se ha eli-
minado toda dimensión maravillosa.  Es el propio profesor Matasanz, pro-
tagonista de la novela y especialista en ficción artúrica, quien, en la 
disertación que sellará una honorable carrera académica, propone para la 
novela de Chrétien la posibilidad de un ‘juego de transposición de épocas’, 

 
10 En literatura, el pasaje crucial hacia una representación de un mundo sin «maravilla» se puede fechar 
con el nacimiento de la novela burguesa decimonónica, dejando de lado la picaresca y el Quijote, que se 
consideran como sus precursores. Para un estudio de la relación entre naturaleza, magia y arte en 
Boiardo y Ariosto, a la luz de la teoría weberiana y del concepto de «soprannaturale d’indulgenza» de 
Orlando (2017), v.  Confalonieri (2021). 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

148 

 

favorecido por la presencia de prototipos de comportamiento que superan 
la contingencia: 
 

Si se pudiera aceptar, a manera de hipótesis lúdica, el juego de transposición de 
épocas, yo afirmaría que Erec y Enide podría ser la novela más imperecedera de 
todas las de Chrétien porque es una fábula en la que los elementos arcaizantes 
pueden tener una lectura simbólica adaptada a la conciencia receptiva de los seres 
humanos de hoy [...]. Hagamos un repaso de iconos excepcionales, como los 
enanos, los caballeros ladrones, los cinco caballeros agresivos, el conde de Gal-
ván, el rey Guivrete el Pequeño, gigantes felones, el conde de Limours, el com-
bate final para liberar a Maboagraín de su encantamiento, todos ellos, a pesar del 
hieratismo descriptivo que caracteriza el renacimiento de la novela en la Baja 
Edad Media, son prototipos de conducta por encima de las épocas [...] (Vázquez 
Montalbán, 2002, 104-105). 

 
El mito medieval se traslada aquí de la civilización cortesana al 

mundo contemporáneo. Se trata de una trasposición cuyo mensaje es una 
declaración de confianza y de esperanza hacia aquellos jóvenes que, como 
Pedro y su pareja Miriam, transforman la aventura del roman cortés, que es 
prueba individual con miras a un camino de perfección interior, en un 
compromiso moral, civil e incluso sentimental, que da vida a una nueva 
epopeya de lo ‘cotidiano’. 

El montalbaniano ‘juego de transposición de épocas’ está presente, 
en diferentes grados y formas, en otras reescrituras que recuperan los va-
lores de referencia de la fuente caballeresca, si no precisamente la lección 
moral (el sen de Chrétien), para ubicarlos en los contextos histórico-cultu-
rales de sus años. Como en el Erec de Vázquez Montalbán, en estas narra-
ciones toda dimensión extraordinaria que trascienda los límites de la 
experiencia y del conocimiento humanos está ausente. Es el caso del Ama-
dís de Ángel María Pascual (Pascual, 2002), obra en la que el ethos de la 
caballería literaria es adaptado, con forzamiento incuestionable (véase la 
exaltación de la virilidad, la marcialidad y el gesto heroico), a la ideología y 
retórica de los valores falangistas de la primera posguerra, de la que Sán-
chez-Mazas fue el ideólogo y a la que Pascual se afilió muy temprana-
mente. «¿Habrá terminado la historia de Amadís de Gaula?» (Pascual, 
2002, 105), se pregunta el personaje del escritor Garci Rodríguez de Mon-



Elisabetta Sarmati 

149 
 

talvo en el capítulo V de la reescritura epónima. La respuesta que da Pas-
cual al interrogante de Montalvo, en esta curiosa relación a distancia entre 
el autor renacentista y su continuador moderno, parece afirmativa. De he-
cho, en los capítulos sucesivos de la novela, se asiste a un repetido juego 
de saltos temporales que llevan las peripecias del héroe de Montalvo del 
fantástico mundo medieval a la España contemporánea. Así Amadís viene 
a encarnar para Ángel María Pascual el símbolo de una concepción de vida 
como milicia: el héroe de Montalvo se verá encarnado en el Gran Capitán 
Gonzalo Fernández de Córdoba (1453-1515), en el emperador Carlos V 
(con el papa Alejandro VI bajo la apariencia del emperador romano Patín), 
y por último en el mismo fundador de la Falange española José Antonio 
Primo de Rivera y en el caudillo Francisco Franco. 

A un desplazamiento del mito a la historia contemporánea se asiste 
también en Los amores imprudentes, novela de 2004 de Gustavo Martín 
Garzo que, como tanta producción reciente sobre la guerra civil española, 
se estructura como un thriller en el que la narradora, una joven mujer de 
nuestros tiempos, investiga un misterioso crimen ocurrido en la España 
de la primera posguerra. En la novela de Martín Garzo, la historia del ca-
ballero Lohengrin y de su amada Elsa de Brabante del Parzival de Wolfram 
von Eschenbach, que inspiró el libreto de ópera de Lohengrin (1850) de 
Richard Wagner, está tematizada en diferentes niveles narrativos: 1) a tra-
vés de la mención de objetos y lugares que explícitamente aluden al caba-
llero de Eschenbach; 2) con el paralelismo entre la pareja de Lohengrin y 
Elsa del poema medieval y la de Andrés y Gloria de la novela de Martín 
Garzo, cuya historia de amor, como la del caballero del cisne y de su es-
posa Elsa, se ve socavada por un secreto (Gloria se ve obligada a ceder a 
los avances de un coronel de la fuerza aérea alemana para salvar la vida a 
su compañero Andrés); 3) a través del comentario que dos de los perso-
najes de Los amores imprudentes, la protagonista, una joven francesa en busca 
de su memoria familiar, y el farmacéutico Federico, nostálgico del na-
zismo, hacen escuchando en diversos momentos la ópera de Wagner (Gó-
mez L-Quiñones, 2024b), como en el pasaje a continuación: 
 

La música no había dejado de sonar en ese tiempo, pero solo entonces Federico 
se dirigió al tocadiscos y aumentó su volumen. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

150 

 

-Escuche. 
Era la escena en que Lohengrin, después de descender de su barca, se dirigía a 
Elsa para ver si era merecedora de su protección. Elsa se ofrecía a él como es-
posa, en cuerpo y alma, y era entonces cuando Lohengrin le pedía que le prome-
tiera que jamás intentaría adivinar de dónde venía, ni cuál era su nombre y su 
linaje. El tema característico, formado por siete notas, se repetía varias veces, 
dando a entender la importancia que tenía para Lohengrin que aquella condición 
se cumpliera (Martín Garzo, 2004, 89). 

 
b) Aventura y sátira de costumbres 

 
La perspectiva del desencanto de la aventura atañe también a algunas 

reescrituras que no se apropian del referente caballeresco, como en los 
casos recién descritos de Vázquez Montalbán, Pascual o Martín Garzo, 
para recuperar su lección moral según un principio que podríamos definir 
como «ahora como entonces», sino más bien para «desenmascarar» e in-
terpretar las contradicciones de nuestro tiempo. Así, el imaginario corte-
sano vuelve a hablar a la modernidad en clave antimaterialista, antiutilitaria 
y anticonsumista, denunciando las amenazas del progreso tecnológico y 
del poder económico, entendido como vaciamiento de las exigencias mo-
rales y espirituales del hombre, en un discurso que, a través de la «subver-
sión», a menudo paródica, del imaginario caballeresco, mira al presente.  

Emblemático del primer caso es sin duda el cuento Amadís de Ignacio 
de Aldecoa (Aldecoa, 1973). Escrito en 1968 y publicado póstumamente, 
a Amadís se le considera una anomalía dentro de la producción de un es-
critor que fue mentor de la Generación neorrealista de los Cincuenta. 
Abandonado el mundo del lumpen proletario, Aldecoa denuncia aquí la 
cultura de la alta burguesía insular y sus modelos de desarrollo (Ibiza es 
probablemente el contexto en el que se desarrolla la acción), a través de la 
figura de un anciano empresario, que se llama Amadís, como el héroe epó-
nimo, aquejado de deudas y promotor de la intensa especulación inmobi-
liaria iniciada en las costas de la isla. El Amadís del escritor vasco muere al 
caerse accidentalmente de un caballo, mientras sus socios y amigos com-
piten por su capital.  Con excepción del título y de la onomástica del pro-
tagonista, otras pocas y fugaces referencias recuerdan la novela o el 



Elisabetta Sarmati 

151 
 

paradigma que representa, porque la operación que realiza Aldecoa res-
pecto a su hipotexto no es relativa a un mensaje que retorna y se renueva 
(como en Vázquez Montalbán) sino, al contrario, que demuestra toda su 
obsolescencia. Aldecoa denuncia, de hecho, la decadencia definitiva del 
imaginario caballeresco, marcando una fractura irreparable entre el héroe 
antiguo y el antihéroe moderno a través de la inversión total de ideales, 
psicologías y ambientes del referente, en una reescritura que quiere pro-
ponerse como reprobación de los nuevos modelos económicos y cultura-
les del tardofranquismo, negando cualquier nostalgia del pasado (Gómez 
L-Quiñones, 2024a). 

Hay que hablar, en cambio, de una inversión paródica del arquetipo 
caballeresco en el caso del caballero en moto, protagonista del Florestán del 
Palier (1959) de Wenceslao Fernández Flórez, y de las aventuras allí narra-
das: una pelota mágica que garantiza la victoria de un equipo de fútbol, el 
antro/cueva de los alquimistas donde se realizan apuestas deportivas, una 
damisela sin par que gana concursos de belleza y reside en Torrelodones, 
etc. (Fernández Flórez, 1964). Estos son solo algunos de los episodios que 
reflejan los motivos caballerescos más reiterados (el don mágico, el des-
censo al abismo, ya utilizado por Cervantes en la Cueva de Montesinos, la 
prueba iniciática) en un speculum farsesco, que, sin embargo, a diferencia de 
Cervantes, no pretende estigmatizar el mito original, sino los nuevos mitos 
de la sociedad burguesa. Fernández Flórez (a través del personaje de Poli-
carpo Granés) indica a través de la trivialidad prosaica de nuestros tiempos 
(ordinariez la define el escritor) la reconversión moderna del más noble, 
elevado y virtuoso imaginario de la cortesía: 
 

Creo que de todo cuanto leí lo que más influyó en mi espíritu fueron las novelas 
de caballerías... De las novelas de caballerías me interesa no tanto lo desaforado 
y maravilloso como el espíritu de justicia que vibra y rebosa en todos sus capí-
tulos. Eso de que un hombre vaya por el mundo sin más auxilio que el de sus 
fuerzas enderezando entuertos y desfaciendo agravios, es sublime. El senti-
miento de la justicia es tan fuerte en mí, que me obsesiona. Hubiese querido ser 
eso nada más: un hombre que va por el mundo castigando al malo [...]. Estoy 
convencido de que, si viviesen aquellos caballeros andantes, harían hoy lo mismo 
que yo hago. Quizá funde una Orden, porque tantos son los entuertos de la 
ordinariez, que no doy abasto yo solo (Fernández Flórez 1964, 669). 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

152 

 

c) La aventura onírico-alucinatoria y los engaños de la memoria 

 
En la dirección de una «domesticación» o «atenuación» del «desen-

canto» de la aventura, van aquellas revisitaciones del tema caballeresco que 
recurren a la conciliación del paradigma antimimético de la fuente reto-
mada y del mimético que se impone a partir de mediados del siglo XIX, a 
través de estrategias que permitan introducir elementos fantásticos e ima-
ginativos en representaciones de carácter globalmente realista. En algunas 
se recurre a estrategias muy antiguas y bien documentadas en la tradición 
literaria, como, por ejemplo, la ‘aparición en sueño’, que permite al perso-
naje soñante prefigurar un cambio moral según el modelo dantesco de la 
«mirabile visione». Es el caso del cuento El Santo Grial de la escritora Emi-
lia Pardo Bazán en el que Raimundo, un joven, rico y hastiado vástago de 
la burguesía madrileña, seducido por la música de Wagner, ve en un delirio 
alucinatorio, debido al consumo de opiáceos, el santuario del Santo Grial 
que acoge el cáliz sagrado y experimenta así una regeneración espiritual: 
«Entornando los párpados, Raimundo perdió de vista el salón  del Casino, 
su lujo vulgar, sus dorados insolentes, sus cortinajes de tapicería industrial 
y moderna, su alumbrado eléctrico excesivo; y, poco a poco, con la lentitud 
de los fenómenos naturales, cambió la decoración y, sobre el fondo del 
éter, surgió un edificio singular y espléndido […]» (Pardo Bazán, 1898). 
Pardo Bazán circunscribe así la aventura graaliana de su protagonista en 
una extensión narrativa enteramente onírica, para hacer plausible el con-
trapunto entre una realidad tangible y una experiencia mística que le aleja 
del spleen de su vida diaria. 

Más desdibujada resulta, en cambio, la fusión entre el plano de la 
realidad y el plano de la fantasía presente en la novela de Álvaro Cunqueiro 
[...] Merlín e familia (Cunqueiro, 2003). Recibida muy tibiamente en una 
época dominada por el canon realista, la reescritura cunqueriana tuvo que 
esperar el boom de la narrativa latinoamericana en Europa para encontrar 
su revalorización precisamente como obra precursora del «realismo má-
gico», fórmula consagrada diez años después con la publicación en 1967 



Elisabetta Sarmati 

153 
 

de Cien años de soledad de Gabriel García Márquez11. En Merlín, un anciano 
barquero, Felipe, recuerda su infancia transcurrida en la casa de Miranda, 
en pleno bosque gallego de Esmelle (reflejo del bosque mítico de Broce-
landia) cerca de Mondoñedo (pueblo natal del escritor), cuando era el paje-
ayudante del famoso mago Merlín, sugiriendo, sin embargo, que el com-
ponente fantástico de la historia también podría ser el reflejo de los re-
cuerdos de un hombre que, ya entrado en años, no consigue distinguir lo 
verdadero de lo imaginado: 
 

Ahora que viejo y fatigado voy, perdido con los años el amable calor de la moza 
fantasía, por veces se me pone en el magín que aquellos días por mí pasados, en 
la flor de la juventud, en la antigua y ancha selva de Esmelle, son solamente una 
mentira; que por haber sido tan contada, y tan imaginada en la memoria mía, 
creo yo, el embustero, que en verdad aquellos días pasaron por mí, y aun me 
labraron sueños e inquietudes (Cunqueiro, 2003, 9).  

 
Si la dimensión inverosímil de la historia relatada por Felipe pudiera 

atribuirse a la falta de fiabilidad de un narrador ya viejo y cansado (cuya 
memoria, como él mismo declara, ya es falaz), al prosaísmo del Merlín cun-
queriano concurre también una serie de «operadores realistas» (la defini-
ción es de Nogueira Pereira, 1995, 51 ss.), que ejercen una función 
sensiblemente desmitificadora del universo legendario de la Brocelandia 
gallega. Véase el legendario mago convertido en un artesano, reparador de 
sombrillas, relojes, espejos mágicos y hasta soldador de princesas de plata 
hechas añicos, como también la presencia de una reina Ginebra, gorda y 
anciana, que «apenas sal[e] de casa, y por las tardes se [sienta] en el salón, 
junto al balcón grande, a bordar en un gran paño», deteniéndose a veces 
«para rascarse las espaldas con una manecilla de boj que tenía montada» 
(Cunqueiro, 2003, 18). De hecho, fue el propio Cunqueiro quien se opuso 
reiteradamente a la calificación de literatura escapista que se asociaba a su 

 
11 El Merlín, que fue publicado en gallego en 1955 y autotraducido al castellano en 1957, no vio 
una segunda edición hasta 1968. La versión castellana del Merlín cunqueriano «modifica y am-
plía la estructura de la obra, introduciendo no solo una mayor profusión en los detalles, sino 
importantes cambios macro y microtextuales que la convierten a todos los efectos en una 
reescritura y no en una simple traducción», cfr. Fassanelli, 2024. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

154 

 

ficción, reivindicando el vínculo entre su escritura y la posibilidad de con-
trastar la historia de su época, en los años cruciales del franquismo. El 
escritor declaró abiertamente que no quería inducir al lector a escapar, sino 
a resistir las miserias de la vida cotidiana a través de los sueños: «Yo, que 
no desconozco los grandes temas del siglo, y estoy atento a eso que llaman 
la coyuntura histórica [...] no me dejo asustar por los profesionales de la 
angustia, y busco en la gran peripecia humana, tantas veces mágica aven-
tura, tantas veces sueños espléndidos y mitos trágicos, la razón de conti-
nuar. Es el hombre el animal que resiste porque sueña» (Cunqueiro, 1970, 
77).  
  

d) Aventura y técnica del contrapunto: entre lo real y lo fabuloso 

 
En la manera de problematizar la relación de lo sobrenatural con lo 

natural e histórico, Benito Pérez Galdós, en su Caballero encantado, y Juan 
Valera, en su Morsamor, llevaron a cabo operaciones distintas. La posibili-
dad de hacer dialogar el modelo del novel, con sus cuadros realistas, y el del 
romance, con sus componentes imaginativos, se presenta en estos escritores 
con fórmulas y recursos diferentes, pero siempre recurriendo a la forma 
del contrapunto entre realidad y maravilla. En el caso del Caballero galdo-
siano, la transmutación/metamorfosis del indolente y disoluto terrate-
niente don Carlos de Tarsis, en el campesino Gil, con su sucesión de 
fantasmagorías inscritas en una dimensión moral, se produce mediante un 
hechizo prodigioso que, combinado con un espejo mágico, catapulta a 
Gil/Tarsis a la soleada campiña de Castilla la Vieja donde, en una especie 
de contrapaso, experimenta la dura realidad de la vida laboral agrícola y 
minera en su país: 
 

Afirmándose en esta idea, se levantó con ánimo de dar un papirotazo en la ca-
beza del fingido hechicero; pero apenas puso los pies en el suelo, estalló en los 
aires un trueno formidable, y casi al mismo tiempo, con diferencia de segundos, 
otro más rimbombante en lo hondo de la tierra, y la casa se abrió y desbarató 
cual si fuera de bizcocho. Desapareció el techo, dejando ver un cielo estrellado; 
las paredes se abrieron, los libros transformáronse en árboles, y don José Au-



Elisabetta Sarmati 

155 
 

gusto saltó de su asiento por encima de la mesa, convertido en un perrillo cabe-
zudo y rabilargo. Hallose Tarsis en un suelo de césped, rodeado de robustas 
encinas, sin rastro de casas ni edificación alguna (Pérez Galdós, 2006, 172-173). 

 
En Morsamor de Juan Valera, en cambio, el anciano fraile franciscano 

Miguel de Zuheros se ve transfigurado en el joven y atrevido caballero 
Morsamor gracias a la ingestión de un filtro mágico que le administra el 
padre Ambrosio de Utrera, boticario de su monasterio.  

En ambos casos, los universos paralelos y fabulosos creados por Gal-
dós y Valera y vividos por sus dos protagonistas a través de un «doble 
narrativo» (Gil para Carlos de Tarsis y Morsamor para Miguel de Zuheros) 
determinan en sus conciencias una profunda regeneración moral que 
alude, de forma muy explícita, a la regeneración más general de un país, 
España, atravesado por la conocida crisis finisecular. Como parece evi-
dente, en estas reescrituras, como en el Santo Grial de Bazán, el compo-
nente preternatural y sobrenatural de la aventura se asume en clave 
metafórica, sin la efectiva sustitución de un paradigma (realista) por otro 
(mágico o maravilloso). La síntesis entre ambos modelos emerge bien 
tanto en el subtítulo de Caballero encantado, que define la obra con un oxí-
moron, presentándola como una historia real... inverosímil, como en las de-
claraciones de Galdós sobre su última novela cuando, en una de las varias 
cartas enviadas a su amada Teodosia Gandarias, declara que en el Caballero 
ha empleado «la envoltura de la ficción» para decir «lo que de otra manera 
sería imposible» (De la Nuez, 1993, 172). 
 

e) Aventura maravillosa: mythical method y desengaño 

 
El replanteamiento de la materia cortés en un universo narrativo que 

mira el presente a través de los mitos del pasado emerge también en Vi-
viana y Merlín de Benjamín Jarnés, obra en la que el autor de La Venus 
dinámica (1943) hace de Viviana –el hada en la que la tradición artística y 
literaria moderna ha individualizado el arquetipo de la mujer fatal, encar-
nación de una femineidad amenazadora y dañina– la verdadera protago-
nista de la obra. Como escribe Jordi Larios, en Viviana y Merlín Benjamín 
Jarnés «recicla un episodio de la leyenda artúrica que gira alrededor de los 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

156 

 

personajes del título, recurriendo al mythical method tan utilizado por los es-
critores del Modernismo para reflexionar sobre el presente con herramientas 
del pasado» (Larios, 2019, 566), sin necesidad, por eso, de desplazar el 
mito al mundo contemporáneo. En su Viviana Jarnés reescribe la historia 
de la legendaria pareja a la luz de la filosofía de José Ortega y Gasset, con-
virtiéndola en el emblema de esa posible y feliz conjunción entre razón e 
impulso vital que Ortega (que fue maestro de Jarnés), resumió en la noción 
de «raciovitalismo». En esta línea Jarnés hace del hada el «complemento 
necesario de su Merlín, como la gracia –el arte y la mujer– son el sustento 
y complemento del hombre» (Conte, en Jarnés, 1994, 84). La jarnesiana 
Viviana es una femme tenaz y apasionada, que persuade a Merlín para que 
deje Camelot con ella para partir hacia un nuevo destino, en un final feliz 
que hace posible combinar armoniosamente sabiduría, instinto, erudición 
y arte, como se desprende de la exhortación final dirigida al lector: «Que 
en todos nuestros actos, aun en los más menudos, vayamos siempre del 
brazo de la pareja más encantadora de toda la Edad Media y de todas las 
edades. Con la gracia y la sabiduría. Con Viviana y Merlín» (Jarnés, 1994, 
230). Jarnés hace de su Viviana el símbolo atemporal de una nueva femi-
neidad (en el transcurso de la narración se encarna en los personajes de la 
bíblica Rut, de la Beatriz dantesca, de la Carmen bizetiana e, incluso, de la 
cervantina Altisidora), portadora de libertad y vida. Viviana es aquí, por 
tanto, un mito a la vez atemporal y muy actual, que pide con fuerza ser 
redescubierto y repropuesto más allá del arquetipo misógino promovido 
por la tradición. 

En un marco enteramente fantástico se sitúan dos cuentos de Luis 
Valera y Delavat: Edirn y la hamadríada (1904) y El rey Ardido y la princesa 
Flor de Ensueño (1905) (Valera y Delavat 2021 y 2006), y La última fada de 
Emilia Pardo Bazán (1916) (2002). Caballero de la Mesa Redonda es el 
Edirn del primer relato valeriano; soberano de una fabulosa Frislanda es 
el rey Ardido del segundo. En estos cuentos maravillosos, ambos inspira-
dos en los universos mítico y fabuloso de la literatura caballeresca, Edirn 
y Ardido aparecen como el reflejo de una fractura insuperable que se ha 
producido entre la heroica civilización cortesana y el mundo contemporá-
neo, porque, como escribe Molina Porras, aunque el lector «no encontrará 
[en ellos] la más mínima alusión directa a España ni a los problemas que 



Elisabetta Sarmati 

157 
 

la acuciaban en el cambio de siglo […] el final que se nos propone no 
puede ser más desesperanzado» (Molina Porras, 2002, 329-330). En los 
dos cuentos de Luis Valera, de hecho, se trasluce el desencanto de una 
época de crisis, en la que la propia maravilla ha dejado de ejercer la función 
de evasión consoladora, como lo demuestra la imposible redención de la 
princesa Flor de Ensueño que, víctima de una maldición, pierde irreme-
diablemente su cordura y su belleza.  

Otra recreación en clave cristiana y edificante de dos de las leyendas 
amorosas de mayor éxito en Bretaña, las historias de Tristán e Isolda y 
Merlín y Viviana, es el cuento La última fada, nueva incursión de Pardo 
Bazán en el mundo bretón. Aquí el protagonista Isayo, hijo de los dos 
amantes de Cornualles, convertido en héroe de la Reconquista cristiana 
contra los moros en la España de Juan I, tendrá que renunciar, como el 
Edirn de Valera, a su amor por la hechicera Viviana, la última hada del 
título, porque «los días de las fadas se han concluido. [Y con ellos] habían 
muerto las apariciones, los recuerdos de una edad más romántica, perdida 
en las nieblas primitivas, cuando Cristo aún no había venido al mundo» 
(Pardo Bazán, 2002, 723). 

Los finales de los últimos tres cuentos dicen mucho sobre estas re-
escrituras modernas que, incluso cuando están suspendidas en un universo 
enrarecido de pura fantasía, nunca se presentan como una propuesta de 
pura evasión.  El desencantamiento o desencanto weberiano viene así a 
adquirir aquí la connotación propia del desengaño, como «conocimiento de 
la verdad, con que se sale del engaño» (DLE): el engaño de los mitos de 
los «gentiles» del que Valera y Pardo Bazán decretan el fin desde una pers-
pectiva simbólica mística y cristiana no exenta de tintes de melancolía. De-
sencanto es en realidad el título de una tercera reescritura bazaniana, en la 
que un joven burgués, nuevo Quijote, influido por la lectura de libros de 
caballerías, despierta convertido en un caballero andante enamorado de 
una anhelada, pero nunca vista, dama Bobalina, para luego rendirse al de-
sencanto de no encontrarla: 
 

El caso es que mi héroe, aunque tantas veces en peligro, salió vencedor gracias 
a su espada, que era de las llamadas encantadas o circeas, con la empuñadura de 
narval llena de reliquias, y partía por la mitad, de un golpe, a un jayán ó a un 
tronco de árbol. Mas con todo eso, y con haber ya rehendido a cinco o seis 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

158 

 

gigantes, descabezado a tres endriagos, dado su merecido a infinitos malandri-
nes, el Caballero del Verde Laurel no acababa de encontrar a Bobalina la prin-
cesa. Ni en el fondo de los lagos, donde crecen algas como cabelleras de mujer; 
ni en las entrañas de la tierra ni en los subterráneos de los castillos; ni en las 
criptas de las misteriosas iglesias bizantinas, donde reposan los cuerpos santos, 
incorruptos, ni, en fin, en ninguna parte, lo que se dice en ninguna, acertó a 
descubrir, de princesa semejante, el menor rastro.  
-Y entonces, ¿qué sacó en limpio de tantos trabajos el Caballero del Verde Lau-
rel? 
-Poca cosa...- murmuró Silvio. -Que una tarde, al sentarse, rendido de tanto pe-
lear, resuelto, sin embargo, a no rendirse, bajo una encina frondosa, adivinó... 
que nunca encontraría, ni la desencantaría, a la princesa, pero que ya se había 
encontrado y desencantado a sí propio (Pardo Bazán, 1990, IV, 305). 

 
Como escribe Davide Savio: «Gli ipertesti cavallereschi moderni per-

dono gran parte del loro significato se vengono ridotti a mediazioni criti-
che, recintati nell’isolamento delle poetiche d’autore o declassati a meri 
divertissement. Importa invece riconoscere che queste opere sono prese di 
posizione, tentativi di agire sul presente, dunque sulla società prima che 
sulla letteratura» (Savio, 2020, 9-10). También este primer análisis reali-
zado en torno al motivo de la aventura caballeresca y al tema de lo mara-
villoso en sus declinaciones modernas demuestra cómo las reescrituras 
caballerescas del corpus examinado, aun cuando recurran a las transfigu-
raciones fantásticas del paradigma medieval y aurisecular, huyen del puro 
escapismo consolatorio del cuento maravilloso para hacer aflorar, en cam-
bio, las contradicciones que, tal vez inconscientemente, «si agitano sotto 
la penna degli scrittori» (Savio, 2020, 10). 

 
 
 
§ 
 
 
 
 
 
 



Elisabetta Sarmati 

159 
 

Bibliografía citada 
 
Aldecoa, Ignacio, «Amadís», en Id., Cuentos completos, Madrid, Alianza, 

1973, pp. 732-747. 
Bognolo, Anna, La finzione rinnovata. Meraviglioso, corte e avventura nel romanzo 

cavalleresco del primo Cinquecento spagnolo, Pisa, Edizioni ETS, 1997. 
Caillois, Roger, Dalla fiaba alla fantascienza (1966), trad. it. Paolo Repetti, 

Roma-Napoli, Einaudi-Theoria, 1991. 
Confalonieri, Corrado, «Arte, magia e disincantamento del mondo tra 

Boiardo e Ariosto», Letteratura cavalleresca italiana, III (2021), pp. 94-
102. 

Cunqueiro, Álvaro, «Volando con el trueno», en Id., Laberinto y Cía, Bar-
celona, Editorial Taber, 1970, pp. 75-78. 

—, Merlín y familia (1ª ed. en gallego, Merlín e familia i outras historias, Vigo, 
Galaxia, 1955), trad. al español por el propio autor, Madrid, El País, 
2003. 

De la Nuez, Sebastián, El último gran amor de Galdós. Cartas a Teodosia Gan-
daria desde Santander (1907-1915), Santander, Ayuntamiento, 1993. 

DLE = Diccionario de la lengua española, Real Academia de la Lengua. 
Https://dle.rae.es/  

Durán, Armando, Estructura y técnicas de la novela sentimental y caballeresca, Ma-
drid, Gredos, 1973. 

Fassanelli, Rachele, ficha «Merlín e familia», AmadissigloXX, base de datos de 
las reescrituras modernas de los libros de caballerías y del  Don Quijote, 2024 
<https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5252/c
unqueiro-alvaro-merlin-e-familia-i-outras-historias-vigo-galaxia-
1955 > 

Fernández Flórez, Wenceslao, «Las aventuras del caballero Florestán del 
Palier», en Id., Obras completas, vol. VI, 1964, pp. 663- 711. 
< https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5252/cun-
queiro-alvaro-merlin-e-familia-i-outras-historias-vigo-galaxia-1955 >  

Gómez L-Quiñones, Antonio, ficha «Amadís de Ignacio Aldecoa», Ama-
dissigloXX, base de datos de las reescrituras modernas de los libros de caballe-
rías y del Don Quijote, 2024a.  
<https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5060/amadis-2 >  

https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5252/cunqueiro-alvaro-merlin-e-familia-i-outras-historias-vigo-galaxia-1955
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5252/cunqueiro-alvaro-merlin-e-familia-i-outras-historias-vigo-galaxia-1955
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5252/cunqueiro-alvaro-merlin-e-familia-i-outras-historias-vigo-galaxia-1955
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5252/cunqueiro-alvaro-merlin-e-familia-i-outras-historias-vigo-galaxia-1955
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5252/cunqueiro-alvaro-merlin-e-familia-i-outras-historias-vigo-galaxia-1955
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/5060/amadis-2


Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

160 

 

—, Antonio, «Mediación y teología política en la narrativa caballeresca de 
Sánchez-Mazas», Orillas. Rivista d’Ispanistica, 14 (2024b), pp. 551-572. 

Jarnés, Benjamín, Viviana y Merlín, ed. Rafael Conte (con Introducción, pp. 
11-97), Madrid, Cátedra, 1994. 

Köler, Erich, La aventura caballeresca: ideal y realidad en la narrativa cortés 
(1970), Barcelona, Sirmio, 1990. 

Larios, Jordi, «Ortega y la reivindicación de la vida en Viviana y Merlín, de 
Benjamín Jarnés», Hispanic Research Journal, 20, 6 (2019), pp. 566-582. 

Locatelli, Rossana, «L’avventura nei romanzi di Chrétien de Troyes e dei 
suoi imitatori», ACME - Annali della Facoltà di Studi Umanistici 
dell'Università degli Studi di Milano, IV (1951), pp. 3-22. 

Matute, Ana María, Olvidado rey Gudú, Madrid, Espasa-Calpe, 1996. 
Molinas Porras, Juan, Introducción, en Cuentos fantásticos en la España del Rea-

lismo, ed. Juan Molina Porras, Madrid, Cátedra, 2006, pp. 11-54. 
Montero, Rosa, Historia del rey Transparente, Madrid, Alfaguara, 2005. 
Neri, Stefano, L'eroe alla prova. Architetture meravigliose nel romanzo cavalleresco 

spagnolo del Cinquecento, Pisa, Edizioni ETS, 2007. 
Nogueira Pereira, María Xesús, «Os operadores realistas na narrativa de 

Cunqueiro», Boletín galego de literatura, 13 (1995), pp. 51-66. 
Orlando, Francesco, Il soprannaturale letterario. Storia, logica e forme, Torino, 

Einaudi, 2017. 
Pardo Bazán, Emilia, «El Santo Grial», El Imparcial, 3 de agosto 1898, p. 2. 
—, «La última fada», en Id., Novelas ejemplares, ed. Darío Villanueva y Ma-

nuel González Herrán, Madrid, Fundación José Antonio de Castro, 
2002, VI (Novelas cortas), 2002, pp. 671-723. 

—, Cuentos completos, ed. Juan Paredes Núñez, I-IV, La Coruña, Editorial 
Galicia, IV, 1990. 

Pascual, Ángel María, Amadís, San Jorge o la política del dragón, Don Tritonel de 
España, ed. Miguel Sánchez Ortiz (prólogo pp. 9-28), Pamplona, Go-
bierno de Navarra, 2002, pp. 9-28. 

Pérez Abellán, Mª Encarnación, «Novelas de caballerías a la moderna. Ca-
balleros andantes del siglo XX», Rinconete, 2017. < https://cvc.cer-
vantes.es/el_rinconete/anteriores/mayo_17/22052017_01.htm >  

—, Romance vs novela. Recuperación y renovación de la materia caballeresca en la 
novela española del siglo XX: de Morsamor (1899) a Olvidado Rey Gudú 

https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/602
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/602
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/mayo_17/22052017_01.htm
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/mayo_17/22052017_01.htm


Elisabetta Sarmati 

161 
 

(1996), tesis de doctorado del Departamento de Literatura Española, 
Teoría de la literatura y Literatura comparada, Murcia, Universidad, 
2012. < https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=45691>. 

Pérez Galdós, Benito, El caballero encantado. Cuento real ... inverosímil (1909), 
ed. Julio Rodríguez Puértolas, Madrid, Akal, 2006. 

Perucho, Joan, Libro de caballerías (1ª ed. en catalán Llibre de cavalleries, Bar-
celona, Áncora, 1957), trad. al español por el propio autor, Barcelona, 
Táber, 1968. 

Puértolas, Soledad, La rosa de plata, Barcelona, Planeta, 1999. 
Raffaele, Fernando, «L’aventure ‘disincantata’: l’Erec et Enide da Chrétien 

de Troyes a Manuel Váquez Montalbán», Heliopolis, culture, civiltà, poli-
tica, IX, I, (2011), pp. 141-152. 

Reeve, Clara 1784, The Progress or Romance through Times, Countries and 
Manners, London, Keymer et al., 2 vols., 1784. 

Sánchez-Mazas, Rafael, Rosa Krüger, Madrid, Trieste, 1984. 
Sanz Villanueva, Santos, La novela española durante el franquismo, Madrid, 

Gredos, 2010.  
Sarmati, Elisabetta, «Para una aproximación a las reescrituras modernas 

(siglos XIX-XX) de los libros de caballerías castellanos y del Quijote. 
El portal AmadíssigloXX», Historias Fingidas, 9, (2021), pp. 231-258. 

—, «Riprese e trasfigurazioni del paradigma cavalleresco e chisciottesco in 
epoca contemporanea», Caballeresca y reescrituras (siglos XIX-XXI), Eli-
sabetta Sarmati, Amy Bernardi eds., Orillas. Rivista d’Ispanistica, 13, 
(2023), pp. 455-484. 

Savio, Davide, Il mondo si legge all’incontrario. La materia cavalleresca nel Nove-
cento, Novara, Interlinea, 2020. 

Todorov, Tzvetan, Introducción a la literatura fantástica (1970), trad. esp. Silvia 
Delpy, México D. F., Premia editores, 1980. 

Trujillo, José Ramón, «Magia y maravillas en la materia artúrica hispánica. 
Sueños, milagros y bestias en la Demanda del Santo Grial», en Amadís 
de Gaula: quinientos años después. Estudios en homenaje a Juan Manuel Cacho 
Blecua, ed. José Manuel Lucía Megías y Ma Carmen Marín Pina, col. 
Ana Carmen Bueno Serrano, Alcalá de Henares, Centro de Estudios 
Cervantinos, 2008, pp. 789-818. 

—, El caballero en la floresta. Aventura y construcción de la identidad del héroe épico, 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=45691


Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

162 

 

en Héroes, dragones y magia. De la epopeya homérica a World of Warcraft, ed. 
Roberto Cáceres, Madrid, Aluvión, 2018, pp. 29-61. 

Valera y Delavat, Luis, «Del antaño quimérico», en Antonio de Zayas, 
Ensayos de crítica histórica y literaria, Madrid, Imprenta de Antonio 
Marzo, 1907: 
<https://es.wikisource.org/wiki/Ensayos_de_cr%C3%ADtica_hist%C3%B3ri
ca_y_literaria/Del_anta%C3%B1o_quim%C3%A9rico >  

—, «Edirn y la hamadríada», en Id., Del antaño quimérico, ilustrado por Lo-
renzo C. Valera, ed. Mariano Martín Rodríguez, Valencia, Gas-
par&Rimbau, 2021, pp. 73-82. 

—, Historia del rey Ardido y la Princesa Flor de Ensueño, en Cuentos fantásticos en 
la España del Realismo, ed. Juan Molina Porras, Madrid, Cátedra, 2006, 
pp. 411-440. 

Valera, Juan, Morsamor. Peregrinaciones heroicas y lances de amor y fortuna de Mi-
guel de Zuheros y Tiburcio de Simahonda (1899), ed. Leonardo Romero 
Tobar, Barcelona, Plaza-Janés, 1984. 

Vázquez Montalbán, Manuel, Erec y Enide, Barcelona, Debolsillo, 2002. 
Weber, Max, La ciencia como profesión, La política como profesión, ed. Joaquín 

Abellán, Barcelona, Austral, 1981, pp. 180-231. 
Zarandona Fernández Juan Miguel – Martín Botero García Mario, «Los 

textos artúricos de Emilia Pardo Bazán: la última fada (1916)», en La 
literatura de Emilia Pardo Bazán, ed. José Manuel González Herrán, La 
Coruña, Real Academia Gallega, 2009, pp. 801-810. 

—, «El impacto de la literatura artúrica en la construcción de identidades 
culturales y nacionales periféricas en la España contemporánea: Ca-
taluña, Galicia y el País Vasco», Lingüística y Literatura, Medellín, De-
partamento de Lingüística y Literatura, Universidad de Antioquia, 28, 
51, (2007a), pp. 217-230.  

—, «La literatura artúrica española, ibérica e iberoamericana contemporá-
nea: neo-medievalismo cultural, literatura comparada y traducción li-
teraria», 1616: Anuario de la Sociedad Española de Literatura General y 
comparada, 2006, pp. 107-118. 

—, La literatura artúrica contemporánea española: desde Tennyson hasta nuestros 
días, Saarbrücken, Alemania, Editorial Académica Española, 3 vols., 
2011-2012. 



Elisabetta Sarmati 

163 
 

—, La recepción de Alfred Lord Tennyson en España: traductores y traducciones ar-
túricas, Valladolid, Secretariado de Publicaciones e Intercambio Edi-
torial Universidad de Valladolid, 2007b. 

Zumthor, Paul, Semiologia e poetica medievale, Milano, Feltrinelli, 1973.  
 


