
 

María Encarnación Pérez Abellán, «Olvidado Rey Gudú de Ana María Matute: de la Biblia, Arturo y el 
romance caballeresco, a la novela de caballerías contemporánea», Historias Fingidas, Número Especial 3 
(2025): Diálogos caballerescos / Dialoghi cavallereschi, pp. 165-236.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1714 - ISSN 2284-2667. 

165 

 

Olvidado Rey Gudú de Ana María Matute:  
de la Biblia, Arturo y el romance caballeresco,  

a la novela de caballerías contemporánea 
 
 

María Encarnación Pérez Abellán 
(IES Melchor de Macanaz, Hellín, España) 

 
 
 

Abstract 

 
Olvidado Rey Gudú (1996) es la contribución más original y compleja a la tendencia narrativa en lengua 
española que durante el siglo XX recupera la materia caballeresca medieval y áurea a instancias de la 
novela lírica o el bildungsroman. Bajo la estética de lo maravilloso, Ana María Matute regresa a motivos y 
personajes radicados en el folclore universal, la literatura veterotestamentaria, el roman artúrico y el ro-
mance español de caballerías, enlazando finalmente con el renovado tópico del manuscrito encontrado y 
leído –cervantino y macondiano– que vehicula la metalepsis y garantiza la lectura atemporal de la obra. 
Palabras clave: Romance de caballerías, Biblia, motivos folclóricos, Rey Arturo  
 
Olvidado Rey Gudú (1996) is the most original and complex of the body of 20th-century novels in Spanish 
which revisit chivalresque material of the Middle and Golden Ages in the light of the lyrical novel or 
Bildungsroman. In accordance with the aesthetics of the marvellous, Ana María Matute returns to motifs 
and characters whose origins are in universal folklore, Old Testament texts, Arthurian romances and 
Spanish chivalric romances. Finally, her work engages with the Cervantine and Macondian topos of the 
«found (and read) manuscript», which supports metalepsis and guarantees a timeless reading of the 
novel. 
Key words: Romance of Chivalry, Bible, Folkloric topics, King Arthur 
 

 
 
 

§ 
 
 
 

 

 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1714


Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

166 

 

Caballerías quiere decir aventuras: los libros de caballe-
rías fueron el último grande retoñar del viejo tronco 
épico. El último hasta ahora, no simplemente el último.  
(José Ortega y Gasset, Meditaciones del Quijote, 1914. Me-
ditación primera) 

 
 

[...] hoguera a la hoguera que se queden en cenizas 
para que esas palabras no derrumben la cordura 

pero 
espere un momento señor     revisemos otra vez la biblioteca es inmensa 

y algún libro cauto habrá que no se pierda 
no los quememos todos salvemos del fuego algunos 

leamos por lo menos a amadís 
porque yo entiendo   dice el cura    yo sé     dice el barbero 

que estas historias nos arrastran y nos jalan los pies con su relato 
y no volvemos ya a la tierra  

y sólo queremos oírlas embelesados. 
(María Gómez Lara, Don Quijote a voces, 2024) 

 
 
 
 

 

Teresa de Jesús, reformadora española, mística, escritora, viajera in-
fatigable, lectora adolescente de libros de caballerías aborrecidos más 
tarde, declaraba, acerca de las almas, que eran estas «enriquecidas por Dios 
por muchos caminos [para] llegar a estas moradas». Salvando los casi cua-
trocientos cincuenta años que de ella nos separan, recuperemos sus pala-
bras en El castillo interior (1577) para remitirnos a las puestas en camino 
(pura quête caballeresca) hasta llegar a esta otra (morada) que es el Palazzo 
di Lingue de Verona, convocados por un género narrativo áureo, el romance 
de caballerías, que no ha hecho sino transformarse y enriquecerse a lo largo 
del pasado siglo XX y actual XXI, como acreditan Progetto Mambrino y 
Dialoghi cavallereschi. 
 
 
 



María Encarnación Pérez Abellán 

167 
 

1. Introducción. El penúltimo retoñar de la caballería 
 

[…] que me doy a entender […] que estos 
malditos libros de caballerías que él tiene y 
suele leer tan de ordinario le han vuelto el 
juicio; que ahora me acuerdo haberle oído 
decir muchas veces, hablando entre sí, que 
quería hacerse caballero andante e irse a 
buscar las aventuras por esos mundos, […] 
así han echado a perder el más delicado en-
tendimiento que había en toda la Mancha 
(Quijote, I, V, 61). 

 
La intervención del cura don Pedro y maese Nicolás en el capítulo 

del donoso escrutinio (I, VI) permitirá que otros lectores, los contempo-
ráneos, aprecien no solo la calidad y cantidad de ejemplares diversos que 
custodia Alonso Quijano, también la valoración crítica que ambos realizan 
sobre los libros de caballerías y, entre ellos, Amadís y su ciclo, Esplandián, 
Olivante, Platir, Tirante el Blanco, sendos Palmerines o don Belianís, reseñándose 
de paso las quemas de libros a manos del brazo seglar de la Iglesia y el 
deseo de las dos mujeres de que toda esa caterva –instaurada por el «dog-
matizador de mala secta» que es el héroe de Rodríguez de Montalvo– sea 
erradicada. Amadís de Gaula (Garci Rodríguez de Montalvo, 1508), Palmerín 
de Inglaterra (Francisco de Moraes, 1547) y Tirante el Blanco (Joanot Marto-
rell, 1511) escaparán del fuego en el patio, creyendo los censores domés-
ticos haber eliminado para siempre el detonante de la locura1 del tío, el 
señor y el amigo (Quijote, I, VII, 76-77). 

 
1 Desde los primeros capítulos, Cervantes establece el código de conducta y aventuras caballerescas que 
asume don Quijote escrupulosamente como paradigma para las propias, correspondiéndole a cada mo-
tivo literario la adecuación formal con el contexto inmediato que conscientemente Alonso Quijano obra. 
Así, nuestro don Quijote transforma la realidad tangible e inmanente en una sucesión de escenas ama-
disianas, artúricas, incluso cidianas (recuérdese el pasaje del león [capítulo XVII], recién comenzada la 
segunda parte), que incluyen sus correspondientes actantes análogos (siempre en la medida de lo posible) 
para con el modelo textual caballeresco. Alonso Quijano es, por tanto, un jugador de caballería andante, 
y la regla capital del juego no es sino la adaptación o transducción del cliché del romance de caballerías 
a las posibilidades físicas que permita el aquí y ahora en el que el personaje se vea inmerso, enrolando 
en el juego a cuantos comparten cuidados con él, tal es el caso de las mujeres de su casa, sus amigos o 
Sancho mucho más tarde. Se tratará, finalmente, de un juego manipulativo de lo real, tal y como recoge 

 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

168 

 

La «escritura desatada» (Quijote I, XLVII, 478), a la que debiera aspi-
rar todo escritor –según el canónigo toledano–, era contraria a la invero-
similitud de los libros de caballerías: la yuxtaposición de episodios 
incoherentes, la supresión del principio de credibilidad en el tratamiento 
del cronotopo, la ausencia de decoro poético en la construcción de perso-
najes, o la dureza del estilo2 habían degradado el género, secado el «cele-
bro» de don Alonso Quijano e instado a Cervantes a parodiar aquel –
inaugurando uno nuevo e innominado por entonces–, con la pretensión 
firme de llevar «la mira puesta a derribar la máquina mal fundada destos 
caballerescos libros, aborrecidos de tantos y alabados de muchos más» 
(Prólogo I, 16), porque «todo él es una invectiva contra los libros de caba-
llerías» (15). 

Sin embargo, el fracaso es colectivo: don Quijote retomará las armas 
y Cervantes errará el tiro. La materia caballeresca de aquellos libros, ci-
mentada en las aventuras de naturaleza guerrera con que ampliar los con-
fines del reino, la honra y la fama de quien las protagonizara, pero también 
sustentada en el amor, la corte y la grandeza que ha de quedar transcrita 
para generaciones futuras, se habrá de mantener latente en la narrativa en 

 
Gonzalo Torrente Ballester en el ya clásico e imprescindible El Quijote como juego (1975): «Hay otra clase 
de «realismo» […] aquel que busca para sus figuras y hechos la «misma fuerza» que tiene la realidad; 
resultado de aplicación del principio de realidad suficiente […] «la realidad está ahí». […] De una manera 
instrumental, exigida por la concepción misma del personaje, el cual, si no transita por ella, no será don 
Quijote, sino un caballero andante más. La realidad, en el Quijote, es un elemento funcional, pero también 
una condición sine qua non. Su presencia y actividad dentro de la obra viene dada por un propósito 
primordial de representación, de coincidencia (aunque sea relativa), el cual, aunque mencionado […] es 
transgredido constantemente, sino por la necesidad de oponer a la voluntad transmutadora del personaje 
algo que le dé pie y al mismo tiempo la resista, algo que permanezca invariable ante la operación mágico-
poética de la palabra. La operación eminentemente quijotesca es la transformación de lo real en escenario adecuado» 
(Torrente Ballester, 2004, 92-93). 
2 «hallo por mi cuenta que son perjudiciales en la república estos que llaman libros de caballerías; y 
aunque he leído […] casi el principio de todos los más que hay impresos, todos ellos son una mesma 
cosa. […] este género de escritura y composición […] son cuentos disparatados, que atienden solamente 
a deleitar, y no a enseñar […] no sé yo cómo puedan conseguirle, yendo llenos de tantos y tan desafo-
rados disparates […]. No he visto ningún libro de caballerías que haga un cuerpo de fábula entero con 
todos sus miembros […] sino que los componen con tantos miembros que más parece que llevan in-
tención a formar una quimera o un monstruo son el estilo duros; en las hazañas, increíbles; en los 
amores, lascivos; […] necios en las razones, disparatados en los viajes, y, finalmente, ajenos de todo 
discreto artificio, y por esto dignos de ser desterrados […] como a gente inútil» (Quijote, I, XLVII, 476-
477). 



María Encarnación Pérez Abellán 

169 
 

lengua española de los dos últimos siglos. Convertida aquella en denomi-
nador común de numerosos títulos, el presente trabajo se centra en la úl-
tima gran novela de la escritora barcelonesa Ana María Matute (1925-
2014), Olvidado Rey Gudú (1996), ejemplo de renovación, a instancias de las 
formas y la estética contemporáneas, de numerosas unidades temáticas y 
argumentales radicadas en el libro de caballerías y, previamente, en el sus-
trato artúrico y folclórico. Desde el escepticismo desolador que preside la 
novela (consonante con la quiebra del idealismo que ya planteara la Post-
Vulgata), Olvidado Rey Gudú supuso no solo el punto de inflexión creativo 
en la dilatada trayectoria realista de una de las autoras más paradigmáticas 
de la Generación del 50, sino también la recuperación revisada a instancias, 
por ejemplo, líricas, de buena parte del exhaustivo catálogo de motivos 
caballerescos que Progetto Mambrino y AmadissigloXX han censado. Recor-
demos a continuación, brevemente, el recorrido que aquellos libros de ca-
ballerías dañinos para el ama y la sobrina tuvieron, hasta instalarnos, por 
último, en el pasado siglo y, ya en él, en la novela que ha de ocuparnos. 

Porque, si bien es cierto que tras la publicación de sendas partes del 
Quijote las reimpresiones de los libros de caballerías decayeron (Eisenberg, 
2008, 416; Lucía Megías, 2003, 231-232), el género no se sofocó definiti-
vamente, aunque haya que esperar hasta el siglo XVIII para que renazca 
el interés por estas producciones, en calidad de detonantes de la novela 
total de Cervantes, instando a la traducción y primera edición crítica fran-
cesa, por ejemplo, de Tirante el Blanco en 1788. Por su parte, Clara Reeve 
también señala cómo en pleno Siglo de las Luces se regresa al romance3 

 
3 El empleo del término «romance» en español puede llevar a confusión. Su naturaleza polisémica abarca 
acepciones que van desde la catalogación o caracterización de las lenguas neolatinas o románicas, hasta 
la composición métrica popular conformada por tiradas imprecisas de octosílabos cuya rima en los 
versos pares es –preferentemente- asonante, pasando por una relación sentimental efímera. Su aplica-
ción al subgénero narrativo de origen medieval que en Francia recibe el nombre de roman y en la literatura 
inglesa romance no ha prosperado en el ámbito hispánico tradicionalmente; en su quinta acepción, el 
DLE recoge el término como sinónimo de novela o libro de caballerías en prosa o en verso, equipara-
ción esta que Deyermond consideró inadecuada y confusa ya a comienzos de la década de los 70: «Twen-
tieth-century critics and literary historians generally use novela for a prose romance, varying it occasionally 
with other terms, and poema for a verse romance. […] It is easier to point to the prevailing confusion 
than to suggest a satisfactory Spanish term. Romance cannot be used; it is a pity that Spanish ballads are 
not called baladas […] but although it is possible for a foreigner to see that some words will not do (for 
example, novela  caballeresca, whose general use would double the confusion), only a Spaniard can usefully 

 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

170 

 

idealizado (Williamson, 1991, 55-58) y contrapuesto a la novel británica del 
siglo, más realista en términos estéticos y a la usanza del (cervantino) Tris-
tram Shandy (1759) de Laurence Sterne: 

 

The Romance is an heroic fable, wich treates about fabulous persons and things. 
The Novel is a picture as real life and manners, and of the times in which it is 
written. The Romance, in lofty and elevated language, describes what never hap-
pened nor is likely to happen. The Novel gives a familiar relation of such things, 
as pass every days before your eyes, such as may happen to our friend, or to 
ourselves (Reeve, 1785, 111). 
 

 
propose a term» (1982, 801-802). A lo largo del presente trabajo romance será utilizado en calidad de 
taxón cuyas características recoge (entre otros autores) E. C. Riley en contraposición (si bien no radical, 
«A veces es casi imposible separar en una obra dada los elementos novelescos de los del romance» [E.C. 
Riley, 2001, 188]) a la novela: «Aunque podría utilizar el término general ‘novela’ y hablar de novelas 
‘idealistas’ o ‘de imaginación’, prefiero utilizar el término inglés romance para contraponerlo al de ‘novela’ 
con el sentido de ‘moderna novela realista’ […] Un tipo de romance, el libro de caballerías, superó, como 
es bien sabido, a todos los demás. […] Cervantes cultivó dos [romances] con notable éxito: el pastoril y 
el bizantino o griego. El más popular de la época, el romance de caballerías, sencillamente lo utilizó para 
sus propios y bien conocidos propósitos» (2000, 20-25). También precisa que: «1. El romance es una 
historia de amor o de aventura, y con frecuencia, de ambas cosas a la vez. 2. Generalmente, presenta un 
viaje, una búsqueda o una prueba a superar. 3. Está más cerca del mito que de la novela moderna. 4. No 
pone trabas a lo sobrenatural. 5. El tiempo y el espacio no están necesariamente sujetos a las normas 
empíricas. 6. Héroes y heroínas están más o menos idealizados en cuanto que están más o menos dota-
dos de belleza, juventud, posición, riqueza, virtud e inteligencia. Socialmente, se los debe considerar la 
flor de la aristocracia. 7. La psicología de los personajes es simple. Tienden […] a convertirse en arque-
tipos psicológicos y a prestarse a alegorías y simbolismos. 8. Las cuestiones morales están simplificadas. 
9. […] la acción narrativa toma la forma de una sucesión más o menos larga de incidentes, que a veces 
forman historias entrelazadas. 10. […] están fuertemente gobernados por las peripecias de la fortuna 
[…]. 11. Se aproximan con frecuencia a los sueños […]. 12. Los detalles descriptivos pueden ser nume-
rosos […]. 13. El estilo suele ser elevado y no favorece el diálogo» (2000, 24). El hispanista también 
incide en la dificultad en español que entraña el no haber dispuesto de una tradición terminológica que 
lo contemplara para emprender, por ejemplo, una aproximación más adecuada a la producción narrativa 
de Cervantes: «La lengua inglesa tiene la ventaja dos palabras para diferenciarlas: las categorías genéricas 
de novel y romance. Como sugirió Alban Forcione, la diferencia entre el Quijote y el Persiles es esencialmente 
la que se da entre estos dos géneros. […] Ambos, concepto y palabra, han sido, hasta muy recientemente, 
casi desconocidos para la crítica literaria hispánica. Y dado que todo extranjero vacila ante la posibilidad 
de crear confusión por la importación de otro significado para la palabra española ‘romance’, uno hace 
notar […] la aceptación considerada del término por parte de Sobejano. […] Se hubieran evitado […] 
muchos comentarios desacertados […] si sus romances [Cervantes] hubieran sido reconocidos como tales, 
en lugar de ser tratados como novelas fracasadas» (Riley, 2001, 187-188). Además, sobre las dificultades 
semánticas que este conlleva son significativas las apreciaciones de Martínez Arnaldos; la cuestión no es 
sino «un problema de adecuación terminológica […] característico en el dominio español […] de los 
pocos que ha sustituido la palabra roman (romance/libro de caballerías) por novela frente al francés (roman), 
el italiano (romanzo), el alemán (roman) o el inglés (romance/novel)» (1993, 18).  



María Encarnación Pérez Abellán 

171 
 

La autora ya había planteado en el prólogo que cruzadas y caballería 
(andante) resultaban vertebrales en el género: 

 

It had long been a received opinion, that Romances were the Western world by 
the Crusade. […] derive these fictions from the ancient songs of the Gothic 
Bards and Scalds: this Idea he [Mr. Warton] allows to be well founded, so far at 
least as it does not exclude his own System. […] That Chivalry […] was the 
substance of Romance (Reeve, 1785, 12-13). 
 

Sin embargo, la revisión scottiana4del Medievo recuperará la materia 
caballeresca definitivamente5, bien con fidelidad a los motivos primitivos, 
bien remozada a instancias no solo de la literatura, también (y en buena 
medida) por las corrientes pictóricas prerrafaelita, nazarena, simbolista6 e 
incluso modernista. Si se acota el ámbito de la revitalización de los primi-
tivos libros de caballerías a la literatura española, tras la narrativa romántica 
de corte histórico e influjo escocés de Mariano José de Larra (El doncel de 
Don Enrique el Doliente, 1834) o Enrique Gil y Carrasco (El señor de Bembibre, 
1844), y el agotamiento del realismo personal de don Juan Valera una vez 

 
4 Entre las lecturas predilectas de Emma Bovary durante su estancia con las ursulinas destacan las no-
velas del autor escocés, muy especialmente Ivanhoe. Del personaje indica el narrador que: «[…] con Wal-
ter Scott se prendó de los temas históricos y no hacía más que pensar en bargueños, salas de guardia y 
trovadores. Le hubiera gustado vivir en alguna casa solariega» (Flaubert, 1982, 45).  
5 Contemporáneas a las consideraciones acerca del romance efectuadas por Clara Reeve son las primeras 
novelas góticas inglesas, a las que también la autora contribuiría en 1777-1778 con The Old English Baron. 
Entre otras, la inaugural The castle of Otranto, de Horace Walpole (1764), The Mysteries of Udolpho, de Ann 
Radcliffe (1794) o la fáustica The Monk, de Matthew Lewis (1796) refuerzan la predilección de aquel, 
tanto por personajes cuya extracción social es nobiliaria o aristocrática, como por un contexto medie-
valizante o inmediatamente posterior. De este modo, las obras de Walpole y Radcliffe transcurrirán en 
Italia durante el siglo XIII y el Renacimiento respectivamente (si bien esta última también plantea capí-
tulos ambientados en Francia), mientras que la obra de Lewis lo hará en la España inquisitorial del Siglo 
de Oro. En las tres, los personajes principales son nobles: el príncipe Manfredo, señor del castillo de 
Otranto, el conde Morano de The Mysteries of Udolpho, así como los personajes de alcurnia de Lewis (si 
bien contrastan con los orígenes humildes de Ambrosio, el monje virtuoso y finalmente caído que ver-
tebra la novela). Sir Walter Scott consideraría, finalmente, a Ann Radcliffe «a la cabeza de su propia 
escuela de romance» (Sánchez-Verdejo, 2011, 475) 
6 Dante Gabriel Rosetti, Edward Burne-Jones o John William Waterhouse y el resto de los pintores de 
la hermandad prerrafaelita recuperarán, a instancias del escapismo crono espacial y la evasión, la Edad 
Media idealizada heredera del Romanticismo, escogiendo los temas caballerescos, con predilección por 
los artúricos, como motivos esenciales de sus composiciones. En Francia, Gustave Moureau como pin-
tor simbolista y Odilon Redon, desde un simbolismo más onírico si cabe, se alinean con los británicos 
en esta dirección, sin olvidar a los nazarenos alemanes. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

172 

 

publicadas Pepita Jiménez (1874), Doña Luz (1878) o Juanita la Larga (1895), 
el mito fáustico, el romance bizantino y el caballeresco, así como Cervantes 
se recuperan como fuentes imprescindibles para la redacción de su última 
obra, Morsamor (1899), primera, a su vez, en remodelar formal y temática-
mente la caballería centenaria. Juan Bautista Avalle-Arce la considerará «li-
bro de caballerías a la moderna» partiendo de la nomenclatura o taxón que 
el propio autor concede a su texto, según reza en la carta dirigida a don 
José María Carpio, a fecha de 8 de agosto del mismo año de su publicación: 

 

Morsamor  viene a ser un libro de caballerías a la moderna, donde se aspira a manifes-
tar la grandeza real de una época histórica para España y Portugal gloriosísima, 
a través de una acción fantástica y soñada. En el enlace de lo verdadero y de lo 
fingido […] hay […] muchas filosofías de mi cosecha (Avalle-Arce, 1990, 430). 
 

Daba comienzo la nueva ola de libros de caballerías «a la moderna», 
puntualizando la circunstancialidad temporal inmediata el sintagma orte-
guiano: «hasta ahora». Hasta 1914. El autor de Meditaciones del Quijote (1914) 
intuye que, lejos de relegarse a una mera moda temática con caducidad 
próxima, los pilares básicos del romance caballeresco hispánico («love, war, 
chivalry, the hero and morality […], predestination, treason and punish-
ment […], narrative and structural technique, [as well as] the application 
of folklore and the techniques of the folklorists» [Deyermond, 1982, 806-
807]),  mutados precisamente por la modernidad de Morsamor7conseguirán 
adecuarse a las tendencias estéticas y las éticas personales de cuantos au-
tores recalen en  ellos. Aunque minoritaria, anecdótica o marginal, la re-
gresión al libro de caballerías avanzará conforme lo haga el siglo XX, si 
bien no será advertida críticamente desde una perspectiva diacrónica que 
permita su seguimiento a través de todas las décadas; las precisiones efec-
tuadas al hilo de esta línea estética dentro de la prosa del siglo pasado se 
concretarán en autores y obras específicas, soslayando su progresión his-
tórica. Así, la secuencia ordenada cronológicamente –y ya instalados en el 
siglo XX– comienza con La última fada (1916), breve novela de Emilia 

 
7 Ortega, en su artículo «El casticismo y lo castizo» recurre al autor cordobés: «»La poesía –decía Valera– 
es todo aspiración y vaticinio». El que no se atreva a innovar, que no se atreva a escribir» (Ortega, 1963, 
188). Innovación, ruptura, transgresión y experimentación augural son rasgos atribuibles al texto atre-
vido y renovador que es Morsamor y, por ende, este don Juan Valera final.  



María Encarnación Pérez Abellán 

173 
 

Pardo Bazán que recupera, en la figura de Isayo y su peregrinación hasta 
Santiago de Compostela, dos de los motivos medievales más representati-
vos tanto de la materia de Bretaña como de la artúrica (Zarandona 2009, 
801): Tristán e Iseo, de quienes el personaje es hijo, y el enamoramiento 
tardío de Merlín y (en este caso) Bibiana, personajes recuperados asimismo 
por la neoartúrica Viviana y Merlín (1930) del autor novecentista Benjamín 
Jarnés.  Una década más tarde el dogmatismo ideológico de los años cua-
renta permea Amadís (1943), de Ángel M.ª Pascual, mientras que la expe-
rimentación que implica aclimatar lo real maravilloso a la narrativa de la 
década posterior recae sobre Álvaro Cunqueiro y Merlín y familia (1955). 
Junto con Juan Perucho, autor de Llibre de cavalleries (Libro de caballerías, 
1968) y Las aventuras del caballero Kosmas (1981), Cunqueiro supondrá la in-
serción no solo del folclore y el mito a través de los textos fundacionales 
de la literatura universal (Orestes, Ulises, Simbad, Merlín, Arturo y Gine-
bra, etc.), también la fusión de géneros traslaticios, haciendo a sus novelas 
de difícil clasificación genológica o, en términos de García Berrio y Huerta 
Calvo, plurigenéricas o plurigénero (1992, 146). Perucho, en esta misma 
línea, aportará a la recuperación de la materia caballeresca un culturalismo 
exquisito, que conferirá suma complejidad al proceso decodificador de su 
lectura (Prieto, 1976, 10). Las concomitancias advertidas inicialmente en-
tre ambos escritores (y amigos) serían revisadas décadas después por An-
drés Trapiello8 (autor censado en AmadissigloXX-Mapping Chivalry). 

La narrativa hispanoamericana también participa de la renovación de 
los materiales caballerescos a instancias de Manuel Mujica Lainez y El uni-
cornio (1965), con el eclecticismo estético que transita por la novela histó-
rica de documentación extraordinaria, la biográfica –por resultar las 

 
8 Se ha comparado la obra de Perucho con la de su amigo Cunqueiro […] La comparación es y no es 
exacta. Apunta, desde luego, hacia un centro verdadero, pero deriva a lugares muy diferentes […]. La 
erudición de Cunqueiro es […] de naturaleza romántica y no ilustrada, y por eso, al leer a Cunqueiro 
uno tiene la sensación de que Cunqueiro se la inventa de arriba abajo […]. La erudición cunqueriana 
parece llevarle siempre a descubrir en su tierra de brétemas toda clase de fantasmas, brujas, encanta-
mientos, trasgos, espíritus y santas compañas que sabemos inexistentes. La erudición de Perucho, por 
el contrario, nos conduce a una clase de respetabilísimos caballeros catalanes, comerciantes, comisiona-
dos o espías, que hace él confundir con honorables burgueses […] a los fantasmas peruchianos dan 
ganas de sentarles en una terraza de Sitges e invitarles a un pernod […] porque la erudición peruchiana 
es una erudición muy seria y fundamentada, incluso cuando es apócrifa (Trapiello, 1997, 6-7).  
 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

174 

 

memorias del hada Melusina de Lusignan–, y la fantasía, partiendo del 
texto medieval de Jean d’Arras. Ya de regreso a la narrativa peninsular 
española, las neoartúricas El rapto del Santo Grial (Paloma Díaz-Mas, 1984) 
y La rosa de plata (Soledad Puértolas, 1999) van agotando el siglo y augu-
rando el XXI, que en Historia del Rey Transparente (Rosa Montero, 2005) 
halla un título en el que coexisten rasgos tradicionales (la virgo bellatrix re-
mozada y humilde que es Leola) con otros tantos vanguardistas o renova-
dores. Elia Barceló, Manuel Vilas, Andrés Amorós o el mencionado 
Andrés Trapiello –entre otros– recurrirán, en algunas de sus obras, a las 
líneas de fuerza caballerescas, artúricas y corteses, bien mediante la trama, 
bien mediante las formas renovadas del romance. Mención especial reque-
rirá, como se indicó, Ana María Matute, quien clausurando una larga tra-
yectoria narrativa realista como escritora adscrita generacionalmente al 
grupo de los 50, imprimirá un giro de timón radical a partir de la publica-
ción de La Torre Vigía (1971), giro refrendado definitivamente con Olvidado 
Rey Gudú (1996), que la resituará en el centro de la atención de crítica, 
público y Academia. El Rey Gudú sería la gran obra de Matute, consagrada 
durante un cuarto de siglo a la creación de una novela en la que la tradición 
folclórica, bíblica, trágica, cuentística, artúrica, caballeresca, lírica, épica, 
sentimental o formativa y cervantina permea el devenir del Reino de Olar 
y sus regentes, con Gudú como último monarca.  

El transcurso narrativo del siglo XX y de este primer cuarto del XXI 
revalida las observaciones estéticas preclaras de Ortega. Los libros de ca-
ballerías habrían sido el punto de partida de los nuevos que AmadissigloXX, 
dentro del proyecto Mapping Chivalry. Spanish Romances of Chivalry from Re-
naissance to 21st Century. A digital approach, censan, impulsan y proyectan, 
consolidando los términos con que el fundador de Revista de Occidente los 
calificara: 
 

conserva [el libro de caballerías] los caracteres épicos, salvo la creencia en la realidad de 
lo contado. […] el instrumento poético en el libro de caballerías es, como en la épica, la 
narración. […] De modo que el autor del libro de caballerías, a diferencia del novelista, 
hace gravitar toda su energía poética hacia la invención de sucesos interesantes. Estas 
son las aventuras. […] La aventura quiebra como un cristal la opresora, insistente reali-
dad. […] Cada aventura es un nuevo nacer del mundo, un proceso único. ¿No ha de ser interesante? 
(Ortega, 1990, 203-207). 

 



María Encarnación Pérez Abellán 

175 
 

 
2. Olvidado Rey Gudú (1996), novela de caballerías contemporánea 

 
El contexto del Rey «faro salvador de las tormentas» 
 

Ana María Matute (Barcelona, 1925-2014) sorprendía a crítica y lec-
tores cuando en 1996 publicaba, tras más de veinte largos años de creación 
infatigable y atormentada, Olvidado Rey Gudú. Matute había sido la escritora 
reconocida de la Generación del 50, aquella que había abordado –desde el 
realismo y la experiencia directa de haber sido sus autores niños «asom-
brados» (Matute, 1966, 143) entre 1936 y 1939– la desolación de la Guerra 
Civil española, y se unía a nuevos escritores como los hermanos Goytisolo, 
Juan Marsé, Ignacio Aldecoa, Rafael Sánchez Ferlosio, Carmen Laforet y 
Carmen Martín Gaite, entre otras voces narradoras.  

El censo es exiguo, profundamente incompleto. Ana María Matute 
había escogido para su producción narrativa hasta entonces la infancia 
arrebatada por la guerra a numerosos críos que, pese a sus cortas edades, 
se adentraban en la injusticia, la predeterminación social y la miseria, el 
hambre y el frío, comprendiendo así la maldad humana.  

La autora, que había debutado con el significativo y unamuniano tí-
tulo Los Abel (1948), contaba con el premio Nadal en la edición de 1959 
por Primera memoria, habiendo publicado un año antes Los hijos muertos 
(1958): la Tanaya o la triste muñeca de palo arrimada a la cuna del hambre 
sintetizarían la esencia y la presencia de Matute en el panorama narrativo 
español. Después vendrían Los soldados lloran de noche (1964) y La trampa 
(1969), con que culmina la trilogía Los mercaderes iniciada una década antes. 
A continuación, el primer giro de timón con La torre vigía (1971) y, tras ella, 
el largo silencio hasta finales de siglo. 

Olvidado Rey Gudú comparecía como la obra del último grande retoñar 
no de la épica concebida al modo pidaliano de Ortega, sino en calidad de 
remoción del sustrato temático épico que contenía el libro de caballerías, 
al que parecía volver desde paradigmas contemporáneos como el de la 
novela lírica, de aprendizaje o formación, y lo maravilloso, manteniendo 
el cuento folclórico como gran basamento del Reino de Olar, una vez de-
puesto el realismo inherente a la autora hasta entonces.  



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

176 

 

El Rey Gudú cerraba un siglo generoso en producción neocaballeresca 
«a la moderna», y venía a hacerlo de modo sublime. Olvidado Rey Gudú era 
la novela definitiva (y urgida por la impaciencia, pero también la confianza 
de su editora, Carmen Balcells) con que Matute cerraba su trayectoria na-
rrativa, con independencia de los tres últimos títulos: Aranmanoth (2000), 
Paraíso inhabitado (2008), y la inacabada y póstuma Demonios familiares 
(2014). Matute se había plegado, con sus intermitencias, a la escritura de 
la que sabía iba a ser su obra maestra, y demoró cuanto pudo la entrega 
del manuscrito por una permanente y obsesiva labor limae. Balcells tendría 
finalmente que prescribir una fecha para que Matute le entregara en mano 
un texto con el que anduvo soñando «durante mucho tiempo». La novela 
la había perseguido «como te persigue la vida, como te persigue tu pa-
sado...»9. 

Sus experiencias vitales en aquel cuarto de siglo abocarían a la autora 
a un ostracismo público que, privadamente, se transformaba en diálogo 
consigo misma y su memoria literaria radicada en la infancia vivida a través 
de los cuentos de Perrault, los Grimm y Andersen.  

A ellos dedica, agradecida, su novela. El Rey Gudú se convertía en un 
nuevo «faro salvador» que iluminaba en medio de la tormenta personal, 
ratificando la literatura a través de él su capacidad plena para reconstituir 
y orientar, tal como Matute declaraba en su discurso de recepción del Pre-
mio Cervantes en su edición de 201010. 

 
 
 
 

 

 
9 En 1996, la autora concedía una extensa entrevista al periodista Julio Fernández para el diario ABC 
con motivo de la publicación de Olvidado Rey Gudú. A 25 de junio de 2018 fue actualizada y digitalizada, 
pudiéndose consultar en la siguiente dirección: https://www.abc.es/cultura/libros/abci-maria-matute-
veces-pienso-otra-galaxia-201806250057_noticia.html 
10 El discurso leído por Ana María Matute en la entrega del Premio Cervantes 2020 puede consultarse 
íntegramente en la siguiente dirección: https://www.rtve.es/rtve/20141023/discurso-ana-maria-ma-
tute-premio-cervantes-2010/1034560.shtml 



María Encarnación Pérez Abellán 

177 
 

«Le impuso de nombre Gudú»11. Recepción y terminología genérica 
 
La acogida de la novela de Matute resultó extraordinaria. La autora 

regresaba en noviembre de 1996 al panorama narrativo español; las rese-
ñas literarias y artículos a propósito de Olvidado Rey Gudú fueron elogiosos, 
incidiéndose en el punto de inflexión que esta suponía con respecto a su 
extensa trayectoria previa. Se señalaron –como constantes de la obra– la 
fantasía, el sustrato popular vehiculado por los cuentos y la elección de la 
Edad Media (coordenada espaciotemporal recuperada de la obra de 1971), 
vertebrado todo por personajes alejados (en apariencia) de los que prota-
gonizaran sus novelas y relatos hasta ese momento. Dichas directrices se 
convierten (casi) en descriptores permanentes, siendo recurrentes en cuan-
tos obituarios se publican en 2014, o en los ya más próximos aniversarios 
de su fallecimiento: 

 
la experiencia y ruptura de estilo que supuso Olvidado rey Gudú, en la que Matute 
marcha al mundo de las fábulas infantiles. En esta obra la fantasía se desborda 
hasta convertirse en un cuento de hadas, pero como ocurre en los cuentos in-
fantiles, Matute no oculta un desasosegante fondo de violencia (Pozuelo Yvan-
cos, 201412), 
 
Según cuenta Paz Ortuño, amiga íntima y estrecha colaboradora de Ana María 
Matute, ella siempre había querido escribir este libro, «porque la Edad Media la 
entusiasmaba». Era un giro completo en su manera de escribir: una saga medieval 
a la que ni ella ni los lectores estaban, entonces, acostumbrados (Martín Rodrigo, 
201813). 

 
11 El título del subepígrafe procede de la novela, pues se enmarca en el capítulo que aborda el nacimiento 
del Príncipe Heredero, a quien su madre, la reina Ardid, no impone nombre sino hasta pasados unos 
meses. Del bautizo del pequeño Gudú apunta el narrador también que se efectúa «sin pompa alguna y 
con una parquedad sin igual» (Matute, 1996, 199), contrastando profundamente con el boato, por ejem-
plo, con que el caballero de Boecia es bautizado: «Cuando el nombre ponerle quisieron, entró por la 
puerta de la iglesia un cisne tan blanco como la nieve. Traía en la cabeza una corona de emperador, de 
oro. […] Y el cisne, haciendo su vuelo derecho, se posó sobre la pila, que toda de plata era muy rica 
[…] y extendiendo su hermoso cuello, puso unas letras de oro […] en las manos del arzobispo que 
decían: POLICISNE (Maire Bobes, 2007, 254). 
12 De nuevo, el diario ABC publica, cinco días después del fallecimiento de la autora, esta reseña, para 
cuya consulta se podrá seguir la siguiente dirección: < https://www.abc.es/cultura/cultu-
ral/20140630/abci-maria-matute-obituario-201406301651.html >  
13Inés Martín Rodrigo, también para ABC el 24 de junio de 2018, disponible en: 
<https://www.abc.es/cultura/libros/abci-olvidado-gudu-novela-saco-vacio-maria-matute >  

https://www.abc.es/cultura/libros/ana-maria-matute/
https://www.abc.es/cultura/libros/ana-maria-matute/
https://www.abc.es/cultura/cultural/20140630/abci-maria-matute-obituario-201406301651.html
https://www.abc.es/cultura/cultural/20140630/abci-maria-matute-obituario-201406301651.html
https://www.abc.es/cultura/libros/abci-olvidado-gudu-novela-saco-vacio-maria-matute


Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

178 

 

Si en estas reseñas las «fábulas infantiles», la «fantasía», el «cuento de 
hadas» o la «saga medieval» aludían a rasgos tanto genéricos (fábulas y fairy 
tales en el sentido formalista sistematizado por Propp), como estéticos 
(»fantasía»), y temáticos (»saga medieval» o seguimiento de una estirpe con 
este contexto histórico), las apreciaciones planteadas en manuales de his-
toria de la literatura y o de la novela contemporánea también apelaban a 
ítems o rasgos relacionales similares; así en «Olvidado Rey Gudú (1996), [es] 
una saga medieval ubicada en el este de Europa, llena de belleza, imagina-
ción y análisis de las emociones humanas» (Prieto de Paula y Langa Piza-
rro, 2007, 208-209) o, más pormenorizadamente: 

 
Si se la compara [La torre vigía] con Olvidado Rey Gudú […] comprobaremos cómo, 
a raíz del apogeo del «realismo mágico», la escritora se ha liberado de toda res-
tricción en el recurso a la fantasticidad. La comparación entre ambos textos es 
iluminadora del cambio ocurrido en el horizonte de expectativas y de tolerancia 
del lector español entre ambas fechas (Soldevila Durante, 2001, 126). 
 

La «saga medievalizante», sintagma de función nomencladora, es re-
cursiva hasta en dos ocasiones, añadiéndosele tanto la catalogación estética 
a instancias del realismo mágico y la «fantasticidad», como la interesante 
indicación acerca de la hondura analítica de las pulsiones humanas. Con 
estos mimbres parece conformarse una aproximación hacia la obra de Ma-
tute en calidad no de nuevo romance caballeresco14, sino de novela (por la 
construcción compleja de las etopeyas de los personajes principales y el 
modo en que se plasma la depravación humana y sus contradicciones), 
aunque, eso sí, con innegable reminiscencia de cuantos temas, argumentos 
y motivos arbitraron el roman medieval y el libro de caballerías posterior. 
Fundidos estos rasgos a los aportados por la novela lírica o el bildungsroman 

 
14 En nota anterior (n.º 3) se recogieron los términos en los que Riley acota el significado de romance 
como subgénero narrativo diferente a la novela. El propio cervantista británico marcaba en cursiva el 
término por pertenecer al ámbito anglosajón. Ya en un contexto hispánico, el término también es em-
pleado para consignar la producción en prosa castellana, artúrica inicialmente y caballeresca en términos 
más amplios con posterioridad, por Gómez Redondo, considerando que Amadís de Gaula «se ofrece 
como el mejor testimonio de las características que convergen en el género del romance tal y como se está 
persiguiendo aquí: ese dominio de la ficción en el que la realidad encuentra soportes para existir e imá-
genes para desarrollarse» (1999, 1541). Previamente, el autor indica que «romance, a pesar de otras acep-
ciones, posee un preciso valor clasificatorio, con el que se debe contar para ordenar los grupos 
constituyentes de la prosa de ficción medieval» (1332). 



María Encarnación Pérez Abellán 

179 
 

el resultado deviene ecléctico, y por extensión, susceptible de asumir la 
consideración de título poligenérico o plurigénero, devolviendo a la pri-
mera línea el término que sostuviera en su día –y a propósito de Cervan-
tes– Claudio Guillén (Entre lo uno y lo diverso, 1985). Sin embargo, este da 
en evolucionar taxonómicamente durante el último cuarto de siglo hasta 
el (sintagma) anglosajón romanfusion. Joaquín Juan Penalva lo emplea para 
referirse, hace dos décadas precisamente, a la obra de Matute que nos 
ocupa. Resultante tanto de fundir–mediante la discursividad heterológica 
y heteroglósica– subgéneros narrativos como el romance en todas sus varia-
bles15, la novela16 o el relato breve, como de integrar otros géneros (lírico, 
teatral, ensayístico), y contener variados materiales gráficos, icónicos, ci-
nematográficos, etc.  totalmente funcionales, del romanfusion se indica que: 

 
Se trata de la mezcla e hibridación de géneros narrativos, la parodia de ciertos 
esquemas y el injerto de elementos de procedencia diversa. Esto nos lleva a for-
mular una receta novelística difícil de precisar, pero con algunos ingredientes 
imprescindibles que no pueden faltar en la cocina del escritor: un poco de folle-
tín; un trasfondo de ciencia-ficción; algo de bildungsroman o novela de aprendi-
zaje, a ser posible en su variante de künstlerroman o novela de artista; mucho de 
novela negra y cine policíaco; una pizca de novela rosa; un pellizco de relato 
pornográfico, novela del oeste y cuento filosófico; y, por último, todo ello debi-
damente salpimentado, sazonado y espolvoreado con las oportunas dosis de hu-
mor, ironía, sarcasmo y, por supuesto, metaliteratura. Creo que es precisamente 
en esta práctica, la relectura y recombinación de elementos preexistentes, donde 
radica la fortuna del romanfusion, que, si bien no es una creación ex novo, presenta 
una nueva forma de heredar las tradiciones literaria y cinematográfica, reinven-
tándolas una vez más para el lector […]. En realidad, bajo la apariencia de nove-
dad y subversión, lo que encontramos no es una neovanguardia, sino una 
revisión de la tradición literaria. [Rafael] Reig apunta, y con razón, a Cervantes, 
quien «mezclaba novela de caballerías, pastoril, personajes que salen de los libros 
y van a la realidad...» (Juan Penalva, 2004, 93-94). 
 

 
15 Comprendido como extensa narración predecible en la que la peripecia opaca el desarrollo de carac-
teres redondos que devienen en meros roles. 
16 Esta aportaría, fundamentalmente, la complejidad en la etopeya de los personajes, piedra angular por 
el volumen afectivo y psíquico alcanzado. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

180 

 

Paradigmáticos del género son, a instancias de Penalva, Rafael Reig 
y Elia Barceló, si bien señala como predecesores a los emblemáticos Gon-
zalo Torrente Ballester y Eduardo Mendoza. A ellos se suman, desde las 
apreciaciones siguientes, el mencionado Álvaro Cunqueiro y Ana María 
Matute, a través la barcelonesa de la novela que abordamos:  

 
las obras de autores como Álvaro Cunqueiro y Ana María Matute […] recuerdan 
en muchos aspectos a El vuelo del hipogrifo, de Elia Barceló. Ése es el caso de Ana 
María Matute, quien, cuando volvió a publicar tras un largo silencio, sorprendió 
a sus lectores con los mundos míticos de Olvidado Rey Gudú (1996) y Aranmanoth 
(Penalva, 2004, 102). 
 

La pluralidad y el sincretismo temático (referido a fuentes o sustratos 
literarios convertidos en hipo e intertextos), el tratamiento de los persona-
jes más allá del anclaje folclórico, o la permeabilidad para con lo maravi-
lloso, podrían resultar  motivos valederos para la consideración de Olvidado 
Rey Gudú en calidad de romanfusion; el material iconográfico, por ejemplo, 
lo aportará la cartografía del Reino de Olar o el árbol genealógico de los 
margraves, soportes situacionales e informativos que el lector agradece y 
que enlazan, por ejemplo, con la reproducción geográfica y corográfica 
diseñada por J.R.R. Tolkien para El Señor de los Anillos (1954).  

Por el contrario, y precisamente por la hondura, firmeza y originali-
dad con que Matute desarrolla todos estos aportes, no consideraríamos 
que el romantasy, último de los taxones popularizado para designar las fic-
ciones que se sustentan sobre la narrativa medievalizante, la fantasía, el 
amor y la distopía, pudiera ser aplicable en modo alguno a Olvidado Rey 
Gudú.  La aproximación a este anglicismo, resultante de la combinación de 
romance y fantasy, carece todavía de anclajes críticos y teóricos, si bien se ha 
convertido en breve espacio de tiempo en marbete o reclamo frecuente en 
el marketing editorial destinado al público joven (y preferentemente feme-
nino). Para una descripción inicial y aproximativa –dada la ausencia men-
cionada de estudios al respecto–, podrán revisarse las apuntadas por 
diversas distribuidoras comerciales, reiterándose los rasgos definidores. El 
sello Planeta, de largo recorrido en español y variadísimas líneas o colec-
ciones, selecciona como parámetros caracterizadores del romantasy la caba-
llería medieval, la fantasía, los roles caballerescos tanto masculinos como 



María Encarnación Pérez Abellán 

181 
 

femeninos (damas o princesas) cuyas etopeyas encarece hiperbólicamente, 
los seres mitológicos y mágicos (dragones, encantadores, brujas, ondinas, 
etc.), y el amor, todos ellos bazas argumentales irrenunciables: 

 
Tal y como puedes deducir por su propio nombre, el romance fantasy es un género 
que combina el romance17 con la fantasía. […] se considera el romance fantasy 
como un subgénero de la literatura fantástica […]. Así pues, verás que las novelas 
de romantasy suelen tomar muchos elementos de las caballerescas. Muchas de 
ellas se inspiran en la mitología y el mundo medieval y tienen a caballeros, damas 
y princesas como personajes habituales. Junto a estos seres de carne y hueso, 
son protagonistas de estas novelas dragones y otros seres y criaturas fantásticas, 
que aportan el toque de fantasía que requiere este subgénero. Por supuesto, no 
sería romance fantasy sin una buena historia de amor. […] miles de lectores disfru-
tan con este tipo de historias, […] el género está viviendo todo un boom y cada 
vez tenemos más y mejores novelas y sagas para leer18. 
 

Es conveniente apuntar que romantasy, aun cuando lo pareciera (y 
pese a compartir el étimo latino romanice), difiere en significación con ro-
manfusion: el primero remite al romance en el sentido clásico y anglófono de 
Gillian Beer (1982, 4) o Edward Riley, el segundo, a la roman (novela) en 
términos franceses. De este modo, romantasy supondría una reducida e in-
necesaria matización temática hecha al romance clásico descrito, entre otros, 
por el cervantista precitado (Riley, 2000, 24).Olvidado Rey Gudú trasciende 
el maniqueísmo y la predictibilidad del romantasy más inmediato, pues sus 
personajes principales desarrollarán, bajo unas aparentes y superficiales 
funciones actanciales, rasgos sumamente complejos e inherentes, por 
tanto, al (personaje) de novela (Frye, 1977, 403-404), suponiendo un punto 
de inflexión en la comparativa de etopeyas para con los caracteres del ro-
mance caballeresco y los del propio romantasy, e inhabilitando cualquier pre-
tensión de adscribirlo al nuevo término sobre la base de la presencia de la 
fantasía, la aventura y el contexto medieval compartida, externa, epidérmi-
camente, con aquel.  

 
17 Se mantiene la redonda del texto original. 
18 Como se ha indicado, son las casas editoriales las responsables del auge del término en aras de un 
nicho de mercado muy concreto de orientación juvenil. La reseña puede consultarse por extenso en 
<https://www.planetadelibros.com/blog/actualidad/15/articulo/que-es-romance-fantasy/628 .>  
 

https://www.planetadelibros.com/blog/actualidad/15/articulo/libros-de-dragones


Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

182 

 

3. De cómo la Biblia y Arturo llegaron al Reino de Olar 

Sustrato clásico y bíblico: estirpes castigadas, cainismo, Jacob, Urías y Betsabé  
 

 En esta mise en abyme de épocas y materiales literarios convocados 
en la creación de Olvidado Rey Gudú, las raíces últimas de la novela se hallan 
tanto en el libro de caballerías a la moderna, como en el áureo y medieval, 
hasta descansaren los clásicos griegos, los mitos, y en el libro de libros que 
es la Biblia. 

El sustrato griego y la reminiscencia veterotestamentaria se amalga-
man en la obra de modo similar a como lo hacen en los libros de caballerías 
e incluso, previamente, en la épica románica y no románica altomedieval. 
Recordemos que el primero estaba presente como matière en los primitivos 
romans medievales franceses, que divulgaban los hechos de Troya (Roman 
de Troie, Benoît de Sainte-Maure, [c. 1170]) o las hazañas de Alejandro 
Magno (Roman d’ Alexandre [s. XII]), dentro del grupo consignado como 
romans d’Antiquité. Olvidado Rey Gudú, secuencia exhaustiva del nacimiento, 
consolidación, expansión y declive del reino de Olar a través del último de 
sus reyes precisa, como primer vector clásico, de las «estirpes castigadas» 
compartidas por tragedia y epopeya griega, de modo bastante similar a 
como Labdácidas, Atridas o Cádmidas se resolvían. Recordemos que la 
animadversión de los dioses a los linajes se perpetuaba con la ananké que 
condicionaba la suma de muertes trágicas o hamartías (Aristóteles, 1997, 
44), mientras que la inaugurada por Sikrosio está también concernida por 
el fatum menos divino, pero absolutamente mortal, del terror a lo desco-
nocido, a la muerte. Lo somatiza simbólicamente en el íncipit el dragón 
que se desliza por el río Oser; no es este el mero drakar tripulado por 
soldados, sino el portador de la pulsión que desgarra a Sikrosio y le deja el 
regusto a sal y sed de toda catábasis. La escena se replica con Volodioso, su 
hijo, acribillado mortalmente en una jornada (y escena) cinegética, para 
alcanzar a Gudú y el vértigo hasta las lágrimas al comprender toda vanitas 
humana. La estirpe castigada que arrancó con el bisabuelo Conde de Olar 
queda reprobada irreversiblemente por el agonizante Raigo, hijo de Gudú, 
finalizando la obra y haciendo del Rey un Príamo o un Eetes impertérrito 



María Encarnación Pérez Abellán 

183 
 

ante el anatema del hijo y junto al cadáver de la hija y hermana respectiva-
mente que es Gudrilkja:  

 
Ponedme junto a mi hermana Gudrilkja […]. Ofrecednos al Rey Gudú como 
presente, y decidle que esta es su descendencia, esta es la estirpe que le sucederá 
[…]. Éste es el último presente de tu Hijo. Ésta es tu Dinastía. Éste es el futuro 
de Olar… (Matute 1996: 860-86119). 
 

Simultáneamente, y misturado con las raíces clásicas, el sustrato bí-
blico vertebra en Olvidado Rey Gudú núcleos esenciales de la trama y sus 
protagonistas. Son anclajes argumentales cuya presencia en el romance de 
caballerías medieval y clásico resultaba esencial. Así, recorriendo doloro-
samente la novela, el enfrentamiento fraterno conduce a la universalidad 
del cainismo veterotestamentario, que aboca ab initio a la animadversión 
que los hijos legítimos, bastardos, naturales, amados y aborrecidos enta-
blan entre sí en cada una de las generaciones, invirtiendo el resultado de 
las luchas entre hermanos del libro de caballerías posterior que, producidas 
por la ignorancia entre contendientes en tocante a sus (ocultas) identidades 
(Gutiérrez Trápaga, 2020, 69), solían anularse por ejemplaridad. Sirvan 
como ejemplos los siguientes pasajes de Lidamán de Ganaíl (Jerónimo Ló-
pez, 1528) y Amadís de Gaula (Garci Rodríguez de Montalvo, 1508): 

 
Y mirando en él ahincadamente, diole salto en el corazón diciendo: 
–¡Estad quedos, mis bueno señores y amigos! ¡Estad quedos y no vayáis más 
adelante con vuestra furiosa batalla, que malamente erraréis! 
 Y, llegado a ellos, contra el Caballero de los Laureles dijo: 
–Señor Vitoraldo, sabed que este caballero con quien os combatís es vuestro 
propio hermano el rey Floramante. 
 –¡Oh, Dios mío! ¡Es verdad! ¡Qué tal cosa tengo hecho!– dijo el de los Laureles. 
Y, sacando el yelmo, le pidió amorosamente perdón. Y el rey Floramante lo 
abrazó muy recio con las lágrimas en los ojos. (Maire Bobes, 2007, 174). 
 
Y tomando sus armas, cubiertos de sus escudos, movieron contra sí al más correr 
de sus cavallos; y encontráronse en los escudos tan fuertemente, que los falsaron, 
y las lorigas también, y juntáronse los cavallos y ellos de los cuerpos y de los 

 
19 En adelante, las citas a la novela se harán por esta edición. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

184 

 

yelmos, de tal guisa que cayeron a sendas partes grandes caídas; pero luego fue-
ron en pie y començaron la batalla de las espadas, tan cruel y tan fuerte que no 
avía persona que la viesse que del[o] no fuesse espantado; y assí lo era el uno del 
otro, que nunca fasta allí hallaron quien en tan gran estrecho sus vidas pusiesse. 
Assí anduvieron hiriéndose de muy grandes y esquivos golpes una gran pieça del 
día […]. Pues estando en esta gran priessa que oís, llegó acaso un cavallero […] 
y preguntó a la donzella si sabía quién fuessen aquellos cavalleros. […] 
–Esso vos diré –dixo la donzella–; aquel […] ha nombre Amadís; y este otro con 
quien se combate se llama Galaor […]. 
El cavallero, que esto oyó, dixo: […] 
–Estad, señor Amadís, que esse es vuestro hermano don Galaor, el que vos bus-
cáis. 
Cuando Amadís lo oyó, dexó caer la espada y el escudo en el campo y fue contra 
él, diciendo: 
–¡Ay, hermano, buena ventura aya quien nos hizo conoscer! 
 Galaor dixo: 
–¡Ay, cativo, malaventurado!, ¿qué he hecho contra mi hermano y señor? […] 
 Amadís lo alçó y abraçólo.  
(Amadís de Gaula, 1996, 471-474). 
  

Sin embargo, en el Rey Gudú «Almíbar es despreciado por los caba-
lleros y, especialmente por sus hermanos Sirko y Roedisio» [51]), deto-
nante la displicencia dedicada al Príncipe de las pulsiones enconadas que 
en las siguientes generaciones devendrán en asesinas. De esta manera, 
Gudú asumirá, desde su nacimiento, la inquina profesada por sus herma-
nos de padre, el clan de los Soeces; la violencia, la envidia, la mezquindad 
y la ramplonería predeterminarán sus intervenciones, como ocurriera, por 
ejemplo, entre José y sus hermanos (Gén. 37), si bien, a diferencia del re-
lato bíblico, la supresión definitiva del coro de envidiosos correrá a cargo 
tanto del príncipe Gudú como de ellos mismos. Traicionados entre sí, 
alanceados mutuamente como los hijos de Edipo Polinices y Eteocles, 
Matute renueva el motivo de la hostilidad fratricida que Aarne y Thom-
pson registran (P251.5.3. Hostile brothers) y Luna Mariscal matiza:  

 
En líneas generales, la hostilidad fraternal en los libros de caballerías es de otra 
naturaleza, con una elaboración literaria más elaborada y sentimental, menos 
cruda, que se refleja en la frecuencia en su corpus de motivos como H151.10. 
Combat of unknown brothers brings about recognition y N733.1. Brothers unwittingly fight 
each other (Luna Mariscal, 2013, 177). 



María Encarnación Pérez Abellán 

185 
 

 

Las relaciones cainitas se exacerban tras el episodio en que Gudú lo-
gra, por intercesión hábil y astuta de la reina Ardid, ser investido como 
único y legítimo heredero, asumiendo el privilegio inherente a la primoge-
nitura de Ancio: como Isaac al imponer sus manos sobre la cabeza de 
Jacob, tras haber creído que el brazo cubierto con el vellón del carnero 
correspondía al primogénito Esaú (Gén. 27, 1-29), así ungirá Volodioso al 
niño moreno que irrumpe persiguiendo una pelota en la cámara del mori-
bundo: 

 
Existía una remota tradición –que no ley–, usada a la sazón por otros monarcas, 
que decidía y daba como válido sucesor, en casos semejantes, a aquel sobre cuya 
cabeza se posara la mano del monarca moribundo. Arrodilláronse todos, llenos 
de expectación, y aún algunos de terror. Los muchachos [Ancio y Predilecto] 
hiciéronlo casi a un tiempo. […] En éstas estaban cuando, ya con gran fatiga, el 
Rey levantó al fin la mano y la avanzó, con indudable intención, hacia la inclinada 
cabeza de su hijo Predilecto. Pero aún no se había posado en sus brillantes y 
suaves cabellos cuando sucedió algo totalmente imprevisto: de bajo las cobertu-
ras del lecho, entre las pieles, emergió una cabeza hirsuta, oscura y rizada […]. 
Y unas torpes manos infantiles alcanzaron una pelota azul que, surgida a su vez 
del mismo lugar, y dando botes pretendía huir de ellas. La cabeza del niño se 
alzó entonces, con tal oportunidad y precisión, que la mano ya casi inerte del 
Rey se posó en ella. Y en ninguna más (220). 
 

Gudú conquista así su derecho inalienable al trono de Olar. 
La recurrencia a la literatura bíblica en Olvidado Rey Gudú articula, ade-

más, dos núcleos argumentales imprescindibles por contribuir al tapiz de 
relaciones interpersonales en los episodios tanto fundacionales de Olar, 
como de su expansión conquistadora. Y es que uno de los motivos mejor 
conocidos del Antiguo Testamento, el protagonizado por el rey David, su 
general Urías y Betsabé (Samuel II, 11, 1-29) se reactiva con Sikrosio bajo 
la soberbia que incita al rey a tomar por la fuerza a la esposa-hada del 
Herrero-Armero, resultando de la vejación el nacimiento del pequeño Al-
míbar: 

 
La persona que más apreciaba Sikrosio en el Castillo era su Herrero-Armero. 
[…] cierto día […] tuvo ocasión de contemplar algo que hasta aquel momento 
–no sin razón– el precavido Herrero había ocultado a sus ojos: su joven esposa. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

186 

 

Era una mujer tan joven y de belleza tan extraordinaria, que Sikrosio quedó 
mudo al contemplarla. Pese al ascendiente y consideración de que gozaba el He-
rrero, esto no fue obstáculo que detuviera el violento deseo del Margrave, y al 
fin, aunque muy por la fuerza, la tomó como concubina. El Herrero huyó deses-
perado, pero los hombres de Sikrosio le dieron caza, y cuando mucho tiempo 
después le trajeron, encadenado y famélico, su esposa ya estaba encinta del Mar-
grave. Aun así, apenas nació el niño, los esposos huyeron y abandonaron a la 
criatura, que odiaban. […] la Margravina […] lo tomó a su cuidado […] la des-
dichada herrera le había inspirado más lástima que despecho: bien había consta-
tado cuán en contra de su voluntad se prestó la infeliz a las exigencias del animal 
de su marido (49-50). 
 

El episodio del deseo contrariado que finalmente se resuelve de 
fuerza y no de grado sustentaba igualmente la concepción del rey Arturo, 
pues recordaremos que Uther Pendragon, deseando a Ygerne, recurrirá a 
Merlín y sus encantamientos para adoptar, quid pro quo, la apariencia del 
esposo ausente (Gorlois) y así yacer con ella, tal como nos relatan Mon-
mouth (Historia Regum Britanniae [s. XII]) y, en los ciclos en prosa franceses, 
el Baladro  y Malory  en La muerte de Arturo, (1485) posteriormente.  

 
Los hijos de Chrétien (de Troyes): pautas artúricas en el conflicto amoroso 

 
Mapping Chivalry y AmadíssigloXX son hijos de Chrétien, descendien-

tes directos del protegido de Leonor de Aquitania en pleno siglo XX (y 
XXI) por cuanto de influjo ejerce aquel en la construcción de los textos 
que revitalizan la materia caballeresca. A su vez, el embrión artúrico se 
gestaba en los títulos de Monmouth, si bien no exclusivamente sino en 
paralelo a, por ejemplo, la figura de Merlín. Sintéticamente, la conforma-
ción definitiva del mito correrá a cargo de Chrétien de Troyes, quien a 
través de El Caballero del León (o Yvaín), Cligés, Erec y Enide, El Caballero de 
la Carreta (o Lanzarote) y La historia del Grial sienta las bases del ciclo que 
la Vulgata20 consolida y la Post-Vulgata mantiene, sirviendo de hipotexto 
definitivo (junto con el Tristan en prose) a Thomas Malory (Gómez Re-
dondo, 1999, 1508; Riquer y Valverde, 2007, 418) y La muerte de Arturo 

 
20 La Vulgata, posterior a Chrétien de Troyes y completamente anónima, está integrada por cinco títulos 
significativos también, compuestos entre 1215 y 1230: La Historia del Grial, Merlín, Lanzarote del Lago, La 
búsqueda del Grial y finalmente La Muerte de Arturo. 



María Encarnación Pérez Abellán 

187 
 

(1485). Nos centraremos en este nuevo apartado no en el motivo de la 
quête artúrica tradicional –Gudú no convoca cohortes de caballeros en 
busca de objeto milagroso alguno por su condición solitaria e implacable 
de rex bellorum, aunque su padre, Volodioso, sí experimenta un hecho im-
portante en la artúrica fecha de Pentecostés21–, sino en el constructo amo-
roso establecido sobre la base del amor cortés. Andrés el Capellán, en su 
De amore (Libro del amor cortés) de finales del siglo XII, establecía las pautas 
que implementan toda relación amorosa caballeresca, extrapolable tanto a 
Tristán e Iseo (Béroul y Robert de Boron, [s. XIII]) como a Arturo, Ginebra 
y Lanzarote. Y, mientras los títulos fundamentales del romance de caballe-
rías peninsular declinaban el triángulo amoroso –al menos en la pareja 
protagonista– en aras de la lealtad prescrita férreamente por un contexto 
sociológico católico, Olvidado Rey Gudú vendrá a ser una suerte de hijo úl-
timo por el pas de trois de las tramas amorosas que atañen a Volodioso, 
Ardid y Almíbar, para ser replicado más tarde por Gudú, Tontina22 y Pre-
dilecto. 

 
21 Pentecostés es la fecha escogida por el Rey Arturo para convocar a los caballeros de su consejo, 
paradigmas (y paladines) todos de la caballería en Camelot, con el fin de reanudar la búsqueda del enig-
mático y milagroso Santo Vaso o Grial (que Gonzalo Torrente Ballester, en La saga/fuga de J.B. [1972] 
resignifica como Idóneo). Cito no a través de Chrétien, sino del anónimo La búsqueda del Santo Grial: «La 
víspera de Pentecostés […] dirigieron la mirada a los asientos de la Mesa Redonda […] hasta que llegaron 
al asiento que se llamaba el Asiento Peligroso. Allí encontraron letras, recién escritas al parecer, que 
decían: «HAN PASADO 454 AÑOS DESDE LA PASIÓN DE JESUCRISTO; EL DÍA DE 
PENTECOSTÉS DEBE ENCONTRAR DUEÑO ESTE ASIENTO». Al ver estas letras se dicen 
unos a otros: -Por la fe, ¡he aquí una aventura maravillosa! […] quiero que sepáis que en el día de hoy 
comenzarán las grandes aventuras y las grandes maravillas del Santo Grial» (La búsqueda del Santo Grial, 
1997, 15-21). El padre y el abuelo de Gudú también tienen presente en Olar tan emblemática y artúrica 
fecha, siendo costumbre tal día la realización de justas a modo de ordalías, más mecánicas, sociales y 
sangrientas que místicas al estilo de Camelot. La reminiscencia es deliberada y clara para incidir en la 
ironía si se comparan Camelot y Olar, el talante de Arturo y el de los margraves: «Cierto día se libró un 
encuentro a muerte. En rigor, esto había sido prohibido en tiempos del Margrave Olar, pero Sikrosio 
prescindió de tal cosa –como de tantas otras– y reverdecieron con singular contento, al menos una vez 
por año, los duelos mortales. Precisamente elegía para ello Pentecostés, con la excusa de que el desca-
labrado, sin duda alguna, era víctima de la cólera divina, a causa de algún pecado, conocido o secreto» 
(61).  
22 La onomástica de la princesa causa estupor en Gudú (y posiblemente en el lector al encontrarla por 
primera vez en la novela), motivo que hace necesaria la aclaración de la voz narradora acerca de su 
significado y connotación, tan distintos con respecto al plano conceptual en el que personaje y lectores 
se mueven inicialmente. Así, del nombre razonado de la prometida del rey se indica: «–¿Y cómo decís 
que se llama? –Tontina dijo la Reina. –Ah, no-dijo el Rey con decisión-. Habrá que cambiar un nombre 

 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

188 

 

Lejos de la condición preceptiva del matrimonio como contrato so-
ciopolítico medieval, el fin’ amors trovadoresco incorporaba la pulsión 
amorosa desde la voluntariedad de ambos amantes. Requería para ello del 
caballero externo, un tercero en discordia que quebrantaba la dualidad en-
tre el gilós (el esposo de alcurnia celoso, a quien a menudo sirve, estima y 
ha jurado fidelidad) y la midons (la dama o señora, esposa de este), con la 
obligatoria elevación civil y jurídica de su statu quo, pues es designada en 
masculino como transferencia de los valores vasalláticos debidos al marido 
(Galmés de Fuentes, 2006, 76). De conformidad con el código deontoló-
gico amoroso cortés, el caballero procedía de inmediato a la deificación de 
la midons –a la que confiere valores divinos que evolucionarán hasta la donna 
angelicata stilnovista–, permeando a la relación clandestina de la poridat o se-
creto (Galmés de Fuentes, 2006, 95) bajo la atenta supervisión de lausengiers 
o chivatos correveidiles, y suivantes (alcahuetas o, más tenuemente, encu-
bridoras) (Capellán, 2006, 200-205; Galmés de Fuentes, 2006, 118). El 
amor cortés poseía, además, un programa de conducta que comprendía 
cuatro estadios habitualmente: fase tímida o fenhedor –anticipo neoplató-
nico y petrarquesco catalizado por la mirada–, fase preghador o suplicante 
(la midons ha de ser displicente e inmisericorde con el caballero) y fase en-
tendedor: la resistencia u oposición inicial de la midons desaparece, acce-
diendo al concierto dialéctico entre amantes e incluso a la contemplación 
del cuerpo desnudo. La cuarta y última etapa, drutz, implicaría la consuma-
ción sexual; si saliese a la luz, se castigaría con la muerte a los amantes. 
Esta es la hoja de ruta amorosa con que navegan Marco, su sobrino Tristán 
e Iseo la Rubia, pero también Arturo, Ginebra y Lanzarote del Lago en el 
Caballero de la Carreta y sus subsecuentes reescrituras cíclicas. Matute los 

 
tan ridículo. No es posible que una Reina se llame Tontina. –Pero hijo, no te preocupes por esas nimie-
dades- dijo Ardid-. Tontina, en su país, no significa lo mismo que en el nuestro» (297). A este respecto, 
el nombre de la Princesa Tontina entabla concomitancias con la princesa Bobalina, a quien ha de liberar 
el Caballero del Verde Laurel en un breve relato de estructura abismada de Emilia Pardo Bazán, Desen-
canto (1903): «Mas con todo eso, y con haber ya rehendido a cinco o seis gigantes, descabezado a tres 
endriagos, dado su merecido a infinitos malandrines, el Caballero del Verde Laurel no acababa de en-
contrar a Bobalina la princesa. Ni en el fondo de los lagos, donde crecen algas como cabelleras de mujer; 
ni en las entrañas de la tierra ni en los subterráneos de los castillos; ni en las criptas de las misteriosas 
iglesias bizantinas, donde reposan los cuerpos santos, incorruptos, ni, en fin, en ninguna parte, lo que 
se dice en ninguna, acertó a descubrir, de princesa semejante, el menor rastro» 
(<https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/4956/desencanto >).  

https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/obra/4956/desencanto


María Encarnación Pérez Abellán 

189 
 

gemina en las dos generaciones: padre e hijo, Volodioso y Gudú, reactiva-
rán la funcionalidad de los reyes legendarios de Cornualles y Camelot, re-
sultando invariablemente análogas a Isolda y Ginebra Ardid y Tontina, y 
extensivos a Tristán y Lancelot Almíbar y Predilecto, que cumplen con 
otro motivo folclórico: 403.III. El príncipe de amante (b) su hermano sirve en la 
corte de un rey que ve su retrato y se enamora de ella; manda al hermano a por ella 
(Aarne y Thompson, 1995, 74). Con ello, Matute recurre a la estrategia 
técnica constructora del romance caballeresco por la que un mismo motivo 
narrativo semántico podía catalizar no uno, sino varios episodios distan-
ciados temporalmente a través de mínimas modificaciones en su enuncia-
ción y construcción sintáctica (variando actantes, ejecutores, destinatarios, 
etc.), tal como indica Bueno Serrano: 

 

los motivos de la narración [van a] organizar el texto y contribuir a su desarrollo. 
[… como] unidades de acción recurrentes, que pueden funcionar aisladamente 
con sentido pleno y autonomía, y combinarse entre sí para formar motivos com-
puestos o complejos. […] Independientemente de la función, en todos los casos 
el motivo se puede reformular con mecanismos 1) semánticos (enunciado del 
motivo o unidad del motivo), y 2) sintácticos, que relacionan los motivos entre 
sí y muestran su jerarquía (motivos estructurantes, temáticos y desencadenantes). 
La reformulación semántica pasa por considerar tres elementos: participantes, 
acciones y modificadores (2012, 89). 
 

La simetría con respecto a los modelos bretón y aquitano, si bien 
introduce la autora ligeras variaciones como la muerte previa de Tontina 
sin que llegue a ejecutarse la sentencia, es innegable, comenzando por la 
primera de las dos generaciones consignadas: 

 
al joven Príncipe Almíbar […] no se le conocía ningún amorío, aunque más de 
un corazón latía por sus oscuros rizos y sus azules ojos […]. Y llamándole [Vo-
lodioso] confidencialmente, le planteó directamente la cuestión […]. 
-¡Oh no, Señor! No es eso. Realmente he formado en mi interior una imagen tan 
ideal de la criatura amada, que no puedo mirar con ojos amorosos a nadie, pues 
nadie parecido ha llegado todavía. […] Os prometo que, llegado el caso de ha-
llarla, os avisaré.  
Pero llegado el caso, no le avisó. Y no le avisó por justificadísima prudencia, ya 
que la criatura ideal y soñada por él durante largos años fue inmediata y doloro-
samente identificada en la figura de la pequeña Ardid, de siete años de edad […]. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

190 

 

Desde ese momento el joven Almíbar luchaba como un poseso entre su fidelidad 
y el amor creciente por aquella insólita criatura […]. Y así, guardó este secreto 
en su corazón, y aunque la Reina creció, y al fin cayó en desgracia, este amor no 
había sufrido merma alguna. […] empezó aquel idilio secreto, aquel pacto, aque-
lla esperanza luminosa […]. El amor de Almíbar creció con los días, con los 
años. Pero el amor no prendió en el pecho de Ardid: mucho había aprendido de 
sus funestas consecuencias, para dejarse arrebatar por tan peligroso sentimiento. 
Así pues, si bien consideraba muy agradable y sano tener oportunidad de no 
marchitar su robusta y bella juventud en la estúpida soledad de cuatro paredes, 
no por ello su cerebro dejaba de urdir planes de un futuro más halagüeño (195-
199). 

 

El fatalismo o la predeterminación amorosa lenh23 («en lejanía» para 
ciertos casos de [amor] cortés), se apreciará ahora en la segunda genera-
ción del linaje de Olar: 

 
-Observad, en este otro cartucho, su retrato. 
El Rey Gudú tomó el retrato en sus manos. Y Predilecto se asomó a contem-
plarlo, tras su hombro. Pero con tan mala fortuna, que la piedrecilla azul que la 
Reina le había dado, en su extremo más agudo, vino a clavársele en el pecho. Y 
le produjo un dolor tan vivo que palideció, y entre aquel dolor contempló, ma-
ravillado, el rostro de la muchacha más particular que jamás había visto (296-
297). 
 

 
23 En el comienzo de El Caballero de la Carreta, Chrétien de Troyes enmascara la identidad del caballero 
innominado que con su caballo agonizante se une al retén enviado por Arturo para tratar de salvar a 
Ginebra, tomada como rehén, pese a la custodia del senescal Keu, por el tirano rey Meleagante. Mucho 
más adelante sabremos que se trata de Lancelot (o Lanzarote), enamorado secretamente de la reina en 
la distancia. Antepondrá su amor al desdoro que le va a suponer sumarse a la expedición subido en la 
carreta ignominiosa a cuyo pescante se sienta un enano. El narrador alodiegético, escudero de Galván, 
asume momentáneamente rasgos de la heterodiégesis omnisciente para exponer que: «Razón, que de 
Amor disiente, le dice que se guarde de montar, le aconseja y advierte no hacer algo de lo que obtenga 
vergüenza o reproche. No habita el corazón, sino la boca, Razón, que tal decir arriesga. Pero Amor fija 
en su corazón y le amonesta y ordena subir en seguida a la carreta. Amor lo quiere, y el salta; sin cuidarse 
de la vergüenza, puesto que Amor lo manda. […] Del caballero traído en la carreta, se asombran las 
gentes. […] El caballero oyó decir de él muchas vilezas y befas.  […] El caballero de la carreta va sumido 
en sus pensamientos como ni quien ni fuerza ni defensa tiene contra Amor que le domina. Su cuita es 
tan profunda que se olvida de sí mismo, no sabe si existe, no recuerda ni su nombre […]. Nada recuerda 
en absoluto, a excepción de una cosa, por la que ha dejado las demás en olvido [Ginebra]» (Troyes, 
1998, 24-31). 



María Encarnación Pérez Abellán 

191 
 

Los roles análogos entre Predilecto, Tristán y Lanzarote, como cus-
todio de Iseo en los previos a las nupcias el segundo, y guardián de Gine-
bra tras su liberación como rehén por Meleagante (en El Caballero de la 
Carreta) el tercero, se intensifican, incluso, en Predilecto por su condición 
vicaria en el matrimonio por poderes: 

 
en un documento que yo mismo firmaré y sellaré, contraerás esponsales en mi 
nombre con la tal Tontina. […] cumple lo que te ordeno, y no te demores ni un 
día más de lo justo, porque sabes que mi paciencia no es mi mejor cualidad. […] 
Predilecto sentía dentro de sí algo que nunca había experimentado antes. Era 
como un sentimiento de culpa, como si algo le reprochase la conciencia, por un 
delito o una grave falta que no podía descifrar, porque no conocía el nombre 
(324). 
 

Ante ello, Tontina pronto dará muestra de los signa amori: 
 
la Princesa no está enferma, sino tan sólo… ¿cómo podría decírtelo? Ha sufrido 
una metamorfosis. […] Al cuarto día de su extraña postración […] no mostraba 
el interés anterior por esas cosas, y a menudo se distraía, como pensara en muy 
distintas cosas. […] Falta el Príncipe Predilecto (402-409), 

 

para incurrir en adulterio platónico y posterior drutz, preámbulo de la 
muerte para ella y paradójica salvación de la pena capital24: 

 

–¿Entonces, vos misma confesáis tener un amante? Tened por seguro que las 
leyes son duras con mujeres como vos, y no por Reina os libraréis de ellas: antes 

 
24 Ya en la Vulgata, y siguiendo la estela de Chrétien, son varias las acusaciones firmes que sobre las 
relaciones adúlteras y clandestinas entre Ginebra y Lanzarote de vierten en Camelot, con justas de honor 
y paladines que por imperativo de Arturo han de defender a la reina. La duda corroe a Arturo y la 
discordia va en aumento entre los lausengiers como Agravaín y Garrehet, que también advierten del peli-
gro que supondría eliminar a Lanzarote, pues contaría con el rey Ban y Gaula como vengadores de su 
muerte. Así, Arturo encarece: «[…] haced lo que os he dicho, si podéis que sean cogidos juntos; así os 
lo exijo por el juramento que hicisteis al ser compañeros de la Mesa Redonda» (La muerte del Rey Arturo, 
1997, 113). Más adelante, los amantes son sorprendidos, Lanzarote «[…] dejó a la reina y escapó de 
quienes creían poderlo coger, los que estaban en la puerta de los aposentos, al ver que se les había ido, 
entraron en la habitación, apresaron a la reina y la afrentaron con mayores vergüenzas de las que debie-
ron, diciéndole que ya tenían las pruebas y que no podrá librarse de morir. […] dice el rey Arturo […] 
haré a la vez justicia con él y con la reina. […] El rey ordena a sus servidores que preparen en la llanura de 
Camelot una hoguera grande y digna de admiración, en la que será puesta la reina; no debe morir de otra manera 
reina que haya cometido deslealtad, aunque esté ungida (122-123). Ambas cursivas (cita y nota) son 
propias. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

192 

 

bien, más duro seré, por ello mismo y para escarmiento de otras. […]la ira del 
Rey llegó a su punto culminante. […] Sólo ocupaban su mente la ceguera de su 
gran indignación y su soberbia, tan incomprensiblemente heridas. A grandes vo-
ces llamó a la Guardia y, al punto, ordenó que condujeran, en calidad de prisio-
nera, a la Reina, y la encerraran en la más oscura mazmorra. 
–[…] os ordeno [a la Reina Ardid] que la entreguéis mañana mismo al verdugo, la 
queméis viva (a ser posible con leña verde), y cuando se haya reducido a cenizas, me enviéis 
éstas en una vasija, para recordarme la candidez que he mostrado en este asunto. 
Para que no vuelva a repetirse en lo sucesivo. […] 
–No tiembles, Predilecto, pues este momento vale para mí más que una vida 
entera junto a Gudú. […] Y se amaron de tal forma, que en mucho tiempo –
antes y después de ellos […]– no llegarían a amarse igual dos criaturas humanas 
(470-481). 
 

No solo el tratamiento del amor cortés hace de Chrétien de Troyes y 
sus obras hipotexto implícito en Olvidado Rey Gudú. El ciclo artúrico, me-
diante Merlín y la Dama del Lago, dos de sus más emblemáticas figuras 
(que el posterior libro [romance] de caballerías peninsular replica en El ba-
ladro del sabio Merlín y sus profecías [1498]), vuelve a inspirar diáfanamente a 
los contemporáneos Hechicero y Dama del Lago de las Desapariciones en 
Olar. Formulados actancialmente –según la disposición de Propp (1928)– 
como figuras auxiliares del héroe (contrahéroe o héroe deconstruido en el 
caso de Gudú), y donantes de objetos maravillosos que resuelven (deus) ex 
machina un conflicto, ambos incorporaban para Monmouth y De Troyes 
lo maravilloso, bien desde el consejo tutelar de Arturo el primero, bien 
como custodia de la justicia que solo el rey podía implantar de facto en Ca-
melot la segunda. El Hechicero reactiva el icono que es Merlín, un reno-
vado Fausto sin más aspiración amorosa que la ternura profesada al 
pequeño príncipe Gudú y a su madre, sin asomo de Viviana o Nimué al-
guna. El arquetipo del sabio consagrado al estudio de las ciencias humanas 
y teosóficas domina las fuerzas de la naturaleza, y del Hechicero devendrá 
el inusual (y estremecedor) conjuro que regirá la vida del Rey: la consecu-
ción de fama y gloria a cambio de detraer radicalmente la capacidad de 
amar. Junto con él, la Gran Dama del Lago de las Desapariciones regirá 
los destinos del inframundo líquido, como si también ella somatizase el 



María Encarnación Pérez Abellán 

193 
 

viejo cronotopo sobrenatural (y concomitante con el descensus ad Inferos o 
catábasis clásica) de Beowulf25, predecesor fantástico del lago artúrico. 
 

 
4. Olvidado Rey Gudú, a la quête del libro de caballerías 

 
Considerar Olvidado Rey Gudú última de las novelas de caballerías a la 

moderna del pasado siglo implica revisar cómo se recuperan las fórmulas 
temáticas que organizaban la producción (caballeresca) peninsular, par-
tiendo de la renovación aportada por los cauces de la narrativa contempo-
ránea. Las fuentes o sustratos reivindicados, que radicaban a su vez en los 
motivos del cuento folclórico indexados en el imprescindible catálogo de 
A. Aarne y S. Thompson (1910) para Bueno Serrano (2012, 83) o Luna 
Mariscal (2013), exigen la coordenada medieval, así como hipotextos e in-
tertextos feéricos con los que Matute ya trabaja en la mencionada La Torre 
Vigía (1970): 

 
Esta fantasía medievalizante tiene su origen un cuarto de siglo atrás, hacia 1970, 
cuando la escritora trasvasó sus temas de siempre aun entorno mítico medieval reha-
bilitando el formato de la ficción caballeresca […]. En esta crónica del fabuloso reino 
de Olar, situado en un ámbito imprecisamente germánico, los héroes conviven con 
absoluta naturalidad con seres mágicos (ondinas, trasgos, gnomos), están a mer-
ced de brujas y hechiceros y acometen aventuras fabulosas y emocionantes. Esta-
mos, en fin, en el terreno mixto del «fairy tale» y la ficción caballeresca y sentimental 
(Gracia y Ródenas, 2011, 674-75)26. 

 

 
25 Beowulf, el héroe gauta (o godo) del poema anglosajón homónimo de datación imprecisa (circa s. 
VIII) emprende un descenso maravilloso hasta las cuevas submarinas en las que habita la madre de su 
enemigo, el monstruoso Gréndel (a quien ya ha cercenado un brazo en un encuentro anterior). Tras una 
lucha atroz, cuyo contexto acuático gélido resulta tan opresivo y aterrador como el ígneo del Infierno 
clásico, Beowulf degollará a esta figura femenina –también teratológica–, y cercenará la cabeza de Grén-
del, portándola como trofeo (y emulando, por ejemplo, a Perseo), en el ascenso: «La madre de Gréndel 
/ ogresa dañina, maldades fraguaba. / Habitaba por fuerza las gélidas aguas/ de un lúgubre lago desde 
el día en que muerte / Caín con la espada a su hermano le dio […]. / Acogieron las aguas / al noble 
guerrero, que estuvo nadando / gran parte del día sin dar con el fondo. / […] La loba del mar hasta el 
fondo bajó / arrastrando a su cueva al de buena armadura [...]./ Las bestias marinas, / horribles ser-
pientes, mordían su cota / en lo hondo del lago, hostigaban al héroe / con dientes voraces.» (Beowulf, 
vv. 1258-1512). Tras emerger de las aguas, Beowulf regresará a su país, Gautlandia. 
26 Las comillas son propias. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

194 

 

Gracia y Ródenas inciden, como también Gutiérrez Trápaga (2019, 
39-41), en las concomitancias esenciales establecidas entre la materia ca-
balleresca y el Rey Gudú. Son, por tanto, numerosas las unidades de sen-
tido, episodios o motivos que recupera Matute, aun cuando no se 
producirá una réplica galvánica de la materia pues, en esencia, Gudú de-
construye la etopeya del primus inter pares que fueran Amadís, Belianís, Pal-
merín y tantos otros, héroe el Rey de Olar de contravalores caballerescos 
en aras del conjuro realizado por el Hechicero. El caballero andante (cuyo 
ideario mueve a don Quijote) paladín de la justicia, la equidad, la indulgen-
cia ante quienes heredan la miseria, vengador de toda tropelía perpetrada 
contra el inocente–sea doncella, viuda, caballero o criatura desvalida–, leal, 
coherente, prudente y reflexivo, piadoso con el enemigo si este diera 
muestras de merecer el favor, tenaz en el amor y fiel a su dama, magná-
nimo y ejemplar en (casi) cuanto emprenda no halla reflejo en Gudú. Sí le 
corresponderán cuantas atribuciones conciernan al héroe de aventuras de 
tono guerrero y por tanto militar; la dimensión castrense del Rey lo con-
vierte en el primus del viejo cantar o chanson de geste, con pruebas colmadas 
de su rigor, implacabilidad, eficacia y exigencia en el campo de batalla hasta 
logra la victoria manu militari y, con ella, la ampliación del Reino. Pero el 
Rey es violento, hostil, inmisericorde, soberbio, temerario, severísimo, 
desaprensivo, salaz, infiel, impulsivo y temperamental, visceral, colérico e 
incapaz de someter a restricción alguna sus pulsiones si estas conculcan la 
dignidad del otro, sea quien sea. Gudú, en definitiva, es incapaz de amar 
(su madre, la Reina Ardid, se consolará sustituyendo el amor por la admi-
ración que el hijo le profesa). Taimado, inteligente, desaprensivo y sangui-
nario, Gudú no es Arturo o cualquiera de los caballeros de los siglos XV 
y XVI a los que tanto admira don Quijote, prontos a socorrer reinos so-
juzgados por villanos; antes que actuar como debelador, el Rey aplica po-
líticas expansivas que devastan los confines de su reino y esquilman a sus 
súbditos, obsesionado con emular a ese otro Gran Rey innominado de 
Occidente, que bien pudiera ser desde un Arturo conocido legendaria-
mente por unos primeros textos conjeturales, por ejemplo, de Nennio, 



María Encarnación Pérez Abellán 

195 
 

bien el histórico Otón II27, a la cabeza del Sacro Imperio Romano Germá-
nico en el siglo XII. La piedad queda relegada a su medio hermano Predi-
lecto, y aun a algún otro personaje como Yahek, el fiel jefe de la guardia 
real. Sin embargo, la recurrencia a los motivos o estereotipos seculares del 
relato caballeresco se puede apreciar ya desde el íncipit de la novela. Sin 
intención de agotar cuantos motivos folclóricos y caballerescos contiene 
Olvidado Rey Gudú, señalaremos a continuación una pequeña muestra de 
los mismos tomando como referencias parciales los censados por Marín 
Pina para la edición del Quijote efectuada por Francisco Rico (1998). 

 
En el principio era el dragón 

 
Figura fundamental del bestiario de la Edad Media por estar dotado 

con poderes o atribuciones sobrenaturales, el dragón es uno de los moti-
vos más ancestrales del relato folclórico, y su presencia resulta casi obliga-
toria en el libro de caballerías. Dragón o endriago, se le formulará 
invariablemente como engendro temible que asola fieramente los reinos, 
aguardándose la intervención de los héroes caballerescos para darles fin. 
El motivo se integra en los cuentos de magia bajo la funcionalidad del 
adversario sobrenatural (III.B11. Dragón. G346. Monstruo asolador. Destruye 
el país [Aarne y Thompson, 1995, 48]), enfrentándose ya en el relato caba-
lleresco a héroes como Amadís de Gaula28 (con el epíteto épico de Caba-
llero de la Verde Espada) o Palmerín de Olivia29, bajo la forma atenuada 
de la serpiente30. En nuestra novela, el dragón detona la trama, en cuanto 

 
27 Así se ha indicado en la reciente exposición que el Instituto Cervantes (desde el 17 septiembre 2024 
hasta el 9 de febrero de 2025) ha llevado a cabo para conmemorar el centenario del nacimiento de la 
autora.  
28 «El endriago venía tan sañudo –echando por la boca humo mezclado con llamas de fuego e hiriendo 
los dientes unos con otros, haciendo gran espuma y haciendo crujir las conchas y las alas tan fuertemente 
–que gran espanto era de lo ver. Así lo hubo el Caballero de la Verde Espada, especialmente oyendo los 
silbos y las espantosas voces roncas que daba […] tiró por la espada y metiósela por la boca cuanto más 
pudo tantas veces que lo acabó de matar» (Maire Bobes, 2007, 77) 
29 En cuanto al personaje de la novela homónima de Francisco Vázquez (1511) su cometido recién 
armado caballero en el capítulo XVI no será otro que «[...] dar fin a la espantable aventura de la ser-
piente». 
30 La serpiente también es la manifestación zoomorfa de la mujer teratológica e infernal, descendiente 
de Eva tentada en el Edén, y contrapunto demoníaco de la figura femenina liberadora prefigurada en el 

 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

196 

 

que desencadena también la pulsión del terror en Sikrosio, padre de Vo-
lodioso y abuelo de Gudú, siendo el pánico a la muerte y el olvido una de 
las constantes existenciales de la obra. Sin embargo, la autora despoja de 
la literalidad del endriago amadisiano al suyo al situarlo en el plano de la 
realidad en la que se halla el personaje (si bien solamente Sikrosio se ins-
talará en este ámbito), sin asomo de fantasía o maravilla, pues se trata ver-
daderamente de la visión –eso sí, brumosa– de un drakar de las regiones 
septentrionales que tripulan guerreros rubísimos en prospección del te-
rreno, amenaza inexorable de invasiones futuras fácticas (Flori, 2001, 49). 
La contemplación de la nave que aterra a Sikrosio también pudiera enlazar 
con los buques, barcos o navíos encantados, tanto folclóricos, como re-
mozados por el relato caballeresco31 (desmitificados asimismo en la aven-
tura análoga ya en la segunda parte del Quijote), no por la configuración 
sobrenatural de lo visto, sino por la aprensión subjetiva y errónea que 
consterna al personaje y recoge líricamente la voz narrativa en su hetero-
diégesis omnisciente: 
 

Pero un día, Sikrosio conoció el terror. El terror nació de un recuerdo y culmi-
naba en una profecía. El recuerdo le asaltaba inesperado, cada vez con más fre-
cuencia, y llegó a amargar parte de su vida. La profecía –que vino mucho más 
tarde– la destruyó definitivamente. Y todo esto comenzó una mañana, apenas 
amanecida la primavera, junto al río Oser. […] sintió que la tierra temblaba bajo 
su cuerpo, y era aquel un temblor levísimo […] un sordo retumbar, aunque sin 
ruido […] Sikrosio olió la muerte, clara y físicamente […]. «Pero ¿ante quién?, 
¿ante qué? ¿Qué es lo que amenaza desde ahí…, del fondo del río?». El miedo 

 
Génesis (3, 15) y en Apocalipsis (11-12). Además, uno de los personajes más emblemáticos de la litera-
tura medieval francesa, el hada Melusina, participa de esta doble naturaleza humana y serpentífera. La 
feérica Melusina fue popularizada por Jean d’Arras en Melusina o la noble historia de Lusignan (1393), trans-
formándose en el siglo XX en la protagonista (y narradora desde la homodiégesis) de otro de los textos 
que revisan y remozan la tradición caballeresca clásica: El unicornio (1965), del escritor argentino Manuel 
Mujica Lainez. La mujer serpiente, su presencia y repercusión en los libros de caballerías ha sido am-
pliamente abordada por Lucía Orsanic en La mujer-serpiente en los libros de caballerías castellanos. Forma y 
arquetipo de lo monstruoso femenino, Madrid, La Ergástula, 2014. 
31 La nave encantada, que a su vez adopta las hechuras del dragón, se apreciará, por ejemplo, en Las 
sergas de Esplandián (1510), también de Garci Rodríguez de Montalvo: «Después que el rey Lisuarte entró 
en la fusta de la Serpiente, llevando consigo a Esplandián, y al maestro y a Sargil […] preguntó cómo 
harían mover esa fusta. El maestro le dijo que, cuando tiempo fuese, ella misma se movería. Pues en 
esto hablando, la serpiente partió de aquel puerto sin haber quien la gobernase, sino la gran sabiduría 
de aquella que, por su gran arte, a mucho más su poder bastaba. Y navegando noches y días sin haber 
intervalo […] llegó al puerto de la Ínsula Firme» (Maire Bobes 2007, 81). 



María Encarnación Pérez Abellán 

197 
 

era algo totalmente nuevo y amargo para él. […] «Son remos. Remos que baten 
en el río. Vienen del Norte…». […] Entonces, por primera y última vez en su 
vida, les vio. Y jamás pudo olvidarles. Un gusto a sal inundó su paladar y lengua. 
[…] Después, lentamente, del verdinegro mundo del río apareció la enorme y 
alta cabeza del dragón, tan pausada como una pesadilla. Iracunda, implacable, 
cubierta de escamas, sus ojos de oro fuego atravesaban los destellos del mismo 
sol. Visión bella y espantosa a la vez, fue avanzando y creciendo ante él. […] Era 
su viejo, amado, conocido, desconocido, deseado, temido, salvaje dragón, hun-
diéndole por vez primera en la conciencia pantanosa y abominable del terror. 
Luego, vinieron ellos (18-21). 
 

Infancias de Ardid y Gudú: investidura militar, formación cortesana y coronación 
 
 La concepción, nacimiento, infancia y formación militar y cortesana 

previa a la investidura como caballeros noveles suele abordarse partiendo 
del clásico El mito del nacimiento del héroe, de Otto Rank (1909). Los motivos 
que concurren en la primera etapa del caballero futuro abordarán desde la 
clandestinidad de las relaciones prematrimoniales entabladas entre sus pa-
dres y que desembocan en embarazos secretos al estilo del de la infanta 
Helisena32, hasta el nacimiento émulo del de Moisés en las proximidades 
de un río, la imposición de la onomástica parlante al personaje, el descu-
brimiento de marcas que favorezcan una prosopopeya  de cara a la agni-
ción futura, la entrega del recién nacido a un tercero (que a su vez lo 
pondrá a salvo con un mentor nobilísimo, como ocurre con Arturo, Lan-
zarote, o el héroe de Montalvo), la verbalización de un oráculo o profecía 
que determine el futuro del niño, el desconocimiento del muchacho de sus 
orígenes y condición regia, la crianza consecuente en el anonimato, o la 

 
32 La infanta Helisena (o Elisena), hija del rey Garínter, yace con el rey Perión de Gaula la primera noche, 
tras un episodio celestinesco protagonizado por la suivante Darioleta. Tras exigir como aval la palabra 
del rey de que sancionará sacramentalmente este matrimonio natural (tan del gusto de todos los roman-
ces, así como de las novelle, determinantes todos de muchas de las historias tangenciales del Quijote), la 
situación se prolongará durante diez días, al cabo de los cuales el rey Perión retorna a su reino. Al dolor 
por la separación de los amantes se añade la consternación de Helisena al descubrir su estado y el castigo 
previsto para aquellas que «[...] por de estado grande y señorío que fuesse, si en adulterio se fallava, no 
le podía en ninguna guisa escusar la muerte» (Amadís de Gaula, 1508, 242-243). Desde este momento, la 
infanta (instigada por Darioleta) solicita a sus padres retirarse durante algún tiempo (ocho meses) a una 
estancia apartada y cercana a un río, con el fin de regresar a sus (abandonadas) prácticas piadosas. Los 
reyes accederán de inmediato, lo que garantizará que el embarazo se lleve a término sin ningún sobre-
salto: el secreto está a salvo con Darioleta. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

198 

 

prueba iniciática que confirme su valor y lo revele, epifánicamente, ante la 
comunidad. Amadís de Gaula, como paradigma del romance de caballerías 
peninsular, acreditaba numerosos de estos tópicos: la infanta daba a luz en 
la torre en cuyas inmediaciones discurre el río («Pues no tardó mucho que 
a Elisena le vino el tiempo de parir [...] un fijo [...] fermoso [...] embolvióle 
en muy ricos paños [...]. Ponerlo aquí [arca embetunada] y lançarlo en el 
río [...] y por ventura guarecer podrá» [1996, 245-246]), , la criatura, antes 
de ser abandonada, es provista de objetos que favorezcan la anagnórisis  
futura («Elisena tenía el anillo que el rey Perión le diera cuando della se 
partió [...] y ansí mesmo le pusieron [al recién nacido en la cesta] la espada 
del rey Perión» [247]),  es bautizada con el significativo Amadís sin Tiempo 
(246) –que en la princesa Tontina Arrancada del Tiempo33vuelve a reprodu-
cirse, si bien trascendiendo el presagio funesto de Elisena34 de que el bebé 
pronto morirá–, hasta ser  rescatado por Gandales, a quien una metamor-
foseada Urganda la Desconocida comunicará el fatum glorioso que sobre 
la criatura se cierne («No pienses en esso- dixo Urganda- que esse desam-
parado [el Donzel del Mar-Amadís] será amparo y reparo de muchos» 
[257], paralelo a su vez al motivo 930. I. M312. Profecía de futura grandeza 
para el joven [Aarne y Thompson 1995, 195]). 

En el caso de Gudú, algunos parámetros se ven modificados, pero 
responden en esencia al motivo del nacimiento e infancia clandestinos, 
más que repudiado, olvidado por el padre. La situación de partida es una 
princesa Ardid que responde al tópico feminizado del puer senex (puella se-
nex) que la convierte en una niña sabia, prudente, metódica, determinada 
y ambiciosa que logra impactar y embaucar a Volodioso con su inteligen-
cia, hasta el punto de contraer matrimonio con apenas (capítulo IV, 132) 

 
33 La búsqueda de una esposa no solo acorde, también exclusiva que dé realce a Gudú y a la futura (y 
esperada) prole es ardua; tras escrutar exhaustivamente el Libro de los Linajes del Hechicero, este, el 
Trasgo y la reina Ardid hallan por fin a la candidata idónea: la singular Princesa Tontina, que habita en 
las Remotas Regiones de Los de Siempre y cuyo epíteto es, precisamente, «Arrancada del Tiempo» (285). 
El paralelismo sintagmático con la cartela que la doncella y Elisena cuelgan del cuello de Amadís es 
claro, si bien en el caso del recién nacido remite a la desconfianza de la madre de que este pueda sobre-
vivir, falleciendo prematuramente, mientras que en Tontina el término del complemento preposicional 
es extrapolable a una condición ontológica eterna, desasida de todo cómputo cronológico o cairológico.  
34 Garci Rodríguez de Montalvo alterna la grafía del nombre de la madre de Amadís de Gaula, de modo 
que a lo largo del primer capítulo (y resto de la obra) el lector podrá encontrarse tanto Elisena como 
Helisena. 



María Encarnación Pérez Abellán 

199 
 

siete años en el primer encuentro. Como Jesús, como la doncella Teo-
dor/Tawadud, «por los ojos y oídos entraba a Ardid mucha sabiduría, y 
crecía en conocimientos y en prodigiosa memoria35» (119). Seis años des-
pués, Ardid será confinada a la Torre con dos doncellas para dar a luz a 
Gudú con el más absoluto desprecio. Volodioso, que recibe a Predilecto a 
la edad de doce años (ocho más que Gudú), olvidará la existencia del legí-
timo heredero hasta su unción al estilo de Isaac y Jacob frente a Esaú; los 
primeros seis años de Gudú transcurrirán ligeramente supervisados por su 
madre y el Hechicero, velados y agrestes como los de un pequeño príncipe 
polaco Segismundo: 

 
No quiero oír su nombre en lo que me resta de vida. Y cuando el hijo que lleva 
–si es varón– tenga edad de presentarse a mí –y juicio suficiente para responder 
a mis preguntas, y fuerza para manejar la espada–, me lo traéis; y si veo en él 
alguna cosa buena, lo tendré conmigo. Y si no, decidiré a tiempo cuál será su 
destino (173). 
 

Gudú, que no estará dotado con marcas funcionales para la anagnó-
risis, sí poseerá una prosopopeya inconfundible, en la que la mirada azul 
grisácea, la armoniosa pero fiera constitución, su pelambrera rizada y os-
cura, y un vigor y superioridad física innegables lo sitúan en la belleza su-
perlativa que adorna al héroe caballeresco. También manifestará clara 
inteligencia como su madre, y curiosidad como su padre, nuevo puer senex 
astuto y perspicaz –si bien desprovisto de prudencia–, similar a Amadís e 
incluso a Merlín, paradigma tanto en la Vulgata como en la Post-Vulgata del 
mentor leal y mago cuya infancia ya testimonia su condición especial: 
 

digoos de la Reina que fazía criar el Donzel del Mar con tanto cuidado y honra 
como si su fijo propio fuesse. Mas el trabajo que se con él tomaba no era vano, 
porque su ingenio era tal, y condición tan noble, que muy mejor que otro nin-
guno y más presto todas las cosas aprendía (Amadís de Gaula, 1996, 253). 

 
Y el juez se lo contó todo [el niño Merlín ha defendido a su madre ante el juez, 
librándola de ser quemada viva]. Y Merlín y su madre y Blaisén se fueron donde 
quisieron. Y el santo hombre Blaisén cuando vio que el niño no tenía más que 
diez y nueve meses y tres semanas, maravillóse por no saber de dónde tan gran 

 
35 Lucas 2, 52. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

200 

 

saber le venía. Y Blaisén lo comenzó a probar de muchas maneras, y Merlín le 
dijo: 
–Cuanto más me probares tanto más te maravillarás. Mas haz y cree lo que te 
diré, pues yo te enseñaré a tener el amor de Dios y la alegría perdurable36.  
(El baladro del sabio Merlín, 2007, 48) 
 

Se recuperan, además, diversos episodios señeros en cuanto a la edad 
del príncipe, análogos a los estipulados por Rodríguez de Montalvo para 
su Amadís, de manera que se incide en los tres años de rotundidad física 
y certera puntería en un muy pequeño todavía Gudú (paralelo al dominio 
cinegético que el Doncel del Mar (Amadís) ya demuestra con Gandales); 
los seis como ratificación legítima del trono, y los doce o trece años como 
edades de iniciación en el ejercicio de escudería o bachillería para Volo-
dioso, Almíbar, Predilecto y el propio Gudú–no así para Amadís37 que es 
investido tan tempranamente para dar comienzo también a su amor con 
Oriana–. Gudú, siguiendo la estela de la prematuridad caballeresca clásica, 
se coronará Rey de Olar con poco más de catorce años tras promover 
sibilinamente uno de los muchos conflictos militares: 
 

 
36 La inteligencia preclara de Merlín requiere precisar que radica en su peculiar (y controvertida) con-
cepción. El pasaje referenciado continúa con un Blaisén escéptico y precavido ante el pequeño Merlín, 
pues se debate entre dar crédito al origen diabólico de este («Yo te oí decir y creo que eres hijo del diablo 
y he pavor porque me engañarás» [48]) y la defensa firme que el niño hace de su subordinación total a 
Dios, con independencia, por ejemplo, tanto del don de la profecía, como del conocimiento preciso del 
pasado sobre el que habrá de fundarse (y fundamentarse) la quête del Santo Grial («Busca pergamino y 
tinta y yo te diré cosa que no cuidarás que hombre te lo pudiera decir. Y contarte he la muerte de 
Jesucristo Nuestro Redentor, y los hechos de José y de Joseías, todo como les avino, y todo el hecho de 
Laín y de Perrón, y cómo José entregó a Laín el Santo Grial, y cómo terminó. Y cómo el Santo Grial 
quedó en el castillo de Corberique en casa del rey Pescador» [49]). 
37 En el caso de Amadís, a sus siete años comienza su etapa como escudero junto a su hermano de leche 
Gandalín al servicio del rey Languines, mientras que a los doce será investido caballero: «[…] el Donzel 
del Mar, que en esta sazón era de XII años, y en su grandeza y miembros parescía bien de quinze. Él 
servía ante la Reina, y así de ella como de todas las dueñas y doncellas era mucho amado; mas de que 
allí fue Oriana, la hija del rey Lisuarte, diole la Reina al Donzel del Mar que la sirviese […] entendió el 
Donzel del Mar en sí que ya podría tomar armas si oviese quien le hazer caballero; y esto desseava él 
considerando que él sería tal y haría tales cosas […] con este desseo fue al Rey […] y, hincados los 
inojos, le dixo: –Señor, si a vos pluguiese, tiempo sería de ser yo caballero. El Rey dixo: –¡Cómo, Donzel 
del Mar! ¿ya os esforçáis para mantener cavallería? Sabed que es ligero de aver y grave de mantener. […] 
–Ni por todo esso no dexaré yo de ser cavallero. […] –En el nombre de Dios, y Él mande que tan bien 
empleada en vos sea y tan crescida en horna como Él os cresció en fermosura. Y poniéndole la espuela 
diestra, le dixo: –Agora sois caballero y la espada podéis tomar» (Amadís de Gaula, 1996, 269-277). 



María Encarnación Pérez Abellán 

201 
 

–Porque necesito su odio […] – respondió Gudú– […] y su odio nos traerá la 
guerra. Y la guerra, madre, me hará Rey coronado a los catorce años. Porque si 
no soy yo quien conduce el ejército, ¿quién lo hará? […] 
–[…] como coroné [ el Abad de los Abundios] con mis manos la cabeza del muy 
noble y amado Volodioso […] así mis manos os ungirán como Rey de este país 
de Olar, por la Gracia de Dios. […]  
Pero como mucho tardaba, y mucho le costaba alzarla [la corona] […] el propio 
Gudú se la arrebató de las manos, la colocó en su rizada y negra cabeza y dijo: 
–Rey soy y como Rey os conduciré por el mejor de los caminos (294-300). 

 
Espejos de príncipes y reyes 

 
El héroe caballeresco, con independencia de una genealogía (a me-

nudo) regia que determina su periplo vital hasta ser coronado, debe for-
marse, generalmente, durante la etapa escuderil no solo en el ejercicio de 
las armas, también en el cultivo de las normas de la cortesía y la cultura 
palaciega. El primero de los programas educativos es consustancial al ejer-
cicio de la caballería misma; sin formación militar no se podrá lograr una 
praxis guerrera adecuada, ni la victoria y el engrandecimiento de los reinos 
e imperios.  El segundo, imprescindible para capear el tedio palatino, pero 
también para acreditar la galanura y sofisticación del caballero, enlazaba 
no solo con el conocimiento (medieval) aglutinado por trivium y cuadrivium: 
sus disciplinas, oscilantes entre lo humanístico y las ciencias exactas, se 
complementaban con la ejercitación en la danza, la composición poética, 
el tañido de instrumentos (la música se integraba en el cuadrivio) y cuantas 
actividades propendiesen el entretenimiento cortesano. Jean Flori (2001, 
153) apela a la importancia de estos aspectos en los romances de caballerías, 
que incorporaban parciales relojes de príncipes, castigos (entendidos 
como compendios consiliarios) o tratados militares con que educar al pro-
tagonista. De este modo, el verso garcilasiano «tomando ora la espada, ora 
la pluma» sintetizaría el espíritu de El Cortesano, de Baltasar de Castiglione 
(1528), vertebrando finalmente el ideario caballeresco del siglo XVI. Ama-
dís, Tirante, o Tristán de Leonís también se forman bajo estas directrices, 
como se podrá apreciar (sucintamente) al hilo de este último: 
 

muy bien y mesuradamente en todas las cosas, que todos cuantos le veían se 
maravillaban de su gran hermosura. Y decían que nunca vieran tan apuesta ni 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

202 

 

tan cortés criatura ni tan bien acostumbrada en todas las cosas. Y Tristán co-
menzaba a cabalgar a caballo y jugar de lanza y saltaba y echaba la barra y hacía 
todas las cosas que pertenecían a su edad y esgrimía con los otros donceles. Y 
tan sotil era e ingenioso que inventaba muchas cosas y maneras de juegos, que 
todos cuantos en la corte eran holgaban de le ver en todas las cosas, tanto que 
todos hablaban de él (Tristán de Leonís, 1965, 39). 

 

Para Gudú también se planea una educación similar, que a todas lu-
ces resultará fallida en la segunda de las áreas, redundando en su condición 
exclusivamente militar, tan alejada de la distinción caballeresca y tan inne-
cesaria ante el absoluto desinterés por las cuestiones cortesanas de Olar: 

 
Ardid, que despreciaba absolutamente la ignorancia de la Corte, deseaba que 
Gudú fuera instruido en todas las materias. Y así, no descuidaba ni un solo día 
las lecciones del joven Rey […]. Su inteligencia era aguda y clara, aunque poco 
dada a las discusiones de tipo filosófico: antes bien, se revelaba práctica, rotunda 
y muy concreta. Por tanto, si bien aprendió a leer y escribir –más bien mediana-
mente– no sintió afición excesiva por estas cosas, excepto si se trataba de los 
archivos que el Hechicero había confeccionado. […] [era] sobremanera lógico, 
a ras de tierra y muy consciente de lo que resultaba útil o inútil para moverse 
entre los hombres […]. También le despertaban particular interés –como a su 
madre– las matemáticas. Pero enseguida demostró gran indiferencia y escasísima 
aptitud para la poesía, la música y las artes en general. […] Muy tempranamente 
también dio muestras de su habilidad y destreza en el manejo de las armas, de su 
puntería y de su certera forma de combatir. Apenas había cumplido ocho años, 
cuando, con motivo de celebrarse en el Castillo unas justas entre caballeros, ma-
nifestó tan atinadas observaciones, que cuantos le rodeaban y oían, quedaron 
materialmente pasmados (242-243). 

 

No obstante, si nos atenemos exclusivamente a la superioridad física 
infantil del Rey, encontraremos el reflejo de la de Amadís a una edad simi-
lar, si bien este último en aras de la defensa de su hermano de leche Gan-
dalín, actitud fraterna que, aunque no sustentada en el amor sino en la 
utilidad y en cierta admiración, podrá alcanzar Gudú más adelante: 
 

y así lo fue criando hasta la edad de siete años. […] el donzel [Gandalín] ovo sed, 
y poniendo su arco y saetas en tierra, fuese a un caño de agua a bever, y un donzel 
mayor que los otros tomó su arco y quiso tirar con él, mas Gandalín no lo con-
sentía, y el otro lo empuxó recio. Gandalín dixo: 



María Encarnación Pérez Abellán 

203 
 

–¡Acorredme, Donzel del Mar 
Y como lo oyó, dexó de bever y fuese contra el gran donzel, y él le dexó el arco 
y tomólo con su mano y dixo: 
–En mal punto feristes mi hermano. 
Y diole con él por cima de la cabeça gran golpe según su fierça, y travarónse 
ambos; así que el gran donzel malparado començo a fuir y encontró con el ayo 
que los guardava y dixo: 
–¿Qué has? 
–El Donzel del Mar– dixo– me firió. […] 
–¿Cómo, Donzel del Mar!; ¿ya sois osado de ferir los moços? (Amadís de Gaula, 
1996, 258-259). 
 

Junto a la formación militar y cortesana, el héroe también precisaba 
conocer la historia de civilizaciones previas, sus ascensos, desarrollos y 
declives, como trasunto literario de la educación nobiliaria que se recibía 
en un contexto real: 
 

la Historia fue una de las principales beneficiadas por las corrientes humanísticas 
europeas […] los intelectuales consideraban especialmente recomendable la lec-
tura de obras históricas, […] la lectura de crónicas […]. Entre la nobleza sensible 
a la cultura […] fue norma la lectura de […] la Ilíada de Homero […], los Comen-
tarios a las guerras de las Galias de César […], el relato de la Segunda Guerra Púnica 
en el Ad urbe condita de Tito Livio […], o las Historiae Alexandri Magni de Quinto 
Curcio […]. Vegecio (autor del siglo IV) gozó de una extraordinaria difusión a 
lo largo de todo el Medievo […]. Obsesionados con la perdida grandeza de 
Roma, los humanistas italianos se ocuparon de la antigua militia […] la caballería 
española contaba con un código fundamental: las Siete Partidas (Gómez Moreno, 
2008, 278-281). 

 

También Gudú se muestra análogo en esta faceta formativa a los hé-
roes caballerescos, pues manifestará una extraordinaria curiosidad por co-
nocer la Historia y las epopeyas antiguas («Sólo era de su interés 
determinada […] lectura que aportara datos interesantes a su pasión por 
los pueblos y hechos de armas antiguos […] se hacía explicar con detalle 
sus gestas guerreras», [243]), disciplina la primera que terminará convir-
tiéndose en la obsesión manuscrita y textual a la que regresaremos más 
adelante. Además, el Rey, ya enfilando el final de la novela, se revela como 
conocedor, precisamente, de los tratados y textos militares de la Antigüe-
dad, coincidiendo con las lecturas apuntadas:  



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

204 

 

 
En la soledad de su guarida, Gudú meditaba y releía las empresas de otros hom-
bres, el pensamiento de otros tiempos, las glorias y derrotas de otros ámbitos. 
Frente al fuego, con los pesados y viejos libros en las rodillas, le sorprendió el 
alba sin haber dormidoapenas: Eneas, Alejandro, Escipión, Vegecio, Julio Cé-
sar…38  (645). 

 

Por último, la instrucción jurídica y legislativa del caballero –enlazada 
con la filosofía y la moral– sustentaba su razón de ser y la de las diversas 
órdenes de caballería, que si bien implementadas en la línea de un iuris 
naturalis de inspiración evangélica, se reflejaba en la inclusión de extensos 
pasajes en los que relojes y espejos de príncipes se convertían en más o 
menos extensos hipotextos. Estas suspensiones de los motivos de acción 
propendían la reflexión y el consejo de quienes, en calidad de mentores 
(ayos o preceptores), ultimaban la educación de los protagonistas, llama-
dos a convertirse en reyes. Los castigos del rey de Mentón, en el Libro del 
Caballero Zifar (1300), muestran esta finalidad incorporada en los futuros 
libros de caballerías: 
 

Los «castigos» representan un catálogo de valores y virtudes universales alta-
mente apreciados durante la Edad Media. El libro del cavallero Zifar reúne una 
multiplicidad de fuentes que influyeron en su elaboración, especialmente en los 
«Castigos». […] La educación que Zifar le da a sus hijos, por lo tanto, pertenece 
a una antigua y amplia tradición. Estas ideas universales que Zifar pasa a Garfín 
y a Roboán simbolizan todas las preocupaciones de un padre que desea lo mejor 
para sus hijos. La lección no es sólo una experiencia que se aprende en la segu-
ridad de la tierra natal, sino que su intención servirá para la vida futura y el 
mundo exterior, en el que los hijos de Zifar buscarán su destino. Garfín usará 
este conocimiento para gobernar su futuro reino y Roboán lo hará por primera 
vez durante sus viajes en busca del suyo propio y, posteriormente, en el gobierno 
de su imperio (Campos García Rojas, 2000, 37). 

 

Por su parte, Rodríguez de Montalvo también despliega numerosos 
episodios en los que consejeros y consejos no han de faltar, tanto si es el 

 
38 A diferencia de don Quijote, el Rey Gudú, que también pasa las noches de campaña de claro en claro 
leyendo, escoge como lecturas absorbentes no los libros de caballerías, sino la historia, la epopeya, los 
anales y los manuales re militari. 



María Encarnación Pérez Abellán 

205 
 

«autor» vía voz narradora quien previene al lector-oyente contra la sober-
bia (Amadís I, XIII) o la mutabilidad de la fortuna y caída de príncipes 
(Amadís I, XXXIV), como si el destinatario de aquellos fuera el mismo rey 
Lisuarte, a quien, por ejemplo, se le planteará una importante cuestión fi-
nanciera vinculada al número de caballeros mantenidos. El capítulo 
XXXII del primer libro sintetiza algunas de las máximas éticas y morales 
de la Antigüedad, orientadas al buen gobierno no solo institucional y eje-
cutivo, también personal y cimentado en la virtud o areté clásica, el esfuerzo 
y la gratitud, inferidos de la elección adecuada tras escuchar el monarca 
atentamente los diversos consejos: 
 

Con sus ricos hombres el rey Lisuarte quedó por les hablar y díxoles: 
–[…] quiero que me digáis todo aquello que vuestros juizios alcançaren, por 
donde pueda a vos y a mí en mayor honra sostener, y dígovos que lo así haré. 
[…] acordaron que el Rey viniesse y con su gran discreción escogiesse lo mejor. 
Pues él venido, oyendo enteramente en lo que estaban […] dixo: 
–Los reyes no son grandes solamente por lo mucho que tienen […] luego bien 
podemos juzgar qu’el buen entendimiento y esfuerço de los hombres es el ver-
dadero thesoro, ¿queréislo saber?, mirad lo que con ellos fizo aquel grande Ali-
xandre, aquel fuerte Julio César y aquel orgulloso Aníbal […] con sus caballeros 
en este mundo fueron repartiéndolo por ellos, según que cada uno mereçía […]. 
Assí que, buenos amigos, […] he por bueno procurar y haver buenos caballeros 
[…], nunca olvidaré por los nuevos a los antiguos (Amadís de Gaula, 1996, 540-
544) 

 

Matute incorpora a este respecto un significativo episodio: la Reina 
Ardid, convertida en mentora autorizada ante un Gudú impaciente por 
coronarse –aunque consciente también de que es todavía mucho lo que ha 
de aprender (y aprehender)–, instruye al Rey en un pasaje que evoca los 
mencionados espejos y relojes: 
 

No creo necesario recordaros que si un Rey no respeta por sí mismo las leyes 
establecidas, mal podrá hacerlas respetar con la fuerza necesaria a quienes están 
bajo su mando. Pues si bien el Rey puede y debe conducir su voluntad por en-
cima de la voluntad de los que componen su Reino (y un Reino no está hecho 
solamente de tierra, agua y piedras, sino de leyes y de hombres: y éste es su ele-
mento más indispensable), ha de hacerlo de modo que todos crean que esa vo-
luntad coincide con la de sus súbditos… Para terminar, hijo (y dejo a vuestro 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

206 

 

albedrío seguir o no los consejos […]) si os empeñáis en no cumplir uno de los 
pocos requisitos indispensables para llegar a gobernar […] la vanidad herida de 
quienes os he hablado un momento reverdecerá […]. Ya que tanto habéis sido 
instruido en la gloria y la ruina de otros reinos, otros reyes, otras tierras […] no 
olvidaréis tampoco cuán belicosos y descontentos son los hombres que compo-
nen, necesariamente, la Corte de un Reino, su más sólido, aunque también, más 
escurridizo apoyo (263) 

 

Consejos que recuerdan, inevitablemente, la actitud con que don 
Quijote advierte a Sancho antes de que el fiel escudero parta a Barataria; 
también Gudú deberá diferenciar entre el interés propio y las ofensivas del 
Consejo, para no desdorar ni al Reino, ni a su persona: «No te ciegue la 
pasión propia en la causa ajena, que los yerros que en ella hicieres las más 
veces serán sin remedio, y si le tuvieren, será a costa de tu crédito» (Quijote 
II, XLII, 853). Obrando como aconseja Ardid, el Rey conseguirá cuanto 
anhela en pro de sí mismo, no así del bien común objeto de toda buena 
gobernanza. 

 
Auxiliares y cronistas maravillosos de manuscritos «a la contemporánea» 

 
El reparto de actantes dispuesto por Propp (1981, 91-95) preside la 

catalogación de los personajes del romance de caballerías y, por tanto, el 
paradigma que es Amadís de Gaula (Gil-Albarellos, 1999, 57-62). De nuevo 
radicada en las categorías básicas del relato folclórico, esta distribución 
depara al héroe caballeresco antagonistas, enemigos o villanos de muy di-
versas cataduras –humanas, teratológicas, sobrenaturales–, para cuya con-
traprestación se le dotará una o varias figuras auxiliares. De este modo, la 
esfera principal que contrapone a héroe y antihéroe(s) se desdobla en un 
segundo plano en el que los adyuvantes de uno y otro también despliegan 
sus fuerzas poderosas, favorables a sus protegidos. El equilibrio de fuerzas 
se quebrará a favor, por lo general, del héroe, si bien no son infrecuentes 
los episodios en los que el villano y su(s) adjunto(s) salen victoriosos, eso 
sí, circunstancialmente y a la espera de que se restablezca la justicia poética, 
dilatada en el tiempo, con que restituir el triunfo que merece el paladín de 
los valores caballerescos. 



María Encarnación Pérez Abellán 

207 
 

 Estas figuras de contrapeso para el oponente y fortalecimiento para 
ambos roles (héroe y antagonista) están circunscritas al ámbito de los he-
chiceros, magos, brujos, encantadores, jayanes, gigantes, enanos o donce-
llas, que asumen la protección, auxilio, ayuda, oposición, afrenta, dotación 
de objetos mágicos o curaciones a discreción, bien para el protagonista, 
bien para el antagonista de turno, convertidos entonces en enemigos sub-
sidiarios del otro, por su alianza con el oponente. Olvidado Rey Gudú res-
tringe, sin embargo, la presencia de esta galería de personajes fantásticos a 
los auxiliares del protagonista en exclusiva, soslayando la aparición de los 
teratológicos, tales como gigantes o monstruos espantables. Esta detrac-
ción del componente fabuloso a la hora de integrar caracteres contrarios 
al Rey no redunda, no obstante, en un mayor realismo estético, aunque 
acendra la confrontación cruel entre los intereses del Rey y los de sus 
enemigos, tan beligerantes, hostiles, violentos e inmisericordes como 
aquel. No median entre los ejércitos enfrentados en la Estepa o en el País 
de los Desfiladeros encantamientos que inclinen la balanza a favor del Rey 
Gudú. No hay vuelos sobrenaturales, ni invisibilidad de contendientes, gi-
gantes descomunales o armas infalibles y guerreros invulnerables que ha-
yan de salir indemnes del campo de Agramante.  

En Olvidado Rey Gudú se derrama sangre y se exhiben con crudeza la 
represalia y la devastación a que son sometidas las tierras y gentes sojuz-
gadas, llegando a rememorar la atmósfera sombría y desolada que se ex-
tiende por los textos que integran la Post-Vulgata. Sin embargo, sí 
hallaremos un personaje instalado en la línea del auxiliar erudito y domi-
nador de las fuerzas de la naturaleza y del tiempo que el romance de caba-
llerías posee como remedo del Merlín artúrico: en la novela que nos ocupa 
es el Maestro o Hechicero entrañable quien asume esta función. Y es que, 
si en el ciclo amadisiano Urganda la Desconocida, principal Dea  ex ma-
china, se hacía acompañar, por ejemplo, de Arcalaús el Encantador, del 
maestro Elisabad, del sabio Alquife o de Cirfea, la novela de Matute sin-
tetiza todos los personajes masculinos (con excepción de Arcalaús, de 
signo adverso a Amadís) en el Hechicero, en calidad de discreto consejero 
y activo agente en el conjuro con que «des-almar» al niño Gudú, pero tam-
bién como sabio cronista implícito de la historia de Olar y el Rey, respon-
sable definitivo del manuscrito que es, metaliterariamente –y en conexión 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

208 

 

con los libros de caballerías áureos (Gutiérrez Trápaga, 2017a, 166)– la 
novela.  

El Hechicero no asume la funcionalidad de Urganda39 (las heridas de 
batalla sanarán por sí solas, no hay bálsamo de Fierabrás), ni de la Malfa-
dade los palmerines, o de Cirfea; sí lo hace para con las actuaciones efectua-
das por Elisabad o el sabio Alquife (a quien, recordemos, don Quijote 
tiene por «un grande encantador y amigo suyo» [Quijote I, V, 62] en pala-
bras de la sobrina40). Alquife, esposo de Urganda la Desconocida, no solo 
comparece junto a ella en Lisuarte de Grecia (Feliciano de Silva, 1525), tam-
bién es el cronista de Amadís de Grecia (Feliciano de Silva, 1530), por lo que 
su doble faceta como taumaturgo y como «autor» parece inspirar al He-
chicero en nuestra novela de caballerías a la contemporánea. Las interven-
ciones sobrenaturales de ambos invalidan las reglas físicas de 
funcionamiento de la realidad tangible; el sabio Alquife podrá, entre otras 
intervenciones, encantar la Ínsula de los Simios (malos salvajes que mon-
tan unicornios) hasta donde desembarcan Lisuarte y Perión, con situacio-
nes tan desconcertantes para los propios caballeros («Estaban tan atónitos 
que ni sabían si lo vían o si lo soñaban» [Alvar y Lucía Megías, 2004, 361]) 
como el banquete mágico presidido por la dos esculturas de piedra, los 
jayanes maceros o el concierto aéreo con instrumentos suspendidos sobre 
las cabezas de unos comensales inmovilizados por el sopor. Los traslados 
constates, desafiando las leyes del tiempo y el espacio, son extensivos al 
uno, al otro y a todo auxiliar; el Hechicero acude con premura cada vez 
que su presencia es necesaria a Ardid, y el mayor de los conjuros también 
lo efectúa él con ayuda del Trasgo del Sur:  
 

–Queridos míos, ha llegado el momento […] de asegurarle [a Gudú] de forma 
rotunda y definitiva la corona y el esplendor del Reino. […] Trátase […] de in-
capacitar totalmente a Gudú para cualquier forma de amor al prójimo. 
–Querida niña– dijo el Hechicero– […] te advierto que no será perfecto: porque 
no se puede extirpar la capacidad de amar fragmentariamente […] también le 

 
39 Urganda la Desconocida entabla mayor número de analogías con la Gran Dama del Lago de las 
Desapariciones, regidora de una suerte de InisVitrin artúrico y dadora, efectivamente, de brebajes y 
pócimas de planta maraubina con que resolver, por ejemplo, la condición incorruptible de los enamo-
rados que Ondina, su ahijada y protegida, arrastra consigo hasta el fondo del Lago.  
40 La muchacha deforma, grotescamente, Alquife por Esquife. 



María Encarnación Pérez Abellán 

209 
 

será negada la capacidad de amistad y la capacidad de todo afecto. Y, por ende, 
tampoco te amará a ti. Tiempo después, el Hechicero y el Trasgo comunicaron 
a la Reina el fruto de sus averiguaciones. 
–[…] Como bien sabes [dijo el Hechicero], no existe conjuro, encantamiento o 
trato con las Fuerzas Mayores que no se halle suspendido a alguna cláusula […]. 
En el caso que nos ocupa el detalle o cláusula consiste en que si a un ser le es 
extirpada la capacidad de amar, le es simultáneamente arrebatada la capacidad de 
llorar. […] si por alguna razón extraña o ajena […] el sujeto tratado con tales 
procedimientos llegara a derramar una lágrima, tanto él como todo aquello 
donde él hubiera puesto su planta, y todos aquellos que con él hubieran existido, 
desaparecerán para siempre en el Olvido, en el Tiempo y en la Tierra. […] (230-
232). 

 

Porque, llegado el octavo cumpleaños del pequeño, «el Hechicero 
pronunció sus palabras rituales […] y cuando afloró el corazón, […] lo 
encerró en una copa transparente y dura a un tiempo» (240). Sin embargo, 
las funciones del Hechicero y Viejo Maestro no finalizan en la supresión 
de los códigos que dirimen el mundo pragmático. El romance de caballerías 
comporta, como uno de sus motivos más emblemáticos, el hallazgo del 
manuscrito en el que un sabio, mago o encantador haya transcrito las ha-
zañas inolvidables del caballero para mayor honra y fama de sí y de su 
reino. Escritos en lenguas exóticas para el momento (griego, árabe, inglés) 
o latín, exigían de traslaciones y trujamanes, en ocasiones debidos –traduc-
ciones y traductores– a la aljamía (de los que da cumplida cuenta el Quijote). 
Consecuencia de ello, los autores reales daban en presentarse como meros 
editores (Martorell como traductor del Tirant [1511] del inglés al portugués 
y desde ahí al valenciano, sin indicar quién sea el autor primigenio), exo-
nerándose de responsabilidades y juicios sobre la mendacidad o no de lo 
allí tratado –dada su condición de segundos autores (Martín Morán, 1992, 
14)– por anticiparse cautelosamente a conjeturales apreciaciones emitidas 
por los lectores y oyentes (Baquero Escudero, 2008, 249-250). 

La producción narrativa caballeresca castellana ofrecía un importante 
número de sabios autores, amanuenses y cronistas: desde el innominado 
de las gestas de Amadís, hasta el maestro Elisabad de las Sergas de Esplan-
dián (Garci Rodríguez de Montalvo, 1510), pasando por el sabio Alquife 
ya mencionado, el sabio Fristón de Don Belianís de Grecia (Jerónimo Fer-
nández, 1545), o el maestro Juan Acuario, editor de los manuscritos del 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

210 

 

poeta mantuano Merlino que integran el Baldo (1542), sin olvidar al mago 
Frestón, que con tanta ojeriza trata a don Quijote, siempre según este. 
Extensiva se hace, por tanto, a todos los autores la intención de Alquife 
cuando indica que:  
 

pues yo mejor que nadie lo puedo hacer y sé las cosas todas cómo pasan, tomo 
dende aquí cargo de escribir todas las cosas que por vos pasaren e han pasado, 
porque no es razón que queden en olvido. Pero tanto os sé decir que, después 
que sean escritas, que pasarán más de mil años que estarán escondidas, pero en 
fin de más d’estos mil años […] ellas serán publicadas; aunque fasta entonces 
como en tinieblas hayan estado, la luz de vuestras cosas en todo el mundo dará 
lumbre (Alvar y Lucía Megías, 2004, 263). 

 

El Hechicero participa de esta necesidad por documentar cuanto 
haya acontecido en Olar y suceda en adelante al Rey Gudú, imposición 
regia irrecusable por otro lado. El nacimiento, consolidación, expansión, 
engrandecimiento y disolución del margraviato humilde y posterior Reino 
(que ya no redactará el Hechicero) es competencia directa del Viejo Maes-
tro, manifestándose directamente y de manera polifónica (bien por la he-
terodiégesis omnisciente, bien por las intervenciones propias del anciano 
o de Gudú) a lo largo de toda la novela. Las lecturas y el estudio de las 
glorias militares pasadas son la única actividad intelectual del Rey, que 
cumple con la máxima horaciana del docere et delectare, gestando aquellos 
textos temprana y largamente en este el deseo de alcanzar la vida de la 
fama a la manera medieval (es decir, como vida que garantiza la inmorta-
lidad ejemplar, así como la admiración de las generaciones venideras). Si 
en el romance de caballerías los manuscritos que daban fe de las aventuras 
de los héroes andantes se presentaban como constructo definitivo o con-
cluso (que no opera chiusa a tenor de las ampliaciones de los ciclos prolon-
gadores), necesariamente previo a los hallazgos, traducciones y ediciones, 
Alquife parece ofrecer una pequeña variante temporal al enfrascarse en la 
redacción de las Sergas de manera performativa o durativa, a modo de work 
in progress. Olvidado Rey Gudú recrea, modernamente, la redacción de estos 
manuscritos desde el segundo parámetro temporal. Si hubiera de plan-
tearse una suerte de red textual que funcionase como modelo o inspiración 
(no podría hablarse de stemma metaliterario), junto a los mencionados 



María Encarnación Pérez Abellán 

211 
 

Eneas (¿Ilíada y Eneida?), Julio César, Alejandro Magno, Vegecio y las ges-
tas del gran Rey de Occidente (que tanto pudiera ser Arturo como Otón 
II según se señaló), comparecen los dos documentos básicos (imprecisos 
y universales) de la biblioteca del Hechicero: el Gran Libro de la Sabiduría 
(105) y el Libro de los Linajes (272). Con estos arquetipos, la ambición de 
Gudú se fortalece y torna en obsesión, heredando con ello la fascinación 
de su padre: «[El capellán del Castillo] enseñaba al niño un libro donde 
estaba escrita la historia de un Gran Rey y un Gran Guerrero. Hizo Volo-
dioso que Almíbar recitara una y otra vez aquellas historias: hasta el punto 
de que llegó a aprenderlas casi de memoria» (59). 

Por esta razón, los requerimientos de Gudú–formulados sintáctica y 
estilísticamente a instancias del Credo católico–: 
 

mi Reino no tendrá fin por los siglos de los siglos: pues el mundo, de generación 
en generación, sabrá del Rey Gudú, de su poder y su gloria, de su inteligencia y 
su valor, y mi nombre se prolongará de boca en boca y de memoria en memoria, 
y reinaré (más que mi padre) después de muerto (419), 

 

deben ser transcritos primorosamente por el Hechicero, que habrá de in-
cidir exclusivamente en los hechos de armas del Rey adolescente: 
 

luego dijo al Hechicero: 
–Una vez terminada y ganada esta simple e inocente batalla, tú la reproducirás 
con todo primor, para dejar constancia, de hoy en adelante, de cuantas empresas 
guerreras lleve a cabo con mi ejército (313). 

 

La crónica parte del Rey, no motu proprio del Hechicero, y cuando este 
comience a desfallecer, la continuación de la misma, cada vez más abultada 
por las campañas y victorias contundentes, pasará a ser ocupación exclu-
siva del único cortesano de Olar instruido capaz de llevarlo a cabo: un cada 
vez más decrépito Príncipe Almíbar. Los textos son supervisados impla-
cablemente por Gudú, que impone al manuscrito la laudatio permanente 
hacia sí como monarca insuperable: 
 

–deseo que mi tío, el Príncipe Almíbar, reanude la Historia que quedó inacabada 
[…]. La Historia de nuestro pueblo y nuestra estirpe. […] 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

212 

 

–Pero sin duda alguna, vos mereceréis más adelante mejor capítulo. ¿No creéis 
oportuno esperar? 
–¿Por qué? Debe constar mi vida del principio al fin, como la de Sikrosio, que, 
según veo, pasáis a la ligera […]. La Historia es la única forma de sobrevivir en 
la memoria de las gentes, madre; la única forma de salvarse del olvido (504-505). 

 

De este modo, el manuscrito va formulándose con meticulosidad («el 
Hechicero se ocupa laboriosamente de copiar en pergaminos las batallas 
de Gudú y sus victorias, para guardarlas cuidadosamente en El libro del 
Reino» [522]), si bien el objetivo del Rey (un texto historiográfico final), no 
será alcanzado: solo la ficción y la literatura, en clave caballeresca, garanti-
zarán su obsesión aproximándolo –remozadamente– al copioso conjunto 
de héroes caballerescos cuya pseudohistoricidad (Gutiérrez Trápaga, 2024, 
69) vía andanzas, aventuras, fama y honra se ha visto trascrita en otros 
tantos manuscritos de hallazgo peregrino.  

 
La guerra y la corte 

 
Por definición, el romance de caballerías es «una historia de amor y 

aventura, y, con frecuencia, de ambas cosas a la vez», según se vio con 
Riley (2000, 24). El amor propende a desarrollarse en los escenarios cor-
tesanos y palaciegos; la aventura acontece en el camino, en cualquiera de 
los puntos espaciales centrífugos (si se toma la corte precisamente como 
kilómetro 0 del periplo vital del caballero y su linaje), y surge como ruptura 
de la armonía de hechos o situaciones en reposo, instando al héroe a aco-
meterlas buscando como objetivo final la vindicación de sí, su honra y la 
de su dama, y por extensión, de su estirpe y patria o reino.  

A las aventuras se las busca ex nihilo, como don Quijote, y si no fuera 
así, sobrevienen envueltas en la petición de dones (explícitos o contraignant) 
formulados por terceros que requieren de la intervención de los caballeros 
para dirimir afrentas y conflictos. Aventuras de caminos, marítimas, exó-
ticas, sobrenaturales en sentido netamente amadisiano o clásico, e incoa-
das por el ánimo voluntarioso del héroe no se hallarán en Olvidado Rey 
Gudú: no habiendo un código deontológico caballeresco que marque las 
directrices de la conducta del Rey, no ha lugar a estas unidades y episodios 
de acción, totalmente axiales en el romance de caballerías. Solo Predilecto 



María Encarnación Pérez Abellán 

213 
 

asumirá la defensa a ultranza (caballeresca) de los Desdichados en las Tie-
rras Negras (capítulo XII), víctimas de la injusticia impuesta por Gudú: 
 

–Prisionero me doy, y haced conmigo lo que deseéis. Pues si con mi muerte 
podéis alcanzar la libertad y la vida, estimo que mi muerte será para mí más 
preciosa que mi vida. […] Y tomando su espada, la entregó por el lado de la cruz 
al muchacho […]. 
–Lisio, te juro que defenderé vuestras vidas y repararé cuanto daño os he podido 
hacer (406-407). 

 

A pesar de ello, la aventura tradicional también podía presentarse en 
términos ancilares a la contienda militar, con emperadores, reyes, príncipes 
y señores diversos que a menudo solicitaban auxilio al héroe para, con-
tando con él y sus huestes en caso de tenerlas, enfrentarse al enemigo y 
afianzar su victoria, cuando no fuese el propio héroe quien, como Arturo, 
o Perión, o Lisuarte, o Tirante presentase carta de batalla al enemigo. La 
guerra se convierte en una de las facies del grupo de peripecias que asumen 
aquellos, y es esta esfera en la que se desarrolla buena parte de las acciones 
acometidas por Gudú. La guerra es la obsesión del Rey, la Historia la dis-
ciplina humana predilecta, y la epopeya el formato literario sugerido para 
acreditar sus hazañas. No hay más intereses en Gudú; desprovisto para la 
lealtad, la solidaridad y la misericordia, el Rey vertebra todos y cada una de 
las batallas, luchas, revueltas, guerras y campañas de expansión llamadas a 
engrandecer a Olar como se ha visto. Lejos del espíritu de Cruzada que sí 
se halla en la caballería tradicional y que reflejan Rodríguez de Montalvo 
o Martorell, la guerra en la novela responde al utilitarismo político desple-
gado por un monarca sumamente pragmático. Sí reproducen estos episo-
dios, como pasajes compartidos con los libros de caballerías seculares, 
herederos a su vez de las estampas del teatro de operaciones bélico de la 
épica medieval, los tópicos más habituales: hipérboles en cuanto a derra-
mamiento de sangre, enfrentamientos entre los primus inter pares, o estoca-
das épicas, que podrán hallarse a lo largo de toda la novela (capítulos. 
XVII, XVIII, XX, XXIII, etc.).  

La corte, por el contrario, es el cronotopo antitético tanto al campo 
abierto en que transcurren los compases primeros de la aventura, como al 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

214 

 

campo de batalla netamente. Es el espacio que, en la literatura caballeresca, 
se manifiesta:  
 

en acciones concretas, motivos narrativos recurrentes con variantes originales 
[…] en el cronotopo de la corte se suceden situaciones diferentes: conversación, 
fiesta, torneo, cacería, visita a palacios y jardines, arquitectura, pintura, música. 
Las historias fingidas son un espejo del mundo cortesano y de su práctica escé-
nica en el que la realidad aristocrática se refleja magníficamente amplificada. 
Además, la conversación y el humor vienen de voces femeninas que dominan el 
arte de la palabra, mostrando su agudeza de ingenio con motes, bromas y chistes 
(Bognolo, 2021, 228-229). 

 

Y en Olvidado Rey Gudú también asistimos a esta disociación entre las 
actuaciones militares (no exclusivamente masculinas, la mujer guerrera41 –
que no virgo bellatrix– tiene cabida con la Reina de la Estepa, Urdska y 
Gudrilkja, hermana e hija42 de Gudú estas dos últimas respectivamente), y 
las ocupaciones (y preocupaciones) lúdicas, deportivas (y políticas) del 
Castillo. Bien es verdad que Olar y sus espacios cortesanos jamás alcanzan 
el refinamiento espléndido del libro de caballerías; austera, castrense y con 
escasa presencia femenina intramuros, ramplona y vulgar para Almíbar y 
Ardid («entre sus escasas debilidades se contaba la pasión por la dignidad 
y la solemnidad, la pureza dinástica y el suntuoso protocolo», 284), la Corte 
olarense dista de las de Gaula, Leonís y compañía. La Corte avergüenza a 
Ardid ante la llegada de la comitiva singular del Príncipe Once y la Princesa 
Tontina (capítulo XI), pero el paradigma opulento y suntuoso, el amor y 
el ingenio aludidos y concertados por mano femenina se incorporan a la 

 
41 La reina de la Estepa, Urdska, se ajusta al prototipo femenino de la mujer amazona o consagrada al 
ejercicio de las armas, una de las variables del motivo de la virgo bellatrix ampliamente analizadas por 
Marín Pina. Junto con la doncella guerrera, que empuña las armas circunstancialmente instada por muy 
diversos motivos (y a la que el romancero español ya había desarrollado), y la muchacha que se muestra 
en traje de hombre, tan frecuente también en la comedia nacional áurea española (recuérdense, por 
ejemplo, dos personajes esenciales como Rosaura, ya en la primera jornada de La vida es sueño [Pedro 
Calderón de la Barca, 1635], o doña Juana en Don Gil de las Calzas Verdes [Tirso de Molina, 1615]), la 
amazona hace de la guerra su modus vivendi, «guerrera por naturaleza y educación e inicialmente andró-
foba […], sin renunciar ni ocultar nunca su condición femenina […] pelea en el campo de batalla como 
cualquier otro caballero, porque su deseo de fama personal, sus inquietudes, su valentía y su destreza 
con la espada son idénticos aunque ella sea una mujer» (Marín Pina, 1989, 84-86). 
42 Con ellas se incorporan a la novela dos núcleos de acción guerrera y pasional instalados en el incesto, 
replicado.  



María Encarnación Pérez Abellán 

215 
 

novela a través de la Isla Leonia, enfilando el final de la obra. Es esta ínsula 
el cronotopo antagónico a Olar y el reflejo más análogo a los tiempos y 
espacios de solaz, divertimento y reposición individual del caballero por 
estar en comunidad con lo más distinguido de su microcosmos. La Isla es 
el espacio ambicionado por Ardid por evocarle el Sur luminoso del que 
ella misma procede; hasta allí se desplazará Almíbar como embajador del 
Reino de Olar para concertar el nuevo y ventajoso matrimonio de Gudú 
con la heredera, Princesa Gudulina, de reveladora onomástica en cuanto a 
políticas y estrategias matrimoniales por parte de la madre, epónima de 
aquella (capítulo VIII). 

La isotopía cortesana que integra juegos de armas en el palenque y 
talanquera (justas y torneos), las fiestas, banquetes, danzas, conciertos, tea-
tralizaciones, espectáculos de magia y maravilla, conversaciones triviales, 
competiciones literarias o ejecución musical de versos, juegos chispeantes 
y, en definitiva, cuantas actividades distraigan el ánimo de los cortesanos 
se aclimata en el Rey Gudú a tenor de la visita que personalmente Ardid 
emprende en su madurez (de treinta y un años) a la Isla. La prometida del 
Rey ha alcanzado la edad exigida para las nupcias y el viaje de la Reina, 
mulier viatrix, más allá de rubricar el negocio matrimonial condensa el sen-
tido del viaje medieval iniciático y existencial propuesto por Paul 
Zumthor. También será el último reencuentro con la opulencia de otro 
tiempo infantil e irrecuperable. Es en esta escenografía vertebral en el ca-
pítulo XVI en la que hallaremos la ironía y el cinismo de Ardid; sus apre-
ciaciones para con su consuegra son constantes y hábilmente veladas: de 
la complicidad taimada entre madre e hija se percata la perspicaz Reina, 
pensando «De tal palo, tal astilla» (540), y «Ah, pajaronas, ahora veo que 
llegó a vuestros oídos la poca gracia que hizo a Gudú el nombre de la 
pobre Tontina […], cachorrilla de raposa, le darás tantos hijos como seas 
capaz» (540). 

De este modo, en el transcurso de estas jornadas veremos a la Reina 
Ardid reír libre y desencorsetada, con camaradería con la Reina Leonia 
pasear por el Jardín de los Banquetes, escuchar el canto sorprendente de 
los cientos de ejemplares exóticos de la pajarera real, asombrarse con el 
desfile suntuoso de uniformes, trajes y tocados tanto masculinos como 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

216 

 

femeninos, degustar exquisiteces y gollerías nunca antes probadas ni ima-
ginadas, deleitarse con el mobiliario y las riquezas sin rival de Leonia, y, 
por primera vez, encontrar uno de esos gigantes habituales en el romance 
de caballerías tradicionales, «un cierto Príncipe de Escorpio, que ostentaba 
la estatura de tres hombres corrientes superpuestos, y cuyos largos cabe-
llos negros se enredaban a ambos lados de sus mejillas en sartas de pedre-
ría» (545). La corte de la Isla Leonia es, en sí, una suerte de patio de 
Monipodio encubierto y recubierto por joyas; exóticos y peregrinos son 
los caballeros que la integran, piratas de fisonomías imponentes e incom-
pletas (faltos de lóbulos, o un pie, una mano, la oreja, etc.), pero refinados 
a un tiempo. La Isla es, también, otro de los reductos de dominio y poder 
femenino, contrapuesto a la Estepa de Ursdka y su madre, sin caer, no 
obstante, en la recuperación de Pentesilea, Hipólita y las amazonas: la Isla, 
en palabras de su Reina, es «una isla mujer: y que si bien nadie puede dudar 
que los hombres son extraordinarios conquistadores […] en definitiva las 
mujeres somos la civilización» (548). 

 
El tiempo y el espacio: reminiscencias caballerescas y renovación lírica 

 
La coordenada espaciotemporal del libro de caballerías basculaba en-

tre la suspensión parcial del decurso cronológico del segundo–con la per-
cepción de la caducidad y limitaciones de todo lo animado–, y la 
dicotomía, a su vez, entre el espacio centrípeto que es la corte, y el centrí-
fugo de la aventura, con la puesta en camino, quête o viaje del héroe an-
dante. La naturaleza vectorial del tiempo, noción fenomenológica 
humana, se materializaba paradójicamente: si por un lado la aventura ins-
talaba al caballero y al lector u oyente en eje diacrónico en el que los dife-
rentes episodios se iban sucediendo de modo causal y consecutivo 
(mediatos o inmediatos los resultados de las intervenciones de los héroes), 
enmarcados a su vez en un tiempo no muy alejado de los hechos de la 
Pasión (Cacho Blecua, 1996, 173), la asunción de su paso en aspectos bá-
sicos y pragmáticos como el envejecimiento y la merma de las facultades, 
o la edad provecta alcanzada quedaba en suspenso, sin afectar a la verosi-
militud ante los lectores. El libro de caballerías parece instalarse en una 
suerte de eterno presente en el que abuelos, padres, hijos, nietos, bisnietos 



María Encarnación Pérez Abellán 

217 
 

y choznos logran coexistir naturalmente, todos combatiendo en relación 
de simultaneidad temporal, acompañándose los unos a los otros en largas 
travesías, lozanos y vigorosos, en caída positiva del tiempo. Amadís de 
Gaula, por ejemplo, cuenta con el ilustrativo árbol genealógico que, sobre 
la base iconográfica del de la familia real austríaca realizado por Aegidus 
Sadeler en 1629, Anna Bognolo y Stefano Neri reformularon a instancias 
de Progetto Mambrino para la exposición que llevó a cabo la Biblioteca Na-
cional de España con motivo del quinto centenario de su editio princeps 
(2008). Las ramificaciones brotadas de Perión de Gaula y Helisena (tam-
bién la Condesa de Selandia) impactan al lector (o espectador de este pa-
nel), al pensar en esta convivencia juvenil de Amadís y sus descendientes. 
No fue frecuente que el lector del libro de caballerías áureo dispusiese de 
los capítulos pertinentes a la muerte de sus héroes preferidos43; con ello se 
inhabilitaban posibles continuaciones –emprendidas tanto por los autores 
originales como por quienes les usurpaban personajes y publicaban libros 
apócrifos (Gutiérrez Trápaga, 2017b, 57)–, y de ahí la admiración del cura 
Pero Pérez por Tirante el Blanco: «aquí comen los caballeros, y duermen y 
mueren en sus camas, y hacen testamento antes de su muerte, con estas 
cosas de que todos los demás libros deste género carecen» (Quijote I, VI, 
70). 

En Olvidado Rey Gudú Matute sitúa los hechos en un eje temporal 
tripartito, convergente para con el libro de caballerías tradicional en la sus-

 
43 Pese a todo, también Amadís muere (aunque su fallecimiento será negado por Feliciano de Silva, que 
publicará hasta cinco nuevos títulos para el ciclo constituido por el personaje) si bien sus mandas testa-
mentarias morales, afines al doctrinal católico, las recoge Lisuarte de Grecia (1525), de Juan Díez, no la 
obra original de Garci Rodríguez de Montalvo. El propio Cervantes sufriría la publicación del apócrifo 
Quijote por parte de quien se escudaba tras el falso autor Alonso Fernández de Avellaneda en 1614, 
apurando el alcalaíno la edición de la segunda parte de la novela original ya en 1615.  Con la muerte de 
don Quijote (II, LXXVIV), Cervantes impedía que su personaje principal anduviese de nuevo por textos 
y obras ajenos a su autoría: «Aquí quedarás colgada desta espetera y deste hilo de alambre, ni sé si bien 
cortada o mal tajada péñola mía, adonde vivirás luengos siglos, si presuntuosos y malandrines historia-
dores no te descuelgan para profanarte. […] Para mí sola nació don Quijote, y yo para él: él supo obrar 
y yo escribir, solos los dos somos para en uno, a despecho y pesar del escritor fingido y tordesillesco 
que se atrevió o se ha de atrever a escribir con pluma de avestruz grosera y mal deliñada las hazañas de 
mi valeroso caballero, […] a quien advertirás, si acaso llegas a conocerle, que deje reposar en la sepultura 
los cansados y ya podridos huesos de don Quijote, y no le quiera llevar, contra todos los fueros de la 
muerte, a Castilla la Vieja» (Quijote II, LXXIV, 1075). 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

218 

 

pensión del tiempo inherente a  la maravilla (lo vertebran el Trasgo, On-
dina, la Gran Dama del Lago de las Desapariciones, el Príncipe Once y su 
comitiva de niños eternos), la progresión del linaje de Olar (al igual que en 
el romance de caballerías, se geminan motivos o unidades de acción como 
pudo verse con el triángulo neoartúrico amoroso), y la selección de un 
tiempo vagamente histórico altomedieval –siglos X u XI–en una Europa 
central de ascendencia germánica. Esta última coordenada es imprecisa, si 
bien cuenta con ciertas referencias que permiten conjeturar una demarca-
ción geográfica lejana pero situada en el Viejo Continente, cuyo tiempo 
histórico se anclaría a la presencia, por su mención continuada, de margra-
ves («Antiguamente, príncipe soberano de algunos estados de Alemania») 
y los subsecuentes margraviatos44: «una innumerable y mal avenida socie-
dad de pequeños barones y un Margrave temido, el feroz Tersgarino» (22), 
«esta frontera natural sólo aparecía interrumpida por el misterioso margra-
viato llamado el País de los Desfiladeros» (24), «por orden expresa del 
nuevo Rey –el antiguo Príncipe Bastardo–. Dieron al Conde Olar el título 
de Margrave –con derecho a herencia absoluta» (36). Ambos términos son 
germanismos, cuyo étimo compuesto se articula sobre las raíces mark 
'frontera' y graf 'conde' (DLE en la entrada del primero de los sustantivos).  
Sin embargo, y quedando al margen tanto el primero como el tercero, el 
tiempo diacrónico que sintetiza el esclarecedor árbol genealógico con que 
cuenta el lector posee un ajuste mucho más realista, pues compromete la 
vida de todos sus personajes, incluido Gudú y su particular desenlace, con 
el fin natural de cualquier existencia que no es sino la muerte. Los perso-
najes principales humanos, Sikrosio, Volodioso, Ardid, Almíbar, Predi-
lecto y los hermanos de Gudú, acaban sus días con clara conciencia de 
finitud, que se hace especialmente emotiva en el caso de la Reina. La no-
vedad, a instancias ya de la pulsión del tiempo con que la novela lírica 

 
44 El Sacro Imperio Romano Germánico, especialmente bajo la dinastía de los Otónidas, articulaba sus 
territorios con estas demarcaciones geográficas convertidas en núcleos de población civil cuyos gober-
nantes, los margraves, ostentaban responsabilidades políticas, militares y económicas para con el Rey-
Emperador. Se indicó que en la reciente exposición conmemorativa del centenario del nacimiento de la 
autora se referenciaba a Otón II como figura regia latente en Olvidado Rey Gudú. La mención al anterior 
Príncipe Bastardo coronado como nuevo Rey de Occidente pudiera remitir al monarca previamente 
referenciado, hijo de Otón I y su segunda mujer, Adela de Italia. El futuro Otón II consolidaría su 
candidatura al trono tras ser sofocada la rebelión de su medio hermano (de padre) Liudolfo, a quien 
Otón I despojó de todo derecho sucesorio. 



María Encarnación Pérez Abellán 

219 
 

contemporánea permeabiliza al Rey Gudú, radica en la asunción introspec-
tiva que del paso de este llevan a cabo los diferentes personajes (muy es-
pecialmente madre e hijo), así como en la conciencia plena del instante 
revelador o epifánico (la durée bergsoniana) que hiperestimula la percep-
ción sensorial: 
 

La textura de la novela lírica, su espacio verbal, hormiguea de sensaciones multi-
formes donde lo impalpable se hace palpable. […]. Evocación sería la palabra y 
evocar el verbo […]. Lo oído, visto, leído […]. El vagabundeo de la mirada y la 
receptividad de un sexto sentido abierto a transmisiones de gran finura, fundidas 
con recuerdos y fantasías y sueños, determinan una visión que penetra más allá de lo tangible 
(Gullón, 1984, 20), 

 
Esto se puede apreciar en el siguiente pasaje de la novela de Matute: 
[el recuerdo traía consigo la maldita visión de sí mismo [Sikrosio], cierta mañana de 
primavera junto al Oser, y le aniquilaba. Todo su ser volvía a sumergirse en aque-
lla ceguera, en la absoluta incomprensión de cuanto le había acontecido, hasta el 
punto de convertirle, poco a poco, en el espectro de sí mismo […]. Porque aque-
lla mañana […] le había desvelado la existencia de un elemento que residía en él 
[…] cuya naturaleza no podía ni pudo jamás explicarse. […] Cuando volvía en 
sí, el terror se fundía, se fundía, desaparecía ante sí mismo, y sólo era un jirón de 
miedo, un mísero despojo en la arenosa tierra que descendía hacia el río (21-22)45. 

 

Asimismo: 
 
las experiencias sensoriales se acumulan en la mente y su desorden estimula la percepción 
de una realidad diferente: […] [es] la consagración del instante como unidad narra-
tiva […] [con] el propósito de transportar el instante a la duración, eternizándolo, 
es decir, espacializándolo (Gullón, 1984, 20-21),  
Y cuando, por fin, con sus pies descalzos, pisó los guijarros y la arena, el sol asomó 
enteramente sobre el agua. Entonces, Ardid se detuvo, asombrada, ante un pai-
saje desconocido. Allí no había ancladas naves, suntuosas y doradas, ni vestigios 
de fiestas ni de placer. Un espectáculo desolado, desierto y reseco se ofrecía a sus ojos. 
Y el sol naciente únicamente arrancaba destellos a un suelo rocoso, sembrado de 
cascotes; trozos de loza o mosaicos que algún día fueron hermosos; trozos de 
espejo roto, que a los primeros rayos del día semejaban estrellas efímeras, fuga-
ces. 

 
45 En ambas citas y las dos siguientes las cursivas son propias. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

220 

 

–«Dios mío– se dijo Ardid–. Todo era un sueño, o un recuerdo… Todo esto son los 
restos de los sueños […]». Y corrió sin sentir el dolor de las heridas que abrían los 
cascotes y rocas en sus pies descalzos, a sumergirse de nuevo en el lecho de su 
cámara: con los ojos cerrado, y diciéndose que todo aquello no había sucedido, que 
sólo era el sueño de un sueño, o de miles de sueños… (554). 
 

Se confieren, de este modo, valores simbólicos o alegóricos a míni-
mos detalles del espacio circundante que conducen a personajes y lectores 
hasta los tópicos clásicos: Tempus fugit, Ubisunt?, Vanitas vanitatis et omnia 
vanitas o Pulvis eris devienen en cronotopos en Olvidado Rey Gudú, anclado, 
si bien de modo mucho más existencial y bronco, en las consideraciones 
catequéticas de la reina Briolanja con que finaliza el primero de los libros 
de Amadís:  

 
veamos agora estos grandes señoríos, estas riquezas que tantas congoxas, cuitas, dolores y 
angustias nos atraen por las ganar, y ganadas por las sostener, ¿sería mejor como 
superfluas y crueles atormentadoras de los cuerpos y más de las ánimas, dexarlas 
y aborrescerlas, viendo no ser ciertas ni turables? Por cierto digo que no; antes afirmo 
que seyendo con buena verdad, con buena conciencia ganadas y adqueridas […] podríamos 
en este mundo alcançar descanso, placer y alegría (Amadís de Gaula, 1996, 655). 
 

No asisten a Gudú, por ello no es émulo de Amadís, ni la buena 
verdad, ni la buena conciencia en nada de cuanto haya emprendido.  

En cuanto al espacio, a los conocidos y ya abordados Corte de Olar 
y campo de batalla vendrán a sumarse escenografías nuevas con que, o 
bien incidir en la divergencia que el Castillo, sus dependencias y el Reino 
mismo entablan para con los armoniosos Gaula, Leonís, Hircania, Nicea 
o las idealizadas Grecia e Inglaterra y el viejo Camelot, o bien, ajustarse en 
mayor medida a los ámbitos sobrenaturales que el paradigma de la caba-
llería establece, independientes del locus amoneus cortesano y, por tanto, ur-
bano. Entre los primeros, la Torre Vigía –recuperada de la novela 
homónima–, el Torreón Azul o la Corte Negra instalan a Olar en una es-
tética rala si se toma como arquetipo la magnificencia de los espacios se-
ñalados previamente. Opresivos, oscuros y fríos (el invierno y el otoño 
son las estaciones habituales en que transcurren hechos relevantes), son 
tanto los escenarios de la brutalidad, las bajas pasiones, las envidias, las 



María Encarnación Pérez Abellán 

221 
 

maquinaciones y los desprecios, como la antesala de posteriores cronoto-
pos distópicos. Aunque alejados de la corografía caballeresca, los espacios 
de la miseria, iniquidad y degradación del individuo también estaban pre-
sentes en el romance clásico. Sin embargo, y aun no ignorándolos, todas 
estas escenas portaban una funcionalidad clara: eran espacios sojuzgados 
a los que el héroe debía debelar, restituyendo finalmente la justicia arreba-
tada, como sucedía, por ejemplo, en los dominios de Arturo, puesto en la 
tesitura de entregar a Ginebra en rehenes a Meleagante si deseaba reins-
taurar la paz en los mismos en El Caballero de la Carreta. 

Sin embargo, la espacialización del hambre y la injusticia (temas im-
prescindibles en la producción de Matute) se reviste en el Rey Gudú de la 
imposibilidad de toda reversión. El País de los Desdichados es, a este 
efecto, el espacio más emblemático, superior a la Estepa, por ejemplo, por 
la ausencia de capacidad militar y determinación rebelde que lleve a sus 
habitantes a alzarse contra Volodioso y posteriormente Gudúsino hasta 
muy avanzada la novela. Esto hace del País un reducto con que marcar si 
no un punto de inflexión en la obra, sí un profundísimo contraste con la 
estética y finalidad con que escenarios similares (aunque limitados en pre-
sencia y duración) concurrían en los relatos caballerescos tradicionales. El 
País de los Desdichados es una constante sorda, resignada a la condena 
casi tantálica; es el recuerdo permanente, incluso ejemplarizante, de la vo-
racidad cruel de los gobernantes de Olar, porque también sus habitantes, 
como en el Infierno de Dante, han abandonado toda esperanza. Mientras 
la utopía edilicia y social permanece en una tradición literaria ajena, que 
solo conoce Almíbar: 

 
–Mi hermano Almíbar me hablo, en tiempos, de otras cosas […] tenía un libro 
bajo la cornamusa…y allí había historias muy curiosas que hablaban de un reino 
fastuoso donde los reyes dormían junto al río, en tiendas de seda y oro, y bebían 
en copas guarnecidas de rica pedrería. Así lo decía el libro… y decía también 
[…] que las torres de sus ciudades no estaban hechas por las manos de los hom-
bres, sino que fue el viento quien cinceló sus cúpulas doradas y sus torres azu-
les…Sí, sí, llamad en seguida a Almíbar […] y que traiga su libro, y lea para mí 
estas historias… (154), 
 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

222 

 

En el Reino bastan dos palabras, verdadero leitmotiv para Volodioso 
y el consejero Tuso, para definir las razones de la Estepa sediciosa y el 
inmovilismo del País: 

 
–¡Sólo hambre, hambre y miseria! […] ¡Hambre y miseria! –repetía [Tuso], frenético, 
aun estando a solas. […] Hambre y miseria, Señor […]. Y de eso ya tenemos bas-
tante aquí, en tierras de los Desdichados. […] 
Pese a que su clima no era suave, tal vez empujados por el hambre y la miseria […] 
las Hordas penetraron más encarnizadamente y con mayor frecuencia (154-155). 

 

Finalmente, entre los espacios que pueden resultar más análogos a 
los desplegados en los libros de caballerías destacan las inasibles Remotas 
Regiones de Los De Siempre (patria de Tontina y Once) y la Isla Leonia, 
más allá de la utilidad como escenario de corte ya planteada. Nos centra-
remos en esta última. Las ínsulas o islas excepcionales fueron muy recu-
rrentes en la literatura caballeresca; al exotismo de emprender travesías 
marítimas para alcanzarlas se añadían peculiaridades maravillosas que iban 
desde estar pobladas exclusivamente por hechiceras, hadas o magas, o por 
animales míticos y figuras del bestiario, hasta el convertirse en espacios de 
ratificación de la lealtad amorosa, la promesa de un nuevo tiempo y una 
nueva política utópica y caballeresca (Pinet, 2011, 95), sin olvidar su pro-
digiosa capacidad para desplazarse por el océano, emerger y desaparecer46, 
como ocurrirá, por ejemplo, con la Ínsula No Hallada de Urganda en Ama-
dís, evocadora parcialmente de la Avalón artúrica (Bazzaco, 2020, 28). Sin 
duda, es la Ínsola Firme, en la que se encuentra el Arco de los Leales Ama-
dores provisto por Apolidón, la más famosa de cuantas se hallarán en los 
libros de caballerías, acompañada en el universo amadisiano por otras de 
menor relieve como las de Romania (libro III, capítulo LXXII), la propia 
Bretaña, o las finales de la Torre Bermeja e ínsolas de Landas (libro IV, 
capítulo CXXX)47. La Ínsula de los Ximios mencionada, la misteriosa que 

 
46 Castroforte del Baralla, el espacio mítico en el que Gonzalo Torrente Ballester sitúa La saga/fuga de 
J.B. (1972) comparte con las ínsulas maravillosas del relato caballeresco la peculiaridad de elevarse y 
quedar suspendido en el aire, siempre que sus habitantes estén reunidos y lo piensen al unísono.  
47 Pinet incide en el copioso número de ínsulas registradas en Amadís de Gaula, un total de diecisiete 
(Pinet, 2011, 81). Entre ellas, la Ínsula Leónida entabla un claro paralelismo en cuanto a topónimo con 
la Isla Leonia de la novela que nos ocupa: «Assí estuvo este dicho tiempo que oís […] esperando que su 

 



María Encarnación Pérez Abellán 

223 
 

contiene el valle de amor en Amadís de Grecia (Feliciano de Silva, 1530), la 
isla Malfado48 del anónimo Palmerín de Olivia (1511), o la de Fortuna que 
regenta la (nueva amazona) Bucarpia en el Floriseo (Fernando Bernal, 1516) 
muestran la recursividad de estos espacios de aventura, pruebas de amor 
y maravilla. Nuestra Isla Leonia, reducto dorado de una piratería mitifi-
cada, es sumamente insólita, pues no solo somatiza un tiempo hedonista, 
sibarita, placentero, feliz y armonioso, su existencia se prefigura como 
mito para una joven Ardid, casi enclaustrada en Olar. La Isla es nómada y 
errática, lo que dificulta hallarla cartográficamente y fondear en sus puer-
tos; además, incrementa su condición giróvaga la rotación que efectúa so-
bre sí y que entrevé Ardid muchos años antes: 

 
reaparecía en su mente la imagen de una isla especial, una isla que parecía inasible 
en su duermevela, como la misma representación de lo imposible: era una isla 
que parecía girar sobre sí misma reluciente como una joya, vista a través de su 
piedra azul, horadada (284), 
 
«Ay, la Isla de Leonia… ¿existirá alguna niña en el mundo, que no sueñe con 
ella…? Y de pronto, la volvió a ver, con un dolor y amor inmensos, recuperando 
su corazón de siete años. A través de una piedra azul […] su mirada de niña 
pudo atisbar por vez primera, una isla que giraba sobre sí misma, como un sueño 
imposible de alcanzar, «la Isla de Leonia…» (524-525). 
 

La isla, cuyo topónimo evoca Leonís porque ambos comparten la 
misma (y evidente) raíz, depende por completo de la existencia de su mo-
narca, la Reina Leonia, consciente de su finitud inexorable, asumida sin 
aspavientos y con naturalidad y tristeza: 

 
Esta Isla es, en realidad, un antiguo corazón, una antigua luz, un antiguo amor, 
una antigua vida…, aunque, tristemente, pronta a desaparecer. El día en que yo 
muera (y no lo olvidéis, Ardid, querida), la Isla partirá conmigo, y jamás regresará 
[…]. Tal vez podrán recordarnos, imitarnos, desearnos, difamarnos o condenar-
nos; pero nunca, nunca más volveremos. Y nuestra desaparición […] abrirá un gran 

 
señora [Oriana] le mandasse, fasta tanto qu’el rey Lisuarte, sabiendo por nuevas ciertas cómo el rey 
Arábigo y los otros seis Reyes eran ya todos con gentes en la Ínsola Leonida para passar a la Gran 
Bretaña […] adereçava toda cuanta más gente podía para los resistir» (Amadís de Gaula, 1999, 1030).  
48 En esta, su dueña, la sabia Malfada, encanta y retiene a cuantos hombres arriban, sin que ninguno 
haya salido con vida de su torre.  



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

224 

 

vacío… en el mundo. Un gran vacío […] Aquí queda solo el mundo de Leonia, 
y Leonia ha sido la última Reina y la Última Isla, porque estamos condenados a desa-
parecer49. Somos el último reducto de una muy antigua, muy sabia, muy hermosa 
y desaparecida vida… (542-543). 
 

Leonia es el último de los cronotopos de la utopía caballeresca recu-
perado por la Reina de Olar. Pero también es el recuerdo de un mundo 
amenazado y condenado, como el de Michael Ende50, y la advertencia a 
Ardid (y a los lectores) de que no se concederá una «segunda oportunidad 
sobre la tierra» con que poder regresar a cuanto Leonia suponga, íntima-
mente, a cada uno de ellos.  

 
 

5. Los manuscritos y lecturas que brindan una segunda oportunidad 
sobre la tierra. La recuperación (macondiana) del Reino de Olar 

 

Olvidado Rey Gudú responde a una realidad preternatural por el trata-
miento otorgado a la magia, maravilla y fantasía. Las diferencias entabladas 
para con el Realismo mágico y la neofantasía (Alazraqui, 2001, 276) radi-
carían, en grandes líneas, en la focalización e intensidad con que la estética 
realista, es decir, aquella que se ciñe al código de funcionamiento pragmá-
tico del mundo tangible y cognoscible, permea la obra, con concesiones 
naturalizadas de frecuencia variable a lo sobrenatural, en un contexto me-
dievalizante y no inmediato o coetáneo. La configuración etológica base 
de los caracteres principales, en particular la Reina Ardid, participa de este 
realismo en cuanto a que el lector es susceptible de llevar a cabo identifi-
cación y proyección en ellos, pero también es aquí, precisamente, donde 
se quiebra el principio de realidad con respecto a su protagonista, que no 
podría considerarse un personaje fantástico en su totalidad, pues invalida 
la segunda y tercera premisa cifradas por Todorov (1972, 43-44) a propó-
sito de la condición de la fantasía y lo fantástico51. También es el axioma 

 
49 De nuevo, la cursiva es propia. 
50 La historia interminable (1979). 
51 Por suscribir el pacto de ficción, ni otros personajes, ni el lector dudan de su naturaleza especial, y 
por las dimensiones de la novela, no la considerará íntegramente alegoría o símbolo, sí por el contrario 
a ciertos motivos o cronotopos. 



María Encarnación Pérez Abellán 

225 
 

sustancial de la novela, y su revocación la que permitirá correlacionar la 
obra de Matute con el Macondo de Gabriel García Márquez, vertebrado 
asimismo por la saga familiar fundadora y por tanto preeminente de los 
Buendía.  

Las condiciones de la etopeya de Gudú, recordémoslo, son excep-
cionales: para alcanzar la gloria perpetua que corresponde a la cabeza de 
toda monarchia universalis al niño se le extirpa la capacidad de amar; la cor-
poreidad de esta premisa es la imposibilidad para el llanto, si bien el Trasgo 
del Sur y el Hechicero albergan «una duda, vaga y remota, pero duda al 
fin52» (232). Como en los más elementales relatos folclóricos, la concesión 
de una gracia maravillosa lleva aparejado su interdicto: si este se quebran-
tara, aquella desaparecería, inhabilitándose de facto el don. Nadie, en la cá-
mara de la Reina, previó que el amor es una pulsión bimembre, pues no 
solo se dirige hacia el otro en múltiples facetas –con o sin reciprocidad–, 
sino que también es reflexivo, autotélico, capaz de fundir a objeto y sujeto 
amado en uno mismo. Gudú, claudicante tras la última batalla, herido, en-
vejecido, cansado y despojado del porte regio, anónimo ante un niño, es-
cuchará en boca de este las palabras que catalizan su final: «Viejo tonto y 
feo» (864). El Rey se aproximará hasta el Lago para, como Narciso, con-
templarse. La imagen ratifica la sentencia; el Rey, antes legendario, se re-
vela al fin análogo al lector53 (Todorov, 1972, 19), sic transit gloria mundi: 

 
el Rey no podía amar a nadie, excepto a sí mismo. En aquel momento, un anti-
guo y conocido Dragón emergía del agua: un Dragón que llegaba hasta él desde 
la oscura memoria de su sangre, desde el terror de Sikrosio. Con un débil grito, 
lloró por primera vez. Por él, por toda su vida, por su perdida juventud, y, sobre 
todo, por la gran ignorancia de cuanto le rodeaba. […] como todo, como todos, 
se hundía también en el inmenso e irreparable olvido de su vida y de todas las 
vidas (864-865). 
 

La condición se ha conculcado, el llanto es el reactivo del desenlace 
de Gudú y su Reino, y también la sentencia y destino ecuménico contra el 

 
52 La duda que albergan ambos personajes no consiste en la vacilación que afectaría, según Todorov, a 
ciertos caracteres del relato fantástico, sino a la efectividad total del conjuro, y por tanto, la garantía 
plena de que Gudú no vaya a amar a (absolutamente) nadie. 
53 Del esquema quíntuple planteado por el autor, a Gudú, ante su final, le ha de corresponder el tercer 
tipo de héroe, el correspondiente al género mimético elevado. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

226 

 

que se creyó escapar. El llanto del Rey, mítico y clásico54 (Roig, 1998, 163-
173), acrecienta las aguas del Lago de las Desapariciones, cuyo topónimo, 
de nuevo, se revela literal. El Lago anega al Rey, las inmediaciones, el 
Reino todo, la memoria de cuantos existieron, rodearon, amaron, sufrie-
ron a Gudú, y procuraron, fracasando, su inmortalidad historiográfica y 
de anales. El Libro del Reino y los metarrelatos impuestos por Gudú al He-
chicero o a Almíbar no habrán servido. Desconocemos si en ellos el pri-
mero consignó, como Melquíades en sánscrito, la debacle del Rey, si 
previó que las aguas lo extirparían de la memoria de los hombres, como el 
gitano la extinción de los Buendía en la figura del último de la estirpea 
quien las hormigas ya van comiendo, revelándole a un conmocionado Au-
reliano Babilonia que en la consumación de la lectura de los pergaminos 
también está cifrada su muerte inminente (García Márquez, 2007, 469-
471). Ambos momentos son epifánicos y entrañan una paradoja similar: el 
olvido perpetuo se cifra bien en la culminación de la lectura («estaba pre-
visto que la ciudad de los espejos (o los espejismos) sería arrasada por el viento y 
desterrada de la memoria de los hombres en el instante en que Aureliano Babilo-
nia acabara de descifrar los pergaminos» (García Márquez, 2007, 471), bien 
en la crecida de las aguas en Gudú («Y el llanto del Rey cayó al Lago, y éste 
creció. Creció de tal forma que anegó la ciudad, el Reino y el país entero. […] Y 
tanto él, como su Reino, como cuantos con él vivieron, desaparecieron en el 
Olvido55» (865). 

Pero ni Macondo ni Olar se hallan desterrados de la memoria de los hom-
bres, ni desaparecidos en el Olvido, no de otro modo podríamos haber tenido 
constancia de ellos. La metalepsis, disolución de planos ontológicos entre 
autores y lectores reales, y autores y lectores implícitos (Genette, 2004, 15) 
–desleimiento suscrito conscientemente por ambos implicados (autor y 
lector) en el pacto de ficción (Pozuelo Yvancos, 1993, 160)– brinda la 
única posibilidad de revocación de sendas predeterminaciones existencia-
les: la metalectura en el caso de Cien años de soledad, la lectura en Olvidado 

 
54 Garcilaso, en la Égloga I, incide en el poder hiperbólico del llanto de sus protagonistas, Salicio y 
Nemoroso, ante dos cuitas amorosas de signo diferente: el abandono de Galatea y la muerte de Elisa. 
El segundo, a propósito de esta, también acrecienta las aguas al llorar: «Yo hago con mis ojos / crecer, 
lloviendo, el fruto miserable» (vv. 308-309). 
55 Cursivas propias en ambas citas. 



María Encarnación Pérez Abellán 

227 
 

Rey Gudú. Si como lectores, asumimos y aprehendemos los manuscritos 
de Melquíades como la propia sustancia textual de la novela, la lectura 
efectuada en el plano pragmático exime de toda devastación a Macondo y 
los Buendía. Y, con independencia de que Olvidado Rey Gudú sea también 
el constructo definitivo de cuanto anotara, redactara y versificara el He-
chicero (improbable, las consignas de lo épico y lo histórico quedaron cla-
ramente indicadas por el propio Rey), de nuevo la lectura exonera de 
ubicar donde habite el olvido las hazañas de Gudú y la historia del Reino. Leer 
es, así, el ejercicio que conjura el tiempo y lo pliega al del lector, reacti-
vando, reanudando y regresando a la inmediatez del presente y a la inma-
nencia de lo eterno, como milenario cañamazo de rescate de la nada a que 
fueron, tan solo en apariencia, confinados Macondo y Olar, aun cuando 
Gudú no precipite su final vía lectura del manuscrito que hubieran com-
puesto el Hechicero y quien lo sucediera. No es el personaje, en el caso 
del Rey, quien incoa la paridad o mismidad del tiempo del relato con el 
tempo personal de su lectura-espejo, cuya finalidad no es sino la agnición 
reveladora para Aureliano Buendía. En Gudú se declinará toda continuidad 
de los parques cortazarianos en que hubiera podido devenir Olar; por el 
contrario, se activa la hora del lector, que comprueba que, pese a cumplirse 
el interdicto del llanto exterminador de personaje y reino que pesa sobre 
aquel, solo la ficción y su capacidad fenoménica consigue devolverlos a un 
plano ontológicamente real por narrado y leído, abrogando el olvido a que 
condena el romper a llorar Inagotables segundas oportunidades sobre la 
tierra. Dimenticato Re Gudú, Ricordato Re Gudú.  

 
 

6. Conclusiones 
 

a) Olvidado Rey Gudú constituía el último de los libros de caballerías «a 
la moderna» del siglo XX, preludiando las formas del XXI a instan-
cias del tratamiento de los personajes, la renovada metalepsis teori-
zada por Genette, el manejo lírico e introspectivo del tiempo, y su 
espacialización en cronotopos alegóricos o simbólicos que invalida-
ban la idealización con que el romance caballeresco castellano se 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

228 

 

desarrolló. Su incorporación a la plataforma AmadissigloXX56ha de 
implicar la convivencia necesaria entre paradigmas y temas tradicio-
nales en aquellos, y la modernidad (o contemporaneidad) de los 
nuevos cauces narrativos en lengua española. La inclusión e imple-
mentación de los primeros admitiría, a su vez, la correlación con los 
motivos censados en otro de los proyectos de Mapping Chivalry, la 
(dinámica y en ampliación permanente) base de datos MeMoRam57. 
De este modo, de los casi sesenta motivos escrutados, Olvidado Rey 
Gudú, como reescritura caballeresca del siglo XX, actualiza, revisa o 
deconstruye los siguientes: 

b) Animales: presencia o uso metafórico: el Dragón mítico impone la circu-
laridad temporal o eterno retorno en la obra, alegoría del pánico a 
la muerte y la desintegración en la memoria colectiva. 

c) Uso de magia o intervención mágica: imprescindible por cuanto de pre-
determinación existencial implica para Gudú el conjuro por el que 
se le incapacita para amar. 

d) Disposición ante un combate: los capítulos de contenido militar e inspi-
ración épica son recurrentes y constantes en la Estepa, en el País de 
los Desfiladeros, en el de los Desdichados, etc. 

e) Banquete: contrario (pero también complementario) al motivo ante-
rior, se enmarca en el plano cortesano y es efectivo, especialmente, 
en los episodios transcurridos en la Isla Leonia. 

f) Bautismo de niños: son varias las imposiciones onomásticas simbóli-
cas en la novela (Contrahecho, hermanos Soeces, etc.), si bien la 
más significativa es la de Gudú, austera y humildísima en compara-
ción con las caballerescas tradicionales.  

 
56 La plataforma digital se integra en el marco del Proyecto de Investigación PRIN 2017 -Progetti di Ricerca 
di rilevante interesse nazionale del Ministero dell’Università e della Ricerca (MUR), prot. 2017JA5XAR, Mapping 
Chivalry. Spanish Romances of Chivalry from Renaissance to 21th century: a Digital Approach. AmadssigloXX es 
una herramienta digital dirigida a censar y analizar el impacto que la poética caballeresca y el Quijote han 
tenido en la narrativa en lengua española de los siglos XX y XXI (extracto de la página de presentación 
del proyecto: < https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/>). 
57 Complementando a la anterior, MeMoRam sistematiza los principales motivos de los libros de caba-
llerías castellanos, ilustrándolos exhaustivamente con textos extraídos de los mismos que así los acredi-
ten. Para una información más detallada, podrá consultarse también la siguiente dirección: < 
https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/>. 

https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/
https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/


María Encarnación Pérez Abellán 

229 
 

g) Bodas: resultan numerosas y variadas, naturales (a la manera caballe-
resca, bizantina y cervantina en el Quijote), por poderes (Tontina), 
concertadas y políticas (Gudulina), manteniendo en mayor o menor 
medida el boato de las clásicas del romance. 

h) Cacería: la del jabalí, de reminiscencia clásica (las de Calidón o el 
Erimanto) supondrá la muerte de Volodioso, confrontados el Rey 
y el Rey (215). 

i) Doncellas guerreras y amazonas: la Reina de la Estepa, Urdska, hermana 
de Gudú, y su hija Gudrilkja, hija y amante del Rey, son los perso-
najes destacados en este motivo, despojadas las primeras de la con-
dición de virgo bellatrix al modo de la Bradamante de Ariosto y 
enmarcadas todas ellas en el tratamiento que el libro de caballerías 
ofrece a estos singulares y renovadores personajes femeninos. 

j) Embajadas: dispuestas por los consejeros de Volodioso y más tarde 
por la Reina Ardid y el propio Gudú, están desempeñadas por di-
ferentes compromisarios (ellos mismos o subalternos), en aras de 
firmar tratados de paz, declarar la guerra o concertar nupcias. 

k) Entradas triunfales: Ardid es recibida con el protocolo impuesto por 
la Reina Leonia, pero es la llegada de Tontina y su comitiva, enca-
bezada por el Príncipe Once-Lohengrin, la más significativa. Los 
recibimientos a Gudú victorioso carecerán de la solemnidad caba-
lleresca clásica.   

l) Entrega de joyas y regalos y hospitalidad: complementan al episodio de 
la Isla Leonia en la figura de Ardid; sin embargo, la deconstrucción 
del primer motivo llega con la entrega a Predilecto de la piedra azul 
horadada y sin valor por parte de Ardid. Con ella se introduce el 
motivo del amor fatiy lenh cortés entre el Príncipe y Tontina. 

m) Ermitaño (o mago o sabio): en el libro de caballerías es la figura con-
sagrada al estudio y la espiritualidad en soledad, mensajera de paz y 
de confianza máxima (por ejemplo, Nasciano en Amadís). Es el de-
seo del Hechicero al final de sus días, si bien no se le permitirá 
abandonar la Corte de Olar.  

n) Festejos cortesanos: este motivo conecta nuevamente con las fiestas de 
Leonia en honor a Ardid. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

230 

 

o) Historia como metanarración y libros y bibliotecas: la metanarratividad se 
articula vía libros y referencias consideradas como lecturas (e inter-
textos) posibles para la redacción de las crónicas y epopeya (conje-
tural) de las hazañas del Rey, con el Hechicero como principal 
autor, en calidad de cronista representado. 

p) Investidura: en el caso del Rey Gudú, la investidura juvenil es inhe-
rente a la distinción más elevada a que aspira el caballero andante, 
su coronación regia. 

q) Islas y peñas: si bien los enclaves agrestes y solitarios en los que hacer 
penitencia amorosa no hallan cabida en la obra, las islas maravillo-
sas de extensa tradición caballeresca se sintetizan en la alegórica Isla 
Leonia. 

r) Locus horridus: se resignifica no como espacio connatural a lo terato-
lógico, sino como distopía o escenario de miseria y degradación hu-
mana, teniendo en el País de los Desdichados su principal ejemplo. 

s) Pastores: aunque no se hayan abordado en el presente trabajo, el 
grupo de los Hermanos Pastores tiene un papel destacado hacia el 
final de la obra (capítulo XXIV), pues cuidan y sanan a Gudú en 
una de sus últimas batallas, prometiéndoles el Rey protección y de-
rechos especiales. En ningún caso se tratará de una comunidad ar-
cádica a instancias ni del romance de caballerías, ni del pastoril. 

t) Sentimiento doloroso: el sufrimiento, poliédrico en sus manifestacio-
nes, afectará a todos, siendo el último Gudú. Traición, deslealtad, 
cainismo, terror, abandono, nostalgia, conciencia de finitud y 
muerte, injusticia e impotencia son solo unas cuantas de las pulsio-
nes que taladran a los personajes en algún momento. 

u) Venganza por desamor y por la muerte de alguien: tiene cabida este motivo 
en numerosas ocasiones, aunque pueda verse truncada y, por tanto, 
inhabilitada, especialmente entre los personajes femeninos. Nunca 
será efectiva si tiene en Gudú su objetivo. 

v) Violencia hacia las mujeres: la primera Margravina, madre de Volo-
dioso, es víctima del uxoricidio de Sikrosio, marcando, precisa-
mente, la sed de venganza en su hijo. Ardid será recluida –como 
repudio social– en la Torre, mientras la Reina de la Estepa y Urdska 
resultan vejadas y esclavizadas por el padre y el hijo sucesivamente.  



María Encarnación Pérez Abellán 

231 
 

 
Olvidado Rey Gudú revitaliza, así, los paradigmas del roman artúrico y 

los motivos del romance de caballerías tradicional castellano, convertido en 
(penúltimo) heredero de un extenso Amadís y sus derivaciones, cuyos in-
flujos no andan sino reescritos en nuestros siglos XX y XXI «a la mo-
derna», «a la contemporánea». 

 
 
 

§ 
 
 

Bibliografía citada 

Aarne, Anti; Thompson, Stith, Los tipos del cuento folklórico. Una clasificación, 
trad. de Fernando Peñalosa, Helsinki, Academia Scientiarum Fen-
nica, 1995. 

Alazraki, Jaime, «¿Qué es lo neofantástico?», en Teorías de lo fantástico, in-
troducción, compilación y bibliografía de David Roas, Madrid, Arco 
Libros, 2001, pp. 265-282. 

Alvar, Carlos; Lucía Megías, José Manuel, Libros de caballerías castellanos; una 
antología, Madrid, Debolsillo, 2004. 

Amadís de Gaula, Garci Rodríguez de Montalvo, Amadís de Gaula I, ed. Juan 
Manuel Cacho Blecua, Madrid, Cátedra, 1996. 

–, Amadís de Gaula II, ed. Juan Manuel Cacho Blecua, Madrid, Cátedra, 
1999. 

Aristóteles, Poética, Barcelona, Icaria, 1997. 
Avalle-Arce, Juan Bautista, «Introducción a Morsamor», en Morsamor, Ma-

drid, Taurus, 1990. 
Baquero Escudero, Ana Luisa, «Un viejo y persistente tópico literario. El 

manuscrito hallado», en Estudios románicos. Homenaje al profesor Joaquín 
Hernández Serna, 16-17 (2008), Murcia, Universidad de Murcia, pp. 
249-260. 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

232 

 

Bazzaco, Stefano, «»Acordó de encantar la isla de tal manera que nadie la 
pudiesse fallar». Reescrituras del mito de la isla inalcanzable en el gé-
nero de los libros de caballerías castellanos», en En línea caballeresca. 
Lecciones del Seminario de Estudios sobre Narrativa Caballeresca (2020), eds. 
Axayáctl Campos García Rojas y Yordi Enrique Gutiérrez Barreto, 
Ciudad de México, Letras Hispánicas Eschola, pp. 19-41. 

Beer, Gillian, The Romance, London, The Critical Idiom, 1982. 
Beowulf, ed. Luis Lerate, Barcelona, Seix Barral, 1974. 
Bognolo, Anna, «Representación cortesano en unos libros de caballerías 

renacentistas: la conversación y la fiesta en el Amadís de Gaula y en el 
Esferamundi de Grecia», en Librosdelacorte, 22, 13 (2021) < https://re-
vistas.uam.es/librosdelacorte/article/view/ldc2021_13_22_007> 

Bueno Serrano, Ana Carmen, «Motivos folclóricos y caballerescos en los 
libros de caballerías castellanos», en Revista de poética medieval, 26 
(2012), pp. 83-108. 

Campos García Rojas, Axayácatl, «E fueron tan bien nodridos e tan bien 
acostunbrados»: educación y desarrollo heroico en El libro del caballe-
roZifar», México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2000, 
pp. 25-44. <https://parnaseo.uv.es/Tirant/art_axayactl_educ.htm> 

Cervantes, Miguel de, El Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha, edición 
de Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas, Alcalá de Henares, 
Centro de Estudios Cervantinos, 1994. 

Chrétien de Troyes, El caballero de la carreta, ed. Luis Alberto de Cuenca y 
Carlos García Gual, Madrid, Alianza, 1998. 

Deyermond, Alan, «The Lost Genre of Medieval Spanish Literature», en 
Actas del Cuarto Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas: cele-
brado en Salamanca, agosto de 1971, Salamanca, Universidad de Sala-
manca, 1982, pp. 791-813 
< https://www.cervantesvirtual.com/obra/the-lost-genre-of-me-
dieval-spanish-literature/ >.  

Eisenberg, Daniel, «Los libros de caballerías y don Quijote», en Amadís de 
Gaula 1508: Quinientos años de libros de caballerías, Madrid, Biblioteca 
Nacional de España, 2008, pp. 413-417. 

El baladro del sabio Merlín, ed. José J. Fuente del Pilar, Madrid, Miraguano 
Ediciones, 2007. 

https://revistas.uam.es/librosdelacorte/article/view/ldc2021_13_22_007
https://revistas.uam.es/librosdelacorte/article/view/ldc2021_13_22_007
https://parnaseo.uv.es/Tirant/art_axayactl_educ.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra/the-lost-genre-of-medieval-spanish-literature/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/the-lost-genre-of-medieval-spanish-literature/


María Encarnación Pérez Abellán 

233 
 

Flaubert, Gustav, Madame Bovary, Barcelona, Orbis, 1982. 
Flori, Jean, La caballería, Madrid, Alianza, 2001. 
Frye, Nortrhop, Anatomía de la Crítica, Caracas, Monte Ávila Editores, 

1977. 
Galmés de Fuentes, Álvaro, El amor cortés en la lírica árabe y en la lírica proven-

zal, Madrid, Cátedra, 2006. 
García Berrio, Antonio; Huerta Calvo, Javier, Los géneros literarios, sistema e 

historia (una introducción), Madrid, Cátedra, 1992. 
García Márquez, Cien años de soledad, Alfaguara, Real Academia Española, 

2007. 
Genette, Gérard, Metalepsis. De la figura a la ficción, traducido por Luciano 

Padilla López. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2004. 
Gil-Albarellos, Susana, Amadís de Gaula y el género caballeresco en España, Va-

lladolid, Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Vallado-
lid, 1999. 

Gómez Lara, María, Don Quijote a voces, Valencia, Pre-Textos, 2024. 
Gómez Moreno, Ángel, «Tratados y lecturas de re militari», en Amadís de 

Gaula 1508: Quinientos años de libros de caballerías, Madrid, Biblioteca 
Nacional de España, 2008, pp. 278-281. 

Gómez Redondo, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana II. El desa-
rrollo de los géneros. La ficción caballeresca y el orden religioso, Madrid, Cáte-
dra, 1999. 

–, «El paradigma de la mancebía en el Amadís de Gaula», en Amadís de Gaula: 
quinientos años después. Estudios en homenaje a Juan Manuel Cacho Blecua, 
ed. José Manuel Lucía Megías y M.a Carmen Marín Pina, col. Ana 
Carmen Bueno Serrano, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cer-
vantinos, 2008, pp. 283-315. 

Gracia, Jordi; Ródenas, Domingo, Derrota y restitución de la modernidad 1929-
2010, en Historia de la literatura española 7, dir. José Carlos Mainer, Bar-
celona, Crítica, 2011. 

Gullón, Ricardo, La novela lírica, Madrid, Cátedra, 1984. 
Gutiérrez Trápaga, Daniel «The Boundaries of Fiction: Metalepsis in Mar-

cos Martínez’s Espejo de príncipes y caballeros III (1587) and its 
Precedents in Castilian Romances of Chivalry», en Modern Language 



Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

234 

 

Review 112, 1 (2017a), Modern Humanities Research Association, pp. 
153–70. < https://doi.org/10.5699/modelangrevi.112.1.0153> 

–, Rewritings, Sequels and Cycles in Sixteenth Century Castilian Romances of Chiv-
alry. ‘Aquella inacababl aventura’, Suffolk, Tamesis, 2017b. 

–, «Olvidado rey Gudúy los olvidos metodológicos de las fuentes de la no-
velade fantasía y la magia en la historia de la literatura española», en 
Storyca 10 (2019), México D.F., Universidad Nacional Autónoma de 
México, pp. 33-46. 
<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Desc
argas/MS19/04_Tr%C3%A1paga.pdf > 

–, «La poética cíclica en los libros de caballerías castellanos y los combates 
entre protagonistas: del Amadís de Gaula al Amadís de Grecia». En 
línea caballeresca: Lecciones del Seminario de Estudios sobre Narrativa Caba-
lleresca, ed. por Axayácatl Campos García Rojas y Yordi Enrique Gu-
tiérrez Barreto, Universidad Nacional Autónoma de México: 
Facultad de Filosofía y Letras, 2020, pp. 65–87, < http://ru.athenea-
digital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/3493. > 

–, Campos García Rojas, Axayácatl, Libros en los universos de ficción. Libros de 
caballerías castellanos, Ciudad de México, Heúresis, 2024. 

Juan Penalva, Joaquín, «De cómo el romanfusion llegó a serlo: Prehistoria 
literaria de una nueva fórmula narrativa», en Anales de Literatura Es-
pañola 17 (2004), pp. 89-106. < https://www.cervantesvir-
tual.com/obra/de-como-el-roman-fusion-llego-a-serlo-prehistoria-
literaria-de-una-nueva-formula-narrativa-985816/ > 

La búsqueda del Santo Grial, traducción e introducción de Carlos Alvar, Ma-
drid, Alianza, 1997. 

La muerte del rey Arturo, traducción e introducción de Carlos Alvar, Madrid, 
Alianza Biblioteca artúrica, 1997. 

Libro del amor cortés, Andrés el Capellán, Madrid, Alianza, 2006. 
Lucía Megías, José Manuel, De los libros de caballerías al Quijote, Madrid, Tri-

vium, 2003. 
Luna Mariscal, Carla Xiomara, Índice de motivos de las historias caballerescas bre-

ves, Vigo, Editorial Academia del Hispanismo, 2013. 
Maire Bobes, Jesús, Aventuras de libros de caballerías, Madrid, Akal, 2007. 

https://doi.org/10.5699/modelangrevi.112.1.0153
https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/04_Tr%C3%A1paga.pdf
https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/04_Tr%C3%A1paga.pdf
http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/3493
http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/3493
https://www.cervantesvirtual.com/obra/de-como-el-roman-fusion-llego-a-serlo-prehistoria-literaria-de-una-nueva-formula-narrativa-985816/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/de-como-el-roman-fusion-llego-a-serlo-prehistoria-literaria-de-una-nueva-formula-narrativa-985816/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/de-como-el-roman-fusion-llego-a-serlo-prehistoria-literaria-de-una-nueva-formula-narrativa-985816/


María Encarnación Pérez Abellán 

235 
 

Marín Pina, M.ª Carmen, «Aproximación al motivo de la virgo bellatrix en 
los libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94.  
< https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=129770 >  

–, «Motivos y tópicos caballerescos», en El Ingenioso Hidalgo Don Quijote de 
la Mancha, ed. Francisco Rico, Madrid-Barcelona, Instituto Cervan-
tes-Crítica, 1998. < https://cvc.cervantes.es/literatura/clasicos/qui-
jote/introduccion/apendice/marin.htm > 

Martín Morán, José Manuel, «La función del narrador múltiple en el Quijote 
de 1615», en Anales Cervantinos 30, 1992, pp. 9-65. 
<https://doi.org/10.3989/anacervantinos.1992.395> 

Martínez Arnaldos, Manuel, La novela corta, Murcia, Academia Alfonso X 
el Sabio, 1993. 

Matute, Ana María, «Ana María Matute», en El autor enjuicia su obra, Madrid, 
Editora Nacional, 1966, pp. 139-151. 

–, Olvidado Rey Gudú, Madrid, Espasa, 1996. 
Neri, Stefano; Bognolo, Anna, «Árbol genealógico del ciclo de Amadís de 

Gaula». (Exposición «Amadís de Gaula 1508. Quinientos años de li-
bros de caballerías» Material de apoyo 3), Biblioteca Nacional de Es-
paña, 2008. 

Ortega y Gasset, José, Meditaciones del Quijote, Madrid, Cátedra, 1990. 
Pardo Bazán, Emilia, Desencanto, edición digital en pdf de Beatrice Fusac-

chia y Elisabetta Sarmati a partir de «Blanco y negro», 24/10/1903, 
pp. 13-14.  
<https://amadissigloxx-backend.mappingchivalry.dlls.univr.it/wp-
content/uploads/2022/12/1903_transcripcion_Desencanto.pdf> 

Pinet, Simone, Archipelagoes: Insular Fictions from Chivalric Romance to the 
Novel, Minneapolis-London, University of Minnesota Press, 2011. 

Pozuelo Yvancos, José M.ª, Poética de la ficción, Madrid, Editorial Síntesis, 
1993. 

Prieto de Paula, Ángel Luis; Langa Pizarro, Mar, Manual de Literatura espa-
ñola actual, Madrid, Castalia Universidad, 2007. 

Propp, Vladimir, Morfología del cuento, Madrid, Fundamentos, 1981. 
Rank, Otto, El mito del nacimiento del héroe, Barcelona, Paidós Studio, 1991. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=129770
https://cvc.cervantes.es/literatura/clasicos/quijote/introduccion/apendice/marin.htm
https://cvc.cervantes.es/literatura/clasicos/quijote/introduccion/apendice/marin.htm
https://doi.org/10.3989/anacervantinos.1992.395
https://www.dlls.univr.it/?ent=persona&id=924
https://www.dlls.univr.it/?ent=persona&id=856
https://amadissigloxx-backend.mappingchivalry.dlls.univr.it/wp-content/uploads/2022/12/1903_transcripcion_Desencanto.pdf
https://amadissigloxx-backend.mappingchivalry.dlls.univr.it/wp-content/uploads/2022/12/1903_transcripcion_Desencanto.pdf


Historias Fingidas, Número Especial 3 (2025) – Monográfica 

236 

 

Reeve, Clara, The progress of the romance, Colchester, 1785. 
<https://archive.org/details/bim_eighteenthcentury_1785_1_0/pa
ge/n9/mode/2up>  

Riley, Edward C., Introducción al Quijote, Barcelona, Crítica, 2000. 
–, La rara invención, Barcelona, Crítica, 2001. 
Riquer, Martín de; Valverde, José M.ª, Historia de la Literatura Universal, Ma-

drid, Gredos, 2007. 
Roig, Adrien, «Las lágrimas de Salicio en la «Égloga I» de Garcilaso de la 

Vega» en Actas del XII Congreso de la Asociación Internacional de Hispanis-
tas3 (1998), Birmingham, Estudios áureos II, coord. Jules Whicker, 
pp. 163-173. 

 < https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2316971>  
Sánchez-Verdejo Pérez, Francisco Javier, Terror y placer: hacia una (re)cons-

trucción cultural del mito del vampiro y su proyección sobre lo femenino en la 
literatura escrita en lengua inglesa, Cuenca, Ediciones de la Universidad 
de Castilla-La Mancha, 2011. 

 <https://ruidera.uclm.es/items/e35eacf0-19ed-4423-861e-
03d8a190d56a>  

Soldevila Durante, Ignacio, Historia de la novela española (1936-2000) I, Ma-
drid, Cátedra-Crítica y estudios literarios, 2001. 

Todorov, Tzvetan, Introducción a la literatura fantástica, Buenos Aires, 
Tiempo Contemporáneo, 1972. 

Torrente Ballester, Gonzalo, El Quijote como juego y otros trabajos críticos, Bar-
celona, Destino, 2004. 

Trapiello, Andrés, «Un retrato de Juan Perucho», en Poesía en el campus (Re-
vista de poesía) 38 (1996-1997), Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 
pp. 5-8. 

Tristán de Leonís, Barcelona, Credsa, 1965. 
Williamson, Edwin, El Quijote y los libros de caballerías, trad. Jesús Fernández 

Prieto, Madrid, Taurus, 1991. 
Zarandona, José Miguel y Botero García, Mario, «Los textos artúricos de 

Emilia Pardo Bazán. La última fada (1916)», en La literatura de Emilia 
Pardo Bazán, coord. José Manuel González Herrán, Cristina Patiño 
Eirín y Ermitas Penas Varela, Real Academia Galega, 2009, pp. 801-
810. 

https://archive.org/details/bim_eighteenthcentury_1785_1_0/page/n9/mode/2up
https://archive.org/details/bim_eighteenthcentury_1785_1_0/page/n9/mode/2up
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8016
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8016
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2316971
https://ruidera.uclm.es/items/e35eacf0-19ed-4423-861e-03d8a190d56a
https://ruidera.uclm.es/items/e35eacf0-19ed-4423-861e-03d8a190d56a

