
Identidad y disfraz:
el género femenino en los libros de caballerías

eds. Federica Zoppi y Nuria Aranda García 

dir. Anna Bognolo e Stefano Neri
Università di Verona

Dipartimento di Lingue e Letterature Straniere

Numero 13 (2025)

HISTORIAS
FINGIDAS



 



 

N. 13 (2025) 
 

eds. Federica Zoppi y Nuria Aranda García 
 
 
 
 

 

 

 

 
 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

 
 

 

 
 
 
.    
 

 
 



 

Federica Zoppi y Nuria Aranda García, «Presentación», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 1-4.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1758. ISSN 2284-2667. 
 

1 

 

Presentación 
 

Federica Zoppi y Nuria García Aranda 
(Università di Verona y Universidad de Zaragoza - IPH) 

 
 

§ 
 
 

El número 13 (2025) de la revista Historias Fingidas continúa nuestro 
compromiso de ofrecer estudios rigurosos e innovadores sobre la litera-
tura caballeresca como fenómeno literario europeo; como es usual, la sec-
ción monográfica de la entrega registra los resultados del seminario anual 
del Progetto Mambrino, celebrado en la Universidad de Verona y dedi-
cado en 2024 al tema del disfraz en relación con la figura y la identidad 
femeninas, a través de un recorrido que abarca obras caballerescas com-
puestas en castellano, catalán, portugués e italiano.  

El disfraz, de larga tradición en las letras universales, representa un 
recurso narrativo especialmente prolífico en el género caballeresco, que 
posibilita un amplio abanico de desarrollos narrativos. En relación con las 
figuras femeninas, además, el disfraz representa un vehículo de libertad, 
que posibilita el acceso a espacios –sociales y narrativos– típicamente mas-
culinos, como el de la guerra. Por otra parte, el disfraz es también fuente 
de engaños que enriquecen la trama con toques de transgresión erótica y 
de seducción, gracias a equívocos de género que recuerdan las situaciones 
típicas de la comedia. Esta transgresión, por su sensualidad, atraía la aten-
ción de los lectores varones, pero también le guiñaba el ojo al numeroso 
público de lectoras, que podían disfrutar de esta evasión narrativa e ideo-
lógica, retando los lugares comunes sobre sus debilidades mentales y físi-
cas.  

El artículo de Nuria Aranda García propone en este ámbito un aná-
lisis sobre la evolución del arquetipo femenino de la mujer guerrera en la 
ficción caballeresca tardomedieval y renacentista. La autora muestra cómo 
la figura de la virgo bellatrix, asociada a la transgresión del orden patriarcal 
y a la alteridad amazónica, se transforma progresivamente en la egregia 

https://doi.org/


Historias Fingidas, 13 (2025) - Editorial 

2 

 

bellatrix, un modelo híbrido en el que la práctica de las armas y el desem-
peño caballeresco conviven con la belleza y los ideales corteses. El estudio 
se centra en dos obras significativas: La Poncella de Francia y el Cristalián de 
España, donde se representan respectivamente un modelo primigenio de 
egregia bellatrix y la consolidación de este arquetipo: una guerrera que re-
chaza el matrimonio y se mueve con plena soltura entre el combate, la 
cortesía y los códigos de honor, en diálogo con personajes italianos como 
Marfisa y Bradamante.  

El motivo de la virgo bellatrix es también objeto del artículo de Sara 
Santa-Aguilar, que lo estudia en el contexto de la novela pastoril española 
entre 1559 y 1633, destacando las múltiples intersecciones con la tradición 
de la novela caballeresca. La narrativa pastoril dialoga constantemente con 
la caballeresca, introduciendo figuras femeninas que ejercen fuerza y au-
toridad sin renunciar a su identidad de mujer. En el centro del estudio se 
encuentra Felismena, protagonista de La Diana de Montemayor, la pri-
mera dama armada de la literatura pastoril; Santa-Aguilar sigue la evolu-
ción de este motivo en obras posteriores, evidenciando la compleja 
relación entre travestismo, identidad y género. 

Almudena Izquierdo Andreu explora otra identidad atribuida al uni-
verso femenino en la narrativa caballeresca medieval y renacentista, la 
construcción literaria de la mujer diablo, entendida como figura femenina 
asociada al disfraz, la metamorfosis y la manipulación. A partir del Libro 
del caballero Zifar, el Tristán de Leonís y el Amadís de Gaula, el estudio muestra 
cómo estas mujeres demoníacas se configuran como personajes multifa-
céticos, capaces de seducir y corromper mediante la ilusión visual, en un 
juego constante entre belleza aparente y verdadera naturaleza monstruosa.  

En este viaje a través de la literatura caballeresca europea, el artículo 
de Soledad Castaño Santos ofrece una lectura novedosa del Tirant lo Blanch 
mediante la integración de las Humanidades Digitales en el análisis litera-
rio. La autora ilumina el papel y la evolución narrativa de algunos de los 
personajes femeninos más relevantes de la novela –Carmesina, Plaerde-
mavida, Estefanía y la Viuda Reposada– mediante técnicas como el análisis 
de redes y de coocurrencias entre los personajes y la visualización gráfica 
de datos. El estudio permite entonces detectar patrones de presencia, 
vínculos y funciones narrativas que complementan y matizan la 



Federica Zoppi 

3 
 

interpretación filológica tradicional, revelando la complejidad de estas fi-
guras y su función y simbolismo en el desarrollo del relato tirantiano.  

El artículo de Pedro Álvarez-Cifuentes nos sitúa en el ámbito de los 
libros de caballerías portugueses, centrándose en la representación del dis-
fraz femenino en la Crónica do Imperador Beliandro, obra atribuida a Leonor 
Coutinho da Távora. El estudioso analiza la abundancia y variedad de per-
sonajes femeninos que recurren al disfraz a lo largo del ciclo, explorando 
sus motivaciones narrativas y su función en la configuración del poder 
femenino dentro del universo caballeresco. Entre ellos destaca la figura de 
Felisaura, quien adopta una identidad masculina para perseguir al amante 
que la ha traicionado y restaurar su honra: un motivo ampliamente difun-
dido en la literatura renacentista europea y que el autor vincula a una sólida 
red intertextual que incluye La Diana de Montemayor, las novelle de Ban-
dello, el teatro italiano e inglés del siglo XVI y, finalmente, la figura de 
Dorotea del Quijote. 

Por lo que atañe a los libros de caballerías italianos, Giulia Lucchesi 
estudia la tipología femenina en las novelas de caballerías de Mambrino 
Roseo da Fabriano, analizando cómo las mujeres –doncellas viajeras, gue-
rreras, reinas, así como figuras que adoptan el disfraz masculino para huir, 
combatir o reclamar justicia– encarnan una modernización del paradigma 
femenino medieval. El artículo se enmarca en una perspectiva comparativa 
que amplía el recorrido europeo de la ficción caballeresca, mostrando la 
relevancia de las continuaciones italianas del ciclo de los Palmerines. Luc-
chesi demuestra cómo Roseo convierte el disfraz, la movilidad y la acción 
armada en espacios narrativos femeninos donde la iniciativa y la autono-
mía se integran plenamente en la virtud manifestada por las doncellas del 
universo caballeresco.  

El motivo del disfraz en relación con la representación de la identi-
dad femenina queda explorado asimismo en las reescrituras caballerescas 
contemporáneas, donde los códigos del género se reinterpretan a la luz de 
una sensibilidad actual. El artículo de Elisabetta Sarmati analiza dos nove-
las que revisitan de manera crítica la tradición caballeresca; por un lado, 
Paloma Díaz-Mas en El rapto del Santo Grial ofrece una modernización del 
mito del Grial, reelaborando además uno de los motivos específicos de la 
doncella guerrera: el de la hija menor de un rey sin descendencia masculina, 



Historias Fingidas, 13 (2025) - Editorial 

4 

 

que toma las armas para defender el reino, tradición bien documentada en 
el folclore europeo, como muestra la historia de Fanta-Ghirò, y reinterpre-
tada como instrumento crítico y de denuncia. Por otro lado, Rosa Mon-
tero, en Historia del rey transparente, convierte la figura de la mujer armada 
en un vehículo privilegiado de reflexión crítica sobre cuestiones plena-
mente actuales: el poder, la violencia patriarcal y la lucha por la autonomía 
femenina en el mundo hostil de la dictadura franquista. 

El artículo de Sarmati cierra la sección Monográfica; el número de la 
revista incluye en la sección Miscelánea el artículo de Walter José Carrizo, 
que ofrece un análisis sobre el papel de los gigantes y los enanos en los 
libros de caballería. El autor reconstruye las múltiples representaciones de 
estas criaturas, subrayando su evolución: desde la ferocidad mítica hasta la 
progresiva «domesticación» en el entorno cortesano. Según una perspec-
tiva histórico-social, se analiza la manera en que su representación literaria 
refleja las condiciones sociales de los enanos cortesanos en la península 
ibérica entre la Baja Edad Media y la primera Edad Moderna. 

Finalmente, el número acoge las reseñas de tres volúmenes publica-
dos en 2024 por iniciativa del Seminario de Narrativa Caballeresca de la 
Universidad Autónoma de México: Jesús Ricardo Córdoba Perozo ha re-
señado el volumen Libros de caballerías: estudios sobre la poética del género, edi-
tado por Daniel Gutiérrez Trápaga y María Gutiérrez Padilla; Giulia 
Lucchesi ofrece una reseña de la monografía de Daniel Gutiérrez Trápaga 
y Axayácatl Campos García Rojas, Libros en los universos de ficción. Libros de 
caballerías castellanos. Juan José Sánchez Martínez presenta el libro Las altas 
caballerías y los sublimados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre Narra-
tiva Caballeresca, coordinado por Axayácatl Campos García Rojas y Mónica 
Vanesa Cruz Salinas. A estas se añade la reseña realizada por Isabel Sofia 
Calvário Correia del volúmen de Pedro Monteiro, dedicado a un libro de 
caballerías portugués poco estudiado, el Memorial das Proezas da Segunda Tá-
vola Redonda (Coimbra, João de Barreira, 1567).  

Historias Fingidas sigue dando visibilidad a los proyectos doctorales 
que investigan asuntos relacionados con la literatura caballeresca. El nú-
mero actual se cierra con dos fichas descriptivas sobre las tesis doctorales 
de Walter José Carrizo (defendida) y Daniel Mur Cantalejo (en curso). 



 

Nuria Aranda García, «Entre la castidad y la espada: de la virgo bellatrix a la egregia bellatrix en la ficción 

caballeresca tardomedieval y el Cristalián de España», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 5-53. 

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1671- ISSN: 2284-2667. 
 
 

5 

Entre la castidad y la espada: de la virgo bellatrix a la 
egregia bellatrix en la ficción caballeresca tardomedieval y 

el Cristalián de España 
 

Nuria Aranda García* 
(Universidad de Zaragoza - IPH) 

 
Abstract 

 
El motivo de la mujer guerrera, de larga tradición en las letras universales, gozó de éxito y presencia en 
la literatura caballeresca. El presente artículo analiza la evolución del arquetipo de la virgo bellatrix a la 
egregia bellatrix en La Poncella de Francia, narrativa caballeresca breve de finales del siglo XV, y el Cristalián 
de España, libro de caballerías de mediados del siglo XVI. Tomando como punto de partida los perso-
najes de la Poncella de Francia y Minerva, se estudia la hibridación entre la amazona clásica y la doncella 
guerrera desde el modelo primigenio de la primera hasta la consolidación de la segunda, subrayando 
cómo estas figuras combinan virtudes heroicas y femeninas sin romper del todo con el orden patriarcal, 
pero integrándose plenamente en los códigos caballerescos. 
Palabras clave: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalián de España, libros de caballería, 
narrativa caballeresca breve.  

 
The warrior maiden motif, deeply rooted in world literature, found significant success and resonance in 
chivalric fiction. This paper examines the evolution of the female warrior archetype from the virgo bella-
trix to the egregia bellatrix in the Poncella de Francia and Cristalián de España. Focusing on the characters of 
the Poncella de Francia and Minerva, it explores the hybridization of the classical Amazon and the 
warrior maiden, showing how these figures embody both heroic and feminine virtues while integrating 
fully into chivalric codes without fully challenging patriarchal structures. 
Key words: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalián de España, chivalric books, short 
chivalric narrative. 

 
 
 
 

§ 
 
 

 
 El presente trabajo se enmarca dentro del Proyecto de Investigación «Última fase del Catálogo de 
obras medievales impresas en castellano (1475-1601): del libro antiguo a las nuevas propuestas de edi-
ción» (PID2022-136675NB-I00), concedido por el Ministerio de Ciencia e Innovación. Se ha realizado 
en el marco del Grupo Investigador «Clarisel», que cuenta con la participación económica del Departa-
mento de Ciencia, Tecnología y Universidad del Gobierno de Aragón y del Fondo Social. Especial agra-
decimiento a M.ª Carmen Marín Pina por su valiosa guía y consejos cuando me aventuro en temas 
caballerescos. 

:%20https:/doi.org/10.13136/2284-2667/1671


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 6 

De la virgo bellatrix a la egregia bellatrix 
 

Con el sintagma latino virgo bellatrix se define un tipo literario de don-

cella que, con actitud guerrera, participa en combates y en hechos de armas 

propios de la condición masculina1. Con presencia en la antigüedad greco-

latina y en la hagiografía (Vega, 2008), el disfraz varonil gozó de gran po-

pularidad como recurso literario en la España aurisecular, especialmente 

con la proliferación de la Comedia Nueva, por lo que fue bastante habitual 

encontrar obras pobladas de personajes femeninos que, adoptando el dis-

fraz masculino, se lanzaban a arriesgadas aventuras2. En su vertiente más 

belicosa, la ya enunciada virgo bellatrix, pueden establecerse dos subtipos, 

la amazona, de tradición clásica, y la doncella guerrera, de mayor presencia 

en las letras medievales, si bien entre ambas se producen ya desde los 

inicios procesos de contaminación que darán lugar a modelos híbridos en 

la literatura renacentista y caballeresca, y cuyos antecedentes resultan difí-

ciles de prefijar (Ashcom, 1960, 59)3. En común tendrían un componente: 

«la participación de una mujer en actividades que, de acuerdo con una di-

visión tradicional de los papeles sociales y sexuales, son propios de hom-

bres» (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 88). 

La amazona constituye el tipo más singular de virgo bellatrix, porque 

«supone una subversión casi absoluta, permanente, de unos valores no 

puestos nunca en duda por las sociedades patriarcales» (Lacarra y Cacho 

 
1 Cualquier trabajo que aborde el tema de la virgo bellatrix es deudor de las investigaciones y aportaciones 
de Marín Pina (1989, 81-94). 
2 Sobre este tema, véase Bravo-Villasante (1955, 33-59). La mujer vestida de hombre no solo constituye 
un motivo folclórico (K1837. Disguise of woman in man’s clothes), sino que está presente en una larga tradi-
ción literaria europea que llega incluso a remontarse a la literatura hindú. A la hora de estudiar la pervi-
vencia de un determinado motivo en la literatura caballeresca, resultan de especial relevancia los trabajos 
desarrollados por Bueno Serrano (2007) para los libros de caballerías publicados entre 1508 y 1516, 
junto con la base de datos MeMoRam (https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/) con un arco 
cronológico más amplio, Luna Mariscal (2017) para la narrativa caballeresca breve y Zoppi (2023) para 
las continuaciones italianas. 
3 Lacarra y Cacho Blecua (1990, 87) añaden también a ciertos personajes femeninos que imponen su 
voluntad en sus relaciones con los hombres, se comportan como compañeras dominantes y ejercen la 
fuerza física sin perder la condición femenina. 

https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Nuria Aranda García 

 7 

Blecua, 1990, 88). En la literatura grecolatina, las amazonas son mencio-

nadas en la Ilíada homérica, pero como colectivo que lucha como varones 

y que ayuda a un joven Príamo a combatir contra los frigios (Hom. Il. III, 

189). Arctino de Mileto, considerado discípulo de Homero, es el primero 

en vincular a estas guerreras con la materia troyana, y menciona por pri-

mera vez a Pentesilea como su reina en su perdida Etiópida, aunque elude 

su procedencia geográfica. Ya en época clásica se establecen los vínculos 

entre estos personajes y los héroes Heracles y Teseo, lo que llevará a Dio-

doro Sículo a narrar tanto los orígenes de este pueblo guerrero de mujeres, 

como la expedición de Heracles para conseguir el cinturón de Hipólita 

como parte de sus doce trabajos (D.S. II, 45-46; D.S. IV, 16). No obstante, 

es Heródoto quien las sitúa en Escitia y Libia, otorgándoles dos caracte-

rísticas significativas para la configuración del mito (Hdt. IV, 100-116): el 

rechazo a actividades exclusivamente femeninas y la dedicación guerrera4. 

Durante el período helenístico, la presencia de la racionalidad las lleva a 

introducirse dentro de la propaganda imperial de Alejandro Magno al ser-

vicio de la superioridad masculina, algo que anticipa algunos comporta-

mientos que se percibirán en su pervivencia en la literatura medieval ro-

mánica5. De su presencia en los mitos grecolatinos, Lissarrage y Schmitt-

Pantel (2008, 49) han destacado sus rasgos comunes de mujeres bárbaras 

y guerreras, además del alejamiento geográfico, cultural y temporal, su po-

der, su estatus sexual, su autonomía y su carácter civilizador. A ello se suma 

la unión de tres planos: la femineidad peligrosa, la inversión de papeles 

sexuales y la barbarie (Carlier-Détienne, 1980-1981, 11). En estos inicios, 

 
4 Diodoro Sículo, a partir de los rasgos introductorios de Heródoto, las dibuja como un pueblo con-
quistador y guerrero que ha esclavizado a los hombres, gobernado por una reina identificada como hija 
de Ares y con culto a Artemisa. Menciona también la mutilación de los hijos varones y la cauterización 
del pecho para la batalla. Véase sobre la presencia de las amazonas en la literatura clásica Alonso del 
Real (1967, 19-75), Luis Jiménez (2017) y González Doreste (2024, 13-14). Son de especial relevancia 
las aportaciones de Brandenberger (1994), con un resumen muy útil de las amazonas en la tradición 
literaria y mitológica, y más recientemente la tesis doctoral de Millán González (2017a), donde las ama-
zonas son analizadas desde la perspectiva de género. 
5 D.S. 17, 77 relata el encuentro entre Alejandro y Talestris, quien se dirige a él con trescientas amazonas 
tras oír de su fama con el único objetivo de tener descendencia con él. Se hacen también eco de este 
episodio Estrabón (Str. 11, 54) y Plutarco (Plu. Alex. 46). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 8 

las amazonas se mueven entre los miedos subconscientes de los varones, 

como exponentes del patriarcado, y una aparentemente franca admiración, 

que se codifica en su derrota a mano de los héroes masculinos aclamados 

por la sociedad griega (Brandenberger, 1994, 434-436). Su creación, en úl-

tima instancia, respondería a la plasmación en mito de los afanes del hom-

bre por refrenar sus instintos encarnados por el deseo de dominar al 

opuesto femenino, exteriorizando su miedo a la emancipación del a mujer 

(Millán González, 2017a, 49). 

En el periodo medieval, autores como Jordanes, Procopio de Cesá-

rea, Pablo Diácono, Orosio, san Agustín o san Isidoro de Sevilla se hacen 

eco de la leyenda de las amazonas, que poblarán los relatos de ficción, 

enciclopédicos, historiográficos e incluso los libros religiosos (Alonso del 

Real, 1967, 111-121)6. En cuanto a la imagen proyectada por este pueblo 

en exclusiva femenino, predomina el perfil negativo de mujeres crueles y 

violentas con cierta tendencia a la lujuria. También será frecuente su apa-

rición en la literatura de viajes en autores como Marco Polo, quien rein-

terpreta la leyenda, o Jean de Manderville (González Doreste, 2024, 13-

18), y en la tradición hispánica en obras como la Embajada a Tamorlán, o el 

Libro del infante don Pedro de Portugal (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 90). De 

trascendencia para la evolución de la figura de la amazona es el roman anti-

que francés, considerado el inicio del roman en el país galo, a través del 

Roman d’Enéas, el Roman de Troie y el Roman de Alexandre, donde progresi-

vamente va a sufrir un proceso de humanización del mito que la va a con-

ducir a un tratamiento cortés donde se eliminará la eugenesia, los hijos 

varones serán entregados al cuidado de sus respectivos padres, se anulará 

la cauterización del pecho y se feminizará su comportamiento (Petit, 1983, 

73 y 83). Esto tiene que ubicarse en una identificación inicial con la bar-

barie y la representación del mundo al revés, y en su transformación, al 

final de la Antigüedad, en guerreras, reinas civilizadoras y fundadoras de 

ciudades de relevancia (Cassagnes-Brouquet, 2013, 140).  

 
6 Véase, entre otros, el Imago mundi de Honorio de Autun, el Speculum Historiale de Vicent de Beauvais, el 
Libro de las propiedades de las cosas de Bartolomé Anglico, el De natura rerum de Thomas de Cantimpré o el 
Livre du trésor de Brunetto Latini.  



 
 

Nuria Aranda García 

 9 

En el Roman d’Enéas, cuya fuente primordial es la epopeya virgiliana, 

el anónimo clérigo compositor, además de los cambios que opera en la 

romanización de la Eneida –reducción del componente mitológico, simplifi-

cación y clarificación del relato, transposición de algunos elementos y sim-

plificación y síntesis (Petit, 1982b)–, potencia el personaje de Camille, do-

tándola de ciertos componentes descriptivo-narrativos que la sitúan en el 

origen de este proceso de humanización. Partiendo del personaje virgi-

liano, que no es considerado amazona en la epopeya, y que apenas cuenta 

con una descripción sucinta7, el Enéas la dota de una amplitud que le da 

un papel más relevante en la trama. En común, ambas rechazan las tareas 

femeninas a favor de las hazañas guerreras, suscitan la admiración general 

y se evoca su aspecto exterior, mientras que el anónimo clérigo prefiere 

eliminar la velocidad que caracteriza al personaje y las comparaciones con 

personajes mitológicos para evidenciar sus habilidades en el combate 

cuerpo a cuerpo (Petit, 1982b, 157). En el Éneas, la definición amazónica 

del personaje, tenuemente evocada en la Eneida8, se amplifica, aunque si-

gue sin considerarse como tal en el roman: ahora Camille comanda un ejér-

cito de pucelles que luchan cuerpo a cuerpo con sus contrapartes masculi-

nas, y se descubre el flanco izquierdo, según la costumbre amazónica, lugar 

del cuerpo asociado ahora con lo femenino y, por lo tanto, con la recupe-

ración de esa feminidad que habían perdido las amazonas. La condición 

femenina también se pone de relieve en la descripción física de Camille, 

pero también en su castidad, como eco de la consagración a Diana de la 

Camila virgiliana, además de la sabiduría (Huchet, 1984, 69). Mediante las 

amplificationes narrativas, el Enéas no solo muestra la transición entre la epo-

peya y el roman, sino que establece un díptico en este personaje entre la 

 
7 En la primera aparición de Camila, Virgilio solo alude a sus manos, que prefieren las armas, su ligereza 
con los pies, su juventud, el manto púrpura que la cubre, el peinado, y la admiración que causa coman-
dando los ejércitos (Verg. Aen. 7, 802-811). 
8 Por orígenes, Camila no es amazona, pero Virgilio sí alude a ella como amazona en una ocasión («At 
medias inter caedes exsultat amazon», Verg. Aen. 11, 648), sin mencionar la cauterización del pecho, que 
sí muestra visible (Verg. Aen. 11, 649), y acompañada de tres vírgenes, Larina Tula y Tarpeya, que com-
baten con ella y a las que el Poeta compara con las amazonas Hipólita y Pentesilea (Verg. Aen. 11, 655-
664). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 10 

belleza y el valor guerrero, esto es, la feminidad y la virilidad, que tiene 

como paralelismo la muerte del personaje de Pallas, y como contraparte 

Dido como antimodelo femenino y dama culpable (Petit, 1982a, 21-35), 

ya que va a presentarse como invulnerable al amor.  

El Roman de Troie de Benoît de Saint-Maure, que usa como fuentes 

primordiales De excidio Troiae de Dares Frigio (siglo V) y Ephemeris belli 

Troiani de Dictis Cretense (siglo IV), recoge elementos históricos y enci-

clopédicos de las amazonas –la eugenesia en la descendencia, la residencia 

en Femenie, la selección de los hijos y la consagración a la guerra mante-

niendo en algunos casos la virginidad–, para centrarse en el personaje de 

Penthésilée. Esta irrumpe en batalla para socorrer a los troyanos enamo-

rada de Héctor, pero tratándose de un amor de oídas basado en las proezas 

guerreras de este, y combina en su personalidad el mundo feudal en el 

ejercicio de gobierno como reina, y la temática épica en la búsqueda de 

gloria en el combate (Castellani, 2008, 278). Al contrario que Camille, se 

mostrará vulnerable al amor, rasgo que no estaba en el texto de Dictis. La 

codificación de Camille y Penthésilée como amazonas en ambos romans, a 

través de los motivos tradicionales del combate épico y a través de la écfra-

sis característica de este género, presenta un modelo de mujer de la que se 

celebran sus hazañas al nivel de los guerreros masculinos, mientras se man-

tiene su feminidad y, acercándose al modelo de midons, se insiste en su 

virginidad a través de las descripciones y se la dota de exotismo y singula-

ridad (Castellani, 2008, 284)9. 

La vulnerabilidad al amor permea en el Roman d’Alexandre, donde se 

alcanza la normalización del tratamiento cortés del mito. Amable, reina de 

las amazonas, envía como emisarias a Floré y Beauté ante Alejandro 

Magno en muestra de amistad, quienes acaban casándose con dos genera-

les del ejército del caudillo macedonio en una ceremonia auspiciada por 

 
9 Es interesante cómo, de acuerdo con Castellani (2008, 284-285), la descripción de Camille y Penthésilée 
se construye en relación con las reacciones suscitadas en el colectivo masculino, ya sean de sorpresa por 
su modo de vida y maravilla ante su belleza y su valor de guerreras, pero también de escándalo, con 
discursos misóginos y despectivos que evidencian el miedo de los hombres ante mujeres capaces de 
vencerlos en su propio terreno. 



 
 

Nuria Aranda García 

 11 

este y por la propia soberana. La feminización se consolida en este roman, 

ofreciendo definitivamente una visión de la amazona que, sin renunciar a 

su condición de mujer, entra en la guerra; visible todo lo anterior tanto en 

su porte y armadura en combate, como en la musicalidad de sus voces y 

otros aspectos de su físico. De acuerdo con Petit (1983, 83-84), esta ima-

gen de las amazonas que surge del roman antique supondría un anti-topos 

de fortitudo-pulchritudo feminea-sapientia-pudicitia como resultado de la asocia-

ción virgo-virago que se opondría al topos fortitudo-sapientia masculino. 

A partir del siglo XIII también empiezan a ser habituales las referen-

cias a las amazonas en la literatura castellana con la integración de la ma-

teria troyana en las obras de autores en romance (Pichel Gotérrez, 2016: 

157-161)10. Alfonso X en su General estoria (2009a, 75-76) recoge los distin-

tos ecos que de las amazonas habían traspasado a la Edad Media, refiere 

el enfrentamiento entre Heracles y Antíope, Manalipe, Oritía e Hipólita, y 

relata las costumbres de este pueblo de mujeres (General estoria, 2009a, 603-

604). Más interesante resulta la narración extensa del episodio de Hipólita 

en la guerra de Troya. Teniendo como fuente el Roman de Troie, el relato 

alfonsí introduce como novedad una atenuación del carácter violento de 

las amazonas, conduciéndolas de la barbarie hacia una civilización en la 

que son hábiles en los hechos de caballerías al mismo nivel o superior al 

de sus homólogos masculinos, y que conjugan con la belleza11, a lo que 

suma una cuidada descripción del combate entre Pentesilea y Pirro en 

clave caballeresca (General estoria, 2009a, 303-306). También dedica un es-

 
10 Es de relevancia el trabajo de Casas Rigall (1999) para obtener un panorama completo sobre la pre-
sencia de la materia troyana en la Península Ibérica en el siglo XIII, al que se añaden en fechas más 
recientes el realizado por Pichel Gotérrez (2016) y Salvo (2019). Sobre un breve panorama de las ama-
zonas en estos textos, véase Irizarry (1983). 
11 De Pentesilea se afirma que «maravillávanse de su fermosura e en la grand proeza d’ella» (2009a, 304), 
y de las amazonas que combatieron en Troya se dice que «eran ellas muy buenas dueñas en armas e muy 
guerreras e muy lidiaderas e que se preciavan por ello» (2009a, 326) y, en general, que «tales eran de 
coraçones e tan esforçadas que non devién nada a ninguno en sus fechos de armas, nin se les adelantava 
en ellas estonces cavallero nin poderoso que en la tierra fuesen (2009a, 603). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 12 

pacio al encuentro entre Alejandro Magno y Talestris en el libro homó-

nimo (General estoria, 2009b, pp. 369-371)12. El Libro de Alexandre destina 

veintisiete cuadernas a la visita de Talestris, reina de las amazonas, quien 

se acerca a Alejandro, no solo para rendirle tributo, sino también para en-

gendrar descendencia de él. El encuentro físico entre ambos, que no está 

presente ni en el poema latino Alexandreis de Gautier de Châtillon (siglo 

XII), ni en la Historia de Proeliis (siglo X), principales fuentes del texto cas-

tellano13, supone una recreación por parte del poeta, que los hace some-

terse a las estrategias discursivas de dos monarcas y adoptar los códigos 

cortesanos. No obstante, sí parece seguir la Historia de Proelis en todo lo 

relativo a las costumbres de las amazonas: la procedencia de la tierra de 

Femina, la ausencia de varones, el encuentro ocasional con estos para ase-

gurarse la descendencia, la entrega de los hijos a los respectivos padres y 

la mutilación del pecho derecho (vv. 1863-1873) (Michael, 1970, 272)14.  

La atención a la materia troyana se acrecienta en el siglo XIV con 

Alfonso XI en textos que adquieren carácter autónomo al tratar la temática 

(Salvo, 2019, 428), y se hace relevante para la imagen de las amazonas gra-

cias a la Historia de la destrucción de Troya (1996, 296-301) de Guido de la 

Colonna (1272-1287), quien sigue fielmente para el episodio de Pentesilea 

y su caracterización la obra de Saint-Maure y a la herencia recibida de la 

General estoria. En castellano cobran importancia las Sumas de la historia tro-

yana (principios del siglo XIV) atribuidas a Leomarte, que combinan am-

bas fuentes, tanto para las hazañas de Hércules y Teseo con las amazonas, 

como para el relato de Pentesilea. Seguramente por influjo de la crónica 

alfonsí, el episodio de esta última aparece igualmente privado de los ele-

mentos más sangrientos, y el comportamiento de la reina de las amazonas 

sigue las reglas de la caballería, anticipando la codificación renacentista de 

 
12 También aparecen en otros textos de la cronística hispánica como la Estoria de España alfonsí y la 
Historia de rebus Hispaniae de Rodrigo Jiménez de Rada. 
13 Se añaden también como fuentes la Ilias latina (54-58 d. C) y el Excidium Troiae para lo relativo a la 
guerra de Troya, véase Casas Rigall (1999: 39-94). 
14 Michael (1970, 291), para el episodio del encuentro de las amazonas, da en conjunto como fuentes la 
suma del Alexandreis y la Historia de Proeliis, con ciertos añadidos originales del autor a los que me referiré 
más adelante. 



 
 

Nuria Aranda García 

 13 

estos personajes15. Finalmente, en 1490, Juan de Burgos imprime la Crónica 

troyana, que utiliza el texto de Leomarte para narrar los encuentros de He-

racles con las amazonas, y la obra de Guido para el episodio de Pentesilea 

(Crónica troyana, 2015, 29-38), donde el anónimo refundidor opera una pe-

queña amplificatio en el combate entre esta y Pirro para conceder algo más 

de trascendencia a la descripción del elemento bélico. La relevancia de la 

Crónica troyana no radica únicamente en su codificación de la amazona, 

sino, sobre todo, en su vinculación editorial con la literatura caballeresca: 

de la imprenta de Juan de Burgos salieron numerosos textos caballerescos 

y artúricos16, y la Crónica conoció catorce ediciones a lo largo del siglo XVI, 

lo que facilitó un mayor conocimiento de la materia troyana y su entronque 

con los libros de caballerías17. 

Los tratados de vidas ilustres de mujeres también incluyeron a las 

amazonas como referentes, ya fuese como modelos o antimodelos. Boca-

ccio en su De mulieribus claris, punto de partida para estos tratados, men-

ciona a Marpesa, Lampedona, Oritía, Hipólita, Antíope y Pentesilea18, de 

las que expone su genealogía y carácter cruel, en línea con la tradición me-

dieval, y sus relaciones con Heracles, Teseo y Héctor, censurando, eso sí, 

cómo las costumbres masculinas anulan las buenas costumbres femeninas. 

De Camila alaba su castidad y virginidad y la sitúa como modelo de respeto 

de las buenas costumbres. En la tradición literaria hispánica, las amazonas 

poblaron también los catálogos de mujeres surgidos a la luz de la denomi-

nada «querella de las mujeres», dentro de la redención de la mujer ante la 

tradición misógina bíblica, aristotélica y patrística imperante durante el pe-

riodo medieval (Vargas Martínez, 2016, 221-302). Álvaro de Luna incluye 

en su Libro de las virtuosas e claras mugeres a Pentesilea, Oritía, Antíope y Ca-

 
15 «(…) que bien vos digo que jamas al real non tornare syn moryr o dar çima a este fecho destas mugeres 
que son fechas denuesto de tanta e tan noble cauallería» (Sumas de la historia troyana, 1932, 253-254). 
16 El Baladro del sabio Merlín (1498), el Tristán de Leonís (1501) y el Oliveros de Castilla (1501). Véase Sharrer 
(1988). 
17 Véase Sanz Julián (2019). En el inventario del impresor Juan Cromberger a su muerte en 1540 se 
recogen «28 crónicas troyanas» (Griffin, 1998, asiento 511). 
18 Véase Mujeres preclaras (2010, XI-XII, XIX-XX, XXXII y XXXIX) 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 14 

mila siguiendo la estela boccacciana, pero va a destacarse en ellas la habi-

lidad en los hechos de caballerías al mismo nivel o superior de los hom-

bres, en línea con la obra alfonsí y las Sumas de la historia troyana19. Se suma 

a esta tradición el Planto que fizo la Pantasilea de Juan Rodríguez del Padrón, 

poema elegiaco que narra el amor desgraciado de Pentesilea por el héroe 

troyano, y donde la reina de las amazonas aparece dibujada de acuerdo a 

los códigos del amor cortés, completamente feminizada y dominada por 

los afectos y sentimientos de la lírica cortesana (Millán González, 2017a, 

93-99). Con todo, las amazonas van a seguir suponiendo un desafío para 

el orden patriarcal y social, cuya tensión solo se resuelve con su subordi-

nación al héroe masculino mediante la fuerza, con su introducción en la 

esfera femenina con el matrimonio y la maternidad, o con su muerte (Tau-

fer, 1988, 57-67). 

En el Renacimiento se reactivó el interés por estas figuras mitológi-

cas, que se resignificaron en el nuevo contexto de renovación intelectual y 

artística en el que las mujeres habían ganado algo más de protagonismo en 

la esfera política, donde participaban activamente en los asuntos del estado 

en su posición de reinas o dentro de familias nobiliarias prominentes. Las 

hazañas de las amazonas proporcionaban una legitimación de su figura 

literaria y la recepción del modelo suponía una encarnación moderna de 

un arquetipo antiguo de poder femenino (González Doreste, 2024, 9-11 y 

13); ya habían tenido tratamiento literario e histórico-enciclopédico du-

rante el periodo medieval, con frecuencia se habían destacado ciertos 

vínculos con personajes del Antiguo Testamento y se había asimilado por 

completo su tratamiento cortés, lo que suponía garantía de éxito (Petit, 

1983, 63-64).  

En la migración de esta figura a las caballerías castellanas es necesario 

de nuevo mencionar la posible presencia que pudo haber tenido la materia 

troyana ya en el Amadís primitivo, pero especialmente en la refundición de 

 
19 Al respecto de Pentesilea, afirma lo siguiente: «Pero dezimos en conclusión que ella se ovo en el fecho 
de las armas tan esforçada, e virtuosa, e varonilmente que non sólo es de ygualar a grandes e esforçados 
cavalleros, más aun, que pasó a alguno dellos». Véase Libro de las virtuosas e claras mugeres (2009, 386-389, 
423-424 y 427-429). 



 
 

Nuria Aranda García 

 15 

Montalvo, donde se percibe la presencia de la ya mencionada Crónica tro-

yana de Juan de Burgos de 1490, como apuntan Cuesta Torre (2025, 97-

100) y Ramos (2025, 55)20. Conocedores del mito amazónico, los autores 

del ciclo amadisiano lo van a reflejar a través de Calafia (Sergas de Esplan-

dián), Pintiquinestra (Lisuarte de Grecia), Zahara y Alastraxerea (Amadís de 

Grecia) y Pentesilea (Silves de la Selva), a las que dibujan como paganas de 

un reino lejano, de gran tamaño, fuerza y belleza, con destreza en las ar-

mas, y en las que el carácter violento viene atenuado por el honor caballe-

resco de ganar la gloria a través de valerosas empresas21. Aliadas en primera 

instancia de los enemigos paganos que luchan contra los héroes cristianos, 

finalmente pasan a integrar las fuerzas de estos últimos. Tal y como ha 

destacado Taufer (1988, 142-143), se muestra cierta evolución desde la 

Calafia de Montalvo y la Pintiquinestra de Silva hacia modelos mucho más 

complejos que desarrollará este último autor en la amazona Zahara y en 

Alastraxerea, quien va a suponer un punto de inflexión en la configuración 

de este personaje y en su interrelación con la doncella guerrera: descen-

diente de una amazona, no pertenece a esta comunidad, desarrolla sus em-

presas como caballero errante, se entrena dentro de la orden de caballería, 

es investida como tal y se lanza a la aventura persiguiendo la gloria perso-

nal22. Este nuevo modelo que Silva anticipa será desarrollado por Luján en 

Pentesilea quien, deseosa de ser investida como caballero por Amadís, es 

admitida en la orden de caballería abandonando a las amazonas y, como 

novedad en el subtipo, será la contraparte amorosa del héroe protagonista, 

constituyendo un puente entre la amazona cortesana, inserta en el orden 

 
20 No hay que olvidar tampoco que la materia troyana a lo largo del siglo XV seguía teniendo presencia 
en la lírica cancioneril, véase Cuesta Torre (2024). 
21 Para la interrelación de estos personajes en las obras del ciclo remito a DINAM. Diccionario de nombres 
del ciclo amadisiano https://dinam.unizar.es/ [Consultado: 21/04/2025]. 
22 Precisamente, se ha destacado que Alastraxerea es un personaje ambiguo que se construye con ambos 
modelos, el de amazona y doncella guerrera, justificado por su procedencia linajística: la línea familiar 
de Amadís de Gaula y las amazonas. Es por esta ambigüedad y por la influencia de tipos que supone 
una construcción innovadora (Manzanilla Mancilla, 2017). Con todo, los modelos primigenios todavía 
estarán presentes en títulos de la segunda mitad de la centuria, puesto que la Cenobia de la Tercera y cuarta 
parte del Belianís de Grecia (Jerónimo Fernández, 1579) toma inspiración en su configuración de la Calafia 
de Montalvo (Gallego García, 2004, 77). 

https://dinam.unizar.es/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 16 

social, y aquella exótica y amenazante, situada fuera de la civilización (Mi-

llán González, 2017a, 173). Entre los rasgos comunes que presentan estos 

personajes se encuentra no solo la asimilación de los códigos caballerescos, 

sino la conversión al cristianismo y el matrimonio con un caballero cris-

tiano. En Pentesilea, el mito ya está adaptado a los esquemas corteses, y 

en conjunto estos personajes demuestran la acogida de este tipo entre los 

autores caballerescos, cuya clave del éxito «radica en la paulatina acomo-

dación del viejo mito a los esquemas caballerescos sin perder aquellos ras-

gos distintivos que desde siglos hacían tan atractiva y, a la vez tan inquie-

tante, la leyenda o realidad de las amazonas» (Marín Pina, 1989, 88). 

A diferencia de las amazonas, las doncellas guerreras no suponen una 

subversión del orden patriarcal, puesto que luchan dentro de la estructura 

social establecida, apoyando el orden masculino, pero no amenazándolo, 

lo que hace que se constituyan como antítesis de las amazonas, más que 

una extensión de ellas23. Tuvieron trascendencia para la construcción de la 

doncella guerrera los modelos bíblicos de Judit, Yael, Débora y Ester, a 

los que se sumaron los ejemplos de la diosa Atenea y de mujeres belicosas 

de la Antigüedad, si bien la historiografía muestra que una mujer en armas 

no fue algo atípico de la sociedad medieval, y fueron frecuentes las «vira-

gos» que blandieron espadas y vistieron armaduras para defender propie-

dades y linajes, que participaron activamente en las Cruzadas, integraron 

las órdenes militares y se vincularon con las órdenes de caballería (Taufer, 

1988, 103-116; Cassagnes-Brouquet, 2013, 38-135)24. Cantares de gesta 

franceses como Gui de Nanteuil o Huon de Bordeaux presentan en sus versos 

a mujeres en hábito de caballero, la tradición hispánica ofrece el Romance 

 
23 Sales Dasí (2004, 69-72) establece la diferencia entre la dama disfrazada de caballero por amor y la 
doncella guerrera. Consideramos que ambos subtipos son doncella guerrera en tanto en cuanto los 
ejemplos que este autor proporciona para el primero son mujeres que protagonizan algún tipo de en-
frentamiento bélico. 
24 Como bien relata esta autora, el término «virago», que recoge san Isidoro en sus Etimologías, no era 
necesariamente negativo en el periodo medieval, sino que podía usarse para alabar a mujeres que ejercían 
poderes generalmente reservados a los hombres, pero que no incurría en contradicción con la materni-
dad y la feminidad, y no suponía ser usurpados o ir contra natura (Cassagnes-Brouquet, 2013, 22-24) 



 
 

Nuria Aranda García 

 17 

de la doncella guerrera (Marín Pina, 1989, 82), y numerosos cuentos mantie-

nen este motivo folclórico (Delpech, 1986) que alcanza su máxima expre-

sión en el Roman de Silence de Heldris de Cornualles (ca. 1150-1160) y el 

personaje de Silence, que debe crecer y educarse como varón para heredar 

las tierras de su padre. El espaldarazo definitivo fue la aparición de las 

Neuve Preuses («nueve heroínas caballerescas»), creadas a partir de los ho-

mólogos masculinos propuestos por Jacques de Longuyon en sus Voeux 

du Paon (ca. 1312-1313)25. Su primera aparición tuvo lugar en el libre de 

Lëesce de Jehan Le Fèvre (ca. 1373-1387) y, aunque su corpus nunca estuvo 

prefijado, tuvieron tanta fama que llegaron a ser recurrentes en textos de 

numerosos autores, incluida Christine de Pizan, y se trasladaron al arte 

siendo representadas en murales, tapices e incluso vidrieras. Su caracterís-

tica principal era ser mujeres que, a la vez que virtuosas («preudes dames»), 

poseían también la «prouesse» o un valor en un nivel incluso superior al 

de los hombres (Cassagnes-Brouquet, 2003). 

La codificación resultante heredada por la tradición histórica, bíblica 

y clásica, especialmente a partir de los modelos cortesanos de amazonas 

presentados por el roman antique, supone la superación de la virgo bellatrix 

para dar paso a la egregia bellatrix. Esta constituirá el modelo hegemónico 

de doncella guerrera que predominará en la ficción tardomedieval y rena-

centista de ámbito hispánico, donde la toma de armas y el desempeño ca-

balleresco en ningún momento entra en conflicto con la belleza y los idea-

les corteses de la mujer, generando un hibridismo en algunos personajes 

en los que el componente amazónico todavía será perceptible. Tal y como 

afirma Talufer (2000, 132), aunque las doncellas guerreras del Renaci-

miento transgreden los límites del comportamiento femenino tradicional, 

en ningún momento amenazan la división entre la superioridad masculina 

y la inferioridad femenina. Se establecen como excepciones a la norma y 

funcionan temporalmente como individuales fuera de una comunidad de 

mujeres y, aunque superen a un hombre en combate, acaban jurando leal-

tad a otro, ya sea emperador, rey o marido. Sexualmente, y frente a las 

 
25 Son Semíramis, Sinope, Hipólita, Menalipa, Lampedo, Pentesilea, Tomiris, Teuca y Deífila. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 18 

amazonas, están sujetas a las ideas patriarcales de comportamiento feme-

nino que se evidencian en no mantener encuentros sexuales ocasionales. 

La doncella guerrera representaría un intento por hacer a la amazona me-

nos amenazante, presentando sus atributos positivos (belleza, valor, poder 

y poderío militar), pero siempre al servicio del orden masculino. 

La tradición hispánica caballeresca ya contaba con los antecedentes 

italianos de Bradamante y Marfisa, presente en el poema épico-caballe-

resco de Boiardo (Orlando innamorato, 1486), quienes toman las armas por 

amor y por deseo de gloria caballeresca respectivamente26. En la caballería 

española, la doncella guerrera aparece por primera vez en el Primaleón 

(1512), en el que una anónima mujer vestida de caballero se enfrenta en 

combate a don Duardos. Se percibe tenuemente en el Polindo (1526) y la 

mora Felises, y se codifica paulatinamente en la Gradafilea del Amadís de 

Grecia (1530) para alcanzar la máxima expresión del personaje en la Flo-

rinda del Platir (1533), quien llega a tener sobrenombre de caballero y pro-

tagoniza una situación amorosa de enredo con otra doncella (Marín Pina, 

1989, 90-92). 

Las páginas que siguen pretenden analizar, a partir de los ejemplos 

de la Poncella de Francia en la obra homónima y Minerva del Cristalián de 

España, cómo la interrelación del mito amazónico y la doncella guerrera 

producen estas egregiae bellatrices híbridas que son perceptibles desde la na-

rrativa caballeresca breve cuatrocentista y van codificándose hasta el apo-

geo quinientista de los libros de caballerías para gusto del público lector. 

 

 

 
 
 
 

 
26 El primer libro del Espejo de caballerías (1525) supone ya una adaptación de la obra de Boiardo y de 
materiales procedentes de poemas épico-caballerescos italianos. Esto contribuiría a que los lectores del 
género se familiarizasen con estos dos personajes. 



 
 

Nuria Aranda García 

 19 

La Poncella de Francia como subarquetipo primigenio hispánico de 
egregia bellatrix 

 

En 1520 ve la luz la editio princeps de la Poncella de Francia (a partir de 

ahora, PdF)27, aunque se tiene constancia de la existencia de alguna edición 

previa anterior a 1504 gracias al testimonio ofrecido por el inventario de 

don Fernando Álvarez de Toledo, primer conde de Oropesa28. El éxito de 

la obra fue tal, que se recogen un total de nueve ediciones para el periodo 

quinientista, superando esa barrera temporal, al mismo tiempo que se re-

gistran testimonios en bibliotecas particulares, pertenecientes mayoritaria-

mente al estamento nobiliario, en inventarios de libreros e impresores, e 

incluso en los listados de libros enviados a las Américas (Aranda García, 

2020)29. 

Nada se conoce de la autoría de la obra, si bien la mano que se en-

cuentra tras el texto se presenta en el íncipit como «cavallero discreto, em-

biado por Embaxador de Castilla a Francia por los sereníssimos Reyes don 

Fernando y doña Isabel» (89-90), lo que induce a pensar que se tratase de 

un letrado conocedor de la cronística y vinculado con el entorno de la 

reina para haber recibido el encargo de escribir esta pseudobiografía dedi-

cada a Isabel I (Gómez Redondo, 2012, 1694)30. La dedicatoria a la mo-

narca ha sido la que ha definido el proemio como una suerte de pequeño 

regimiento de príncipes que contendría un programa de intenciones polí-

ticas y pautas para el gobierno (Gómez Redondo, 2012, 1694). Juana de 

Arco se delinearía como el espejo en el que Isabel I debía reflejarse como 

 
27 Las citas se llevarán a cabo a partir de PdF (2006). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos 
textuales, se hará solo indicando entre paréntesis el número de página de esa edición. 
28 En dicho inventario, datado del 20 de noviembre de 1504, puede leerse: «Yten otro libro de la Ponçela 
en francés e otro de la misma Ponçela en castellano, son de molde, que se apreçiaron en çincuenta mara-
vedís». Véase Beceiro Pita y Franco Silva (1986, 330, n.º 20-21). 
29 Sirva también esta referencia para la relación de ediciones conservadas junto con su descripción y 
ejemplares. 
30 Entre los autores que se han barajado se encuentran Gonzalo de Chacón, a quien se le atribuye la 
redacción de la Crónica de don Álvaro de Luna (ca. 1453-1500) donde se menciona a la Poncella, y el propio 
Hernando del Pulgar, véase PdF (2006, 28-30). Gómez Redondo (2012, 1706), quien mantiene la ano-
nimia del texto, afirma que, en base a los rasgos estilísticos, podría compararse con el anónimo autor de 
la Crónica incompleta de los Reyes Católicos atribuida a Juan de Flores. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 20 

estabilizadora del reino, estableciendo una equiparación histórica entre el 

conflicto que vivió Francia durante la Guerra de los Cien Años y el en-

frentamiento en Castilla tras la entronización de la reina entre 1474 y 1479 

(Alchalabi, 2016), e introduciendo la PdF en el corpus de obras dirigidas a 

la soberana dentro del proyecto de creación de un nuevo estado moderno. 

El mismo terreno hipotético rodea a la génesis de la obra. Un arquetipo 

manuscrito habría circulado ya ca. 1453-1460 sin sobrepasar el año de 

1474, aunque la versión en letras de molde dataría post quem 1474 y ante 

quem 1492, puesto que a la conquista de Granada y sus tentativas se alude 

en el propio paratexto inicial31. 

Infantes (1991) ha introducido la PdF dentro del género editorial de 

la narrativa caballeresca breve, proporcionando para ello una serie de ca-

racterísticas compartidas con otras obritas de ficción de gran éxito en la 

imprenta. Desde la perspectiva narrativa, el relato incluye una serie de ele-

mentos que permiten asociarla indiscutiblemente con la ficción caballe-

resca. Las empresas de Juana de Arco (1412-1431) ya eran conocidas en la 

Península pero, pese al carácter cronístico que se le ha querido atribuir al 

texto, la veracidad histórica apenas sirve de esqueleto para el relato, y las 

hazañas de la Poncella se estructuran dentro de una construcción progre-

siva de la identidad heroica que culmina con la enumeración de las cuali-

dades de la Orden del Águila, definidoras de una orden de caballerías en 

las que ella se integra (Gómez Redondo, 2012, 1697), armando una «his-

toria fingida» que se mueve en torno al concepto de verosimilitud (12-

24)32. El verdadero objetivo del autor habría sido hispanizar el relato para 

 
31 Para un análisis más profundo de la fecha de composición, se remite a PdF (2006: 53-59). Una parte 
de la crítica es partidaria de considerar un proceso de elaboración previa del relato mientras Isabel I era 
todavía princesa, y una adición posterior del proemio momentos antes de su paso a la imprenta antes 
de 1492. Véase, entre otros, Rucquoi (1990, 164-166). 
32 El proceso de ficcionalización es perceptible en el inicio de la obra, donde se utiliza el motivo literario 
de la caída de un reino por intercesión de una mujer para explicar el enfrentamiento entre los duques, 
estableciéndose un paralelismo con la Cava en España y Helena en Troya. Se completa con el episodio 
de la intervención de la flota española en el puerto de La Rochelle para vencer a los ingleses, batalla que 
tuvo lugar en realidad en 1372. A todo lo anterior se añade la profusa descripción de batallas, el empleo 
de lenguaje militar, las tácticas ofensivas, los torneos y desafíos y la enumeración de armas y vestimentas 
para la guerra (Campo, 1993, 362). 



 
 

Nuria Aranda García 

 21 

equiparar ambos reinos y ofrecerle al público un discurso pseudo-histórico 

y de ficción caballeresca (Alchalabi, 2016). Su inserción en el circuito de 

recepción caballeresco se completa con la materialidad. La elección de los 

grabados de portada escogidos por los distintos talleres impresores proce-

den en su mayoría de reutilizaciones de juegos procedentes de libros de 

caballerías (Aranda García, 2020)33. El título, «La Poncella de Francia y de 

sus grandes fechos en armas sacados en suma de la crónica real por un 

cavallero discreto embiado por embaxador de Castilla a Francia por los 

sereníssimos reyes don Fernando y doña Isabel, a quien la presente se di-

rige» (Sevilla, Jacobo Cromberger, 1520)»¸ sigue también la sucesión de 

unidades propia de un libro de caballerías enunciando, primero, a la pro-

tagonista, seguida de un resumen del contenido de la obra, y con reclamos 

editoriales a modo de cierre, que en este caso pretenden seducir al público 

lector mencionando el supuesto carácter de veracidad de las fuentes y los 

dedicatarios regios (Lucía Megías, 2000, 258-259). 

Junto con los antecedentes literarios previamente enunciados, fue de 

especial relevancia para la configuración que ofrece la Poncella en el relato 

castellano como egregia bellatrix su inclusión en el catálogo de heroínas ilus-

tres por Sébastien Mamerot en su Histoire des Neuf Preux et des Neuves Preuses 

(ca. 1460-1480) como la décima preuse34, estableciendo el paralelismo con 

el décimo preu, Betrand Du Guesclin, que había sido añadido al repertorio 

masculino por Eustache Deschamps a finales del siglo XIV (Cassagnes-

Brouquet, 2013, 191-193). El eco de esta inclusión se percibe precisamente 

en el cierre de la historia, cuando la Poncella, una vez pacificada Francia, 

se hace contar los relatos de Alexandre, Héctor y Judas Macabeo, tres de 

los Nueve de la Fama. 

El principal modelo para la construcción de la Poncella castellana es 

sin duda la amazona cortesana creada a partir del roman antique, revitalizada 

 
33 También se percibe en los circuitos de recepción, pues los ejemplares conservados de las dos ediciones 
conocidas de principios del siglo XVIII han pervivido encuadernadas con el Carlomagno, el Conde Partinu-
plés y el Oliveros de Castilla (Campo, 1993, 362). 
34 Para Lobato Osorio (2010, 1159), más que una virgo bellatrix, la Poncella supondría una doncella-
caballero. Precisamente se pretende demostrar aquí que la joven pastora francesa sí se acerca a las ca-
racterísticas que definen a un modelo híbrido de egregia bellatrix. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 22 

por la popularidad de las Neuve Preuses y, al igual que estas, aglutina en su 

figura las condiciones de pulchritudo, fortitudo, sapientia y pudicitia. La asocia-

ción de esta ficcionalización de Juana de Arco con las amazonas no es 

casual, y está plenamente justificada dentro de las numerosas comparativas 

de las que fue objeto la heroína real con estas figuras de la Antigüedad, y 

que se reafirma tras su rehabilitación en 145235. 

La descripción física se muestra en un único retrato de la Poncella, 

para el que el autor basa la descriptio personae en el tópico del ut pictura poesis 

como garantía de veracidad de su relato36: «Yo la he ya visto en Francia 

pintada de maravilloso pintor» (143). Para el anónimo redactor, la Poncella 

recuerda a las amazonas, pero en su sentido más clásico y masculinizado, 

lo que lo lleva a emplear la retórica de la descriptio puellae, pero invirtiendo 

los órdenes clásicos de la enunciación para mostrar ese carácter varonil y 

subversivo que representa la joven en armadura. Esta es «alta de cuerpo, 

más que otra muger», con «todos los miembros muy rezios y doblados» y 

un rostro «más varonil que de dama», que enseguida atenúa con condicio-

nes de feminea, puesto que «los ojos tenía muy amarillos y bellos y de muy 

alegre vista, nariz y boca en su rostro bien puestas». El resultado final no 

deja de ser positivo –«Toda ella junta parescía muy bien» (144)–, al que se 

añade el cabello, que luce orgullosa sin ocultar su condición de mujer: «y 

los cabellos muy largos y rubios, con los cuales ella fazía diversos tocados, 

e en las batallas los traía fuera de las armas, aunque le era assaz peligro» 

(144). Pese a todo, la forma de conducirse en la batalla no dejar de pare-

cerle anómala al autor: «El aire del pasear tenía de gran señor, mas como 

la mirava con pensamiento del esfuerço suyo, más con ojos de ver a Héc-

tor que a dama era de todos mirada (…) como a amazona y no como a 

 
35 En 1429 un clérigo establecido en Roma la equipara con Pentesilea, misma comparación que hará el 
poeta italiano Antoine Astesan en 1435 en un poema junto con Camila, referente utilizado por Eneas 
Silvio Piccolomini (Cassagnes-Brouquet, 2013, 191-193). 
36 Muy probablemente, esta descripción habría sido tomada por un anónimo grabador para elaborar la 
xilografía de portada de las ediciones burgalesas de la obra del taller de Felipe de Junta. Esta, plancha, 
además, es muy posible que hubiese pertenecido a los fondos de Fadrique de Basilea, por lo que se 
refuerza la hipótesis de la existencia de ediciones impresas previas a la prínceps conservada. Véase Fer-
nández Valladares (2012, 108-114). 



 
 

Nuria Aranda García 

 23 

muger d’este tiempo la miré» (145). No solo se asemeja físicamente en 

ocasiones a un varón, sino que lucha como tal con el porte del héroe tro-

yano, convirtiéndose en una suerte de Pentesilea en su sentido más clásico. 

El antecedente directo de esta descriptio se encuentra en la amazona 

cortesana del roman antique. La descripción de Camille, extensa en el seno 

del Enéas, recorre ochenta y ocho versos, de los cuales la mayor parte se 

dedica a su caracterización psicológica y física (propietates, attributa, ephiteta) 

(Enéas, 1999, 224-232). Se destaca su belleza, discreción y carácter valiente 

y cortés, que se complementa con sus cualidades como buena gobernante 

y su discreción y castidad. La física constituye, en palabras de Petit (1982a, 

6), una descripción privilegiada, recreación más que amplificación, excep-

cionalmente desarrollada que recorre desde el rostro ⎯frente, cejas, nariz, 

dientes⎯, hasta los cabellos siguiendo los parámetros clásicos de la descrip-

tio puellae, y que se orienta a destacar su belleza a modo de policromía como 

si de una pintura o una vidriera se tratase. Destinado este retrato a suscitar 

el sentimiento de lo insólito, cumpliría la función de equiparar a este per-

sonaje con el de Pallas en el relato y de contraponerlo con el de Dido, 

encarnación de todas las cualidades negativas femeninas que Camille no 

personifica. Ninguna descripción física se aporta de la Penthésilée del Troie 

(1998, 542), más allá de destacar su valentía, audacia, belleza, sabiduría y 

alta nobleza, que reaparece en el retrato que de Talestris nos ofrece el Libro 

de Alexandre, recreación también del anónimo autor, y cuya extensión es 

indicativa, al igual que con Camille, de la trascendencia que obtiene en el 

relato.  

Ajustado de nuevo a lo que proponían las retóricas para la descriptio 

puellae, antepone, como hace la Poncella, la mención al cuerpo en primer 

lugar, para seguir posteriormente con el orden prefijado ⎯cara, frente, 

cejas, ojos, nariz y dientes⎯, (Michael, 1970, 208-209), pero ningún atisbo 

de masculinización se percibe en este retrato más allá de la fiereza en la 

mirada. La completa feminización de Talestris, de la que nada se dice de 

su condición guerrera con la excepción de la pequeña introducción sobre 

las costumbres amazónicas, responde a una única función: la construcción 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 24 

de la masculinidad heroica y el ensalzamiento de las cualidades bélicas de 

Alexandre, a quien acude la amazona con el objetivo de tener descendencia 

de él que las herede (Libro de Alexandre, 1988, 454-456). El autor de la PdF 

recoge los referentes de la tradición medieval y de la amazona cortés en su 

retrato, pero al contrario que las anteriores, no le interesa poner el foco en 

las cualidades físicas femeninas como en las guerreras, a las que dedica la 

totalidad del relato. La feminidad de la Poncella es solo un elemento más, 

secundario, añadido a su virilización, que pretende mostrar cómo la joven 

guerrera, pese a su condición de mujer, no resulta transgresora en su in-

troducción en la esfera masculina, donde está plenamente justificada. Al 

igual que sucede con Camille, y al contrario que Talestris, el retrato de la 

Poncella no presenta utilidad narrativa, y no está concebido para inspirar 

la subordinación al héroe, sino para equipararla con uno. 

Esto contrasta con su pudicitia, y la protección de su virtud y el cui-

dado de su honra, demostrada en uno de los episodios más escabrosos del 

relato y, en la línea de la Camille del Enéas, con un rechazo absoluto al 

amor y a contraer matrimonio. Poco después de unirse a la causa guerrera 

de Francia, bajo condición femenina de pastora, se ve obligada a defen-

derse de los numerosos requiebros que el hijo del Mariscal le hace, que 

encendido de pasión, «començó a reqüestarla de rústicos amores, según 

los hombres cortesanos suelen a labradoras semejantes tentar» (112). La 

Poncella finalmente consigue convencerlo para ir a un lugar apartado 

donde, para defenderse de la agresión, lo apuñala mientras el hijo del Ma-

riscal la intenta asfixiar. Como prueba de su ordalía, «tentó de le cortar la 

cabeça para la levar al Rey, mas la daga no cortava y no se osó detener por 

temor de los suyos, mas levole el dedo pulgar de la mano para señal de su 

victoria» (113). Una vez pacificada Francia, y ya afincada en sus posesio-

nes, «ningún grande fue en el reino ni en otros reinos, donde sus fechos 

se supiessen, que no la demandassen en casamiento», pero «la Poncella 

jamás quiso casar» y «en su palacio no se platicavan amores» (203-204). 



 
 

Nuria Aranda García 

 25 

La configuración final del modelo amazónico se completa con la adi-

ción del topos masculino de fortitudo-sapientia, el primero de ellos otorgado 

por designio divino, y que le lleva a superar en fuerza a cualquier varón:  
 

Y en aquellas horas que mal dormidas dormió, nueve noches le apareció en sue-

ños que ella cobraba el reino de Francia y el destruido rey tornava en la más 

próspera fortuna que jamás se vio. E así como la primera noche començó, assí 

en cada día de aquellos nueve sentía su saber y fuerça crecer tanto qu’el padre y 

la madre por sus discretas razones lo conoscían. Y a todos los hombres de aquel 

lugar a quién más la fuerça y juventud les ayudaba, les fazía tantas sobras en 

cualquiera que de fuerça ensayava como cuatro hombres muy rezios a uno muy 

flaco harían (106-107). 

 

Como miles Christi, se desempeñará de manera preeminente en cual-

quier batalla, donde combinará la fuerza con el ardid y la estrategia bélica. 

Consigue engañar al duque de Galdes para que lo prendan con una estra-

tagema, se disfraza de labradora y finge que le han robado el pan para 

observar desde dentro el real enemigo, logra superar por medio de su ar-

gucia el bloqueo naval del puerto de La Rochelle, e incluso rompe las filas 

enemigas con una ingeniosa estratagema: «E ella tenía ciertos ingleses pre-

sos que tomó cuando escaló a Raz, y uno d’ellos, el más parecido a su 

cuerpo de ella, fízole llamar de sus armas y poner su mote, y tomó una 

cabellera ruvia, como sus cabellos, y sembróla en la armadura de cabeça. 

Y así adereçado el inglés, le cortó la lengua porque no fablasse, y cubierto 

el rostro del almete no parescía sino la misma Poncella» (200-201). 

La definición de la Poncella como egregia bellatrix y modelo mixto se 

completa con la adición de rasgos procedentes del universo caballeresco37. 

Al igual que el caballero andante, la Poncella accede al ejercicio de la caba-

llería mediante una predestinación, que no se retrotrae a su nacimiento, 

sino a los designios divinos, un mesianismo que permite entroncar a este 

personaje con las raíces de tradición bíblica de mujeres beligerantes, a las 

que la fe en Dios las dota de la astucia y herramientas bélicas necesarias 

 
37 Para estos rasgos se remite a Sales Dasí (2004, 19-43). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 26 

para defender su pueblo. Sin embargo, las hazañas de la Poncella no están 

determinadas por el componente linajístico que marca al héroe masculino, 

cuyas aventuras se acometen con final feliz porque demuestra las buenas 

cualidades heredadas de sus antecesores, a quienes aspira a superar (Cacho 

Blecua, 1991, 71-72). El carácter transgresor dentro del universo mascu-

lino que presenta una mujer desempeñando hazañas bélicas propias de un 

varón permite una deconstrucción del universo caballeresco donde es ple-

namente admisible que una pastora hija de un mesonero pueda llegar al 

ejercicio de las armas, algo que será extrapolable a la doncella guerrera, 

donde la toma accidental de las armas viene determinada, no por la genea-

logía del personaje femenino, perteneciente eso sí, al estamento nobiliario, 

sino por motivaciones externas al propio origen de la sangre. La condición 

caballeresca de la Poncella estará determinada por la muestra de los atri-

butos de valentía, cortesía, generosidad, justicia, lealtad, mesura y cordura 

en el campo de batalla, cuyo mayor exponente se demuestra en el «episo-

dio del triple duelo»38. En él, la Poncella desafía al duque de Saboya por 

no cumplir su palabra de servidumbre al rey, pero este rehúsa enfrentarse 

a ella aludiendo precisamente a la ausencia de linaje y estatus social y pro-

poniendo en su lugar a tres caballeros, ante lo cual la respuesta de la joven 

sobre el predominio de los atributos sobre lo linajístico es clara: «Si por la 

limpieza de vuestro linaje me quitáis de no ser digna para entrar en el 

campo con vos, yo, en cuanto a mí, conozco ser verdad. Mas si aquella 

grandeza y alta sangre que de vuestros antecesores heredastes, por vues-

tros yerros tan feos se pierde, no es muy grande» (134). 

Si bien la Poncella no atraviesa un proceso de investidura, sí demues-

tra su fuerza y habilidades guerreras en una hazaña previa ante el monarca, 

quien le busca y entrega «armas con que ella más suelta se fallase» (109). A 

partir de este momento, se convierte en vasalla del rey, y como integrante 

del grupo de los hombres de armas, va a trabajar por el mantenimiento del 

orden social y la defensa de la justicia, que no el orden religioso, puesto 

que este ya lo personifica en su mesianismo. Esto da lugar a que en el 

 
38 Sobre este episodio, véase Sánchez Valat (2012). 



 
 

Nuria Aranda García 

 27 

campo de batalla se desempeñe con un mote caballeresco, «ego sum», y un 

sobrenombre otorgado por el soberano galo, «Poncella de Francia», que 

oculta su nombre de verdad, nunca mencionado en el relato, pero eviden-

cia sus dos principales cualidades: su condición de doncella virgen y su 

papel como libertadora de ese país, que decidirá conservar una vez pacifi-

cada Francia39. A partir de ese momento, inicia un camino de conquistas 

bélicas que la van a llevar, ya no al acceso al trono, pues su origen villano 

se lo impide, pero sí a disfrutar de su vida en un palacio y de posesiones 

que ella rechaza en favor de su familia. El itinerario caballeresco de la Pon-

cella debe situarse en un camino intermedio en la transición del Amadís de 

Gaula a las Sergas de Esplandián, donde cobran importancia los ideales de 

guerra santa difundidos en las primeras décadas del siglo XVI con la per-

vivencia de los ideales mesiánicos de los Reyes Católicos (Sales Dasí, 2004, 

33-43). Como Amadís, la Poncella se muestra amante del riesgo y se en-

trega con arrojo a la aventura; como Esplandián, hace gala de una gran 

planificación militar que concede verosimilitud histórica al relato. 

Como doncella guerrera, la incursión de la Poncella en las armas es 

accidental, pero esto no evita que al final del relato decida permanecer en 

los fechos de armas. Esto permite establecer una pequeña similitud con el 

personaje de Silence, a quien puede considerarse el primer arquetipo hí-

brido de egregia bellatrix, con el que guarda similitud en ciertos componen-

tes narrativos comunes. El roman francés presenta a esta joven doncella, 

dotada de hermosos atributos femeninos, que se ve obligada a esconder 

su condición de mujer bajo la apariencia de varón para poder heredar los 

terrenos de su padre, lo que genera debates internos sobre su identidad 

escenificados por los diálogos entre Educación y Naturaleza. El episodio 

culminante llega cuando, una vez en Francia, es armada caballero por el 

monarca, satisfecha con ese modo de vida40, y luchará comandando una 

 
39 Como plantea Marín Pina (1990, 173): «El nombre resume la vida de la persona, es heraldo de su 
fama, y por ello los caballeros especialmente se esforzarán por dignificarlo y por preservarlo de toda 
mácula». 
40 «Silence no se arrepentía de su modo de vida, pues se encontraba muy a gusto. Era un caballero bueno 
y valiente: ni rey ni conde engendraron uno mejor» (Silence, 1986, 107) 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 28 

parte del ejército en ayuda del rey Ebain. En común mantienen el gusto 

por la condición caballeresca y el mantenimiento de cierta masculinización 

amazónica en el personaje, mientras que la ocultación de la identidad en el 

combate va a ser una condición que acercará a Silence a la doncella gue-

rrera que se analizará a continuación. 

La posible influencia posterior de la PdF no solo estará auspiciada 

por el elevado número de ediciones quinientistas, sino también en su re-

cuperación como personaje en la Corónica de don Mexiano de la Esperança, 

Caballero de la Fe (Miguel Daza, 1583), apareciendo entre las guerreras más 

valerosas de la historia, entre las que se identifican a las Neuve Preuses, para 

entergarle a Camiliana sus dones caballerescos41. 

 

 

La infanta Minerva y la consolidación de la egregia bellatrix 
 

La Historia de los invitos y magnánimos cavalleros don Cristalián de España, 

príncipe de Trapisonda, y del infante Luzescanio, su hermano, hijos del famosíssimo 

emperador Lindedel de Trapisonda (a partir de ahora, CE)42, ve la luz por pri-

mera vez en el taller vallisoletano de Juan de Villaquirán en 1545, de cuyas 

prensas salieron más de un libro de caballerías, aunque la solicitud de la 

licencia de impresión en 1537 ya indicaba que la obra estaba terminada por 

aquel entonces (Gagliardi, 2010, 135-137). El CE, único texto caballeresco 

de autoría femenina conocido en las letras hispánicas y salido de la pluma 

de Beatriz Bernal, solo conoció una reedición, impulsada por su hija, Juana 

de Gatos, en 1587 (Alcalá de Henares, Juan Íñiguez de Lequerica)43. La 

 
41 «Y, andando a las bueltas sobre cuál bencería a cuál, salió otra dama armada toda de armas, que en el 
escudo y traça se echó de ber ser aquella balerossa francesa llamada la Poncela, la cual venía acompa-
ñando a la reina Artemisa (…) Las otras cuatro reinas, en vrebe, Artemisa le concedió el amor conjugal; 
Semíramis, el brío y fortaleça; Poncela, el saber acaudillar los caballeros y tratar con los soldados, la 
paciencia y elegancia en el decir» (Caballero de la Fe, 2019, 516). 
42 Las citas se llevarán a cabo a partir de CE (2019). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos 
textuales, se hará solo indicando entre paréntesis el número de página de esa edición. 
43 Tanto Valladolid como Alcalá de Henares ocupan la tercera posición en las ciudades peninsulares 
donde se editaron libros de caballerías, solo precedidas por Sevilla, Toledo y Zaragoza, véase Eisenberg 
y Marín Pina (2000, 465). 



 
 

Nuria Aranda García 

 29 

ausencia de más ediciones en esta centuria ha llevado a pensar que la obra 

apenas gozó de éxito; sin embargo, la existencia de una traducción italiana 

(Venecia, Michele Tramezzino, 1558) y su consecuente reedición (Vene-

cia, Lucio Spineda, 1609), su alusión en el proceso inquisitorial contra el 

morisco curandero Román Ramírez, su presencia en inventarios de parti-

culares y en las trastiendas de librerías e imprentas de impresores y libreros 

de los siglos XVI y XVII (Gagliardi, 2010, 135-141; 229-253) y las inter-

textualidades en textos caballerescos posteriores parecen indicar lo con-

trario44. 

El CE, organizado en cuatro partes, dedica los once primeros capí-

tulos al ascenso caballeresco de Lindedel de España, para ceder el prota-

gonismo a su hijo Cristalián, cuyas aventuras alternarán con las de su her-

mano Luzescanio desde la segunda parte, pero sin perder su papel 

predominante. Dentro del corpus caballeresco, el CE se situaría entre los 

libros no pertenecientes a ciclo y en la deriva narrativa que estos toman 

tras Feliciano de Silva, quien crea el paradigma del entretenimiento y la 

prevalencia del delectare sobre el prodesse (Lucía Megías, 2002; Gutiérrez Trá-

paga, 2017, 86), y en los que se hacen cada vez más frecuentes las pruebas 

de carácter maravilloso, la sucesión de aventuras hiperbólicas y la acumu-

lación de gestas sin motivo generador claro (Sales Dasí, 2004, 36) que de-

rivarán en la decadencia del género. Uno de los principales elementos en 

los que destaca el CE es un reducido número de batallas que potencia la 

ingente nómina de personajes femeninos que desfilan por sus páginas, ya 

sean desencadenantes de historias y aventuras o meros figurantes, y que 

representan «a picture of the vast limitations placed upon women, even 

those in the highest ranks of nobility, as well as the dangers that women 

 
44 En la Tercera parte del Espejo de príncipes y caballeros (Alcalá de Henares, 1587), su autor, Marcos Martínez, 
ficcionalizado en el prólogo, llega a una sala donde aparecen los bustos de los mejores caballeros de la 
antigüedad, entre los que se encuentra Cristalián. En el manuscrito Flor de caballerías (Francisco de Ba-
rahona, 1599), Belinflor, en la aventura del castillo de Marte, y Rubimarte, en la aventura del castillo de 
Palas y Venus, se tienen que enfrentar en combate a grandes caballeros de la historia, él, y a doncellas 
guerreras, ella, entre los que se encuentran, de nuevo, Cristalián, y la infanta Minerva. Además, se ha 
destacado el paralelismo que guardan estas dos aventuras con la Aventura de la Victoria que cierra el 
CE. Véase Gagliardi (2010, 254-263). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 30 

fase as a result of being trapped in the category of female» (Whitenack, 

1997, 33). A través de sus páginas, confluyen una relación de mujeres que 

rechazan el matrimonio a favor de la libertad y la independencia, vagan en 

busca de aventuras y caballeros que las resuelvan o aprenden magia y artes 

adivinatorias en lo que sería una voluntad, deliberada o no de la autora, 

por romper los moldes socioculturales que relegaban a la mujer a un se-

gundo plano (Gagliardi, 2010, 202). En esta nómina se inscribe la infanta 

Minerva. 

Su nombre, simbólico, remite a la diosa grecolatina de la sabiduría, 

anticipo también de la actitud y el lugar que ocupará a lo largo de todo el 

relato: la habilidad nata para las armas y la capacidad para desenvolverse 

con soltura y belleza en el entorno cortesano. El onomástico del personaje 

evoca los ecos de una tradición que se remonta al influjo que pudo tener 

la materia troyana en la creación de nombres ya en el Amadís primitivo 

previo a la refundición de Montalvo (Coduras Bruna, 2015, 109). Además, 

a través de su caracterización antroponímica, se inserta también en el fre-

cuente empleo de la mitología como materia novelable en los libros de 

caballerías. Con especial trascendencia de la materia troyana, Beatriz Ber-

nal se sirve a menudo de la écfrasis mitológica, pero especialmente de hé-

roes y personajes mitológicos redivivos, para generar temas y motivos y 

dar pie a la creación de nuevas aventuras caballerescas (Marín Pina, 2010a, 

150-160)45. El personaje de Minerva, como encarnación simbólica de la 

diosa de la sabiduría, constituye la máxima expresión de trasmutación e 

integración de la materia clásica. 

Además de Silence, pueden rastrearse dos antecedentes literarios que 

pueden ayudar a entender la configuración que presenta Minerva en el CE: 

 
45 Ya en primer capítulo, la autora da muestras de su gusto por la materia troyana: «Dice la historia que 
Nicóstata, aquella excelentísima mujer que todas las guerras de Troya escribió, cuenta que el rey Príamo, 
entre todos sus hijos, hubo solamente dos hijas, a la hermosa Policena y a la sabia Casandra, la cual tuvo 
grande y verdadero amor a su hermano Troilo» (15). A modo de ejemplo, aparecen las estatuas de Palas 
y Venus en la Aventura de la Victoria, las hazañas de Héctor decoran las paredes de una habitación, 
Lindedel usará la espada de Troilo, recuperada por la sabia Membrina, y deberá enfrentarse a numerosos 
obstáculos para hacerse con el resto de las armas del personaje troyano, y Cristalián consigue numerosos 
tesoros salidos de las manos del rey Midas. 



 
 

Nuria Aranda García 

 31 

los tournements des dames y las Marfisa y, más especialmente, Bradamante 

boiardescas. Los primeros, pequeños relatos en prosa franceses populares 

en los siglos XII y XIII, mostraban a mujeres que, ante la negativa de sus 

maridos para combatir, tomaban las armas y se enfrentaban en torneos 

para demostrar quién era la más valiente, todo ello con gran influjo de la 

literatura caballeresca en la adopción de la vestimenta, los códigos de com-

portamiento, las técnicas de lucha y las armas, para mostrar «la volonté du 

trouvère de charmer un public composé en grande partie de femmes, pas-

sionées du tournois» (Cassagnes-Brouquet, 2013, 80). Marfisa y Brada-

mante aparecen por primera vez en el Orlando innamorato de Boiardo 

(1483), pero penetran en la tradición hispánica gracias al libro primero del 

Espejo de caballerías de Pedro López de Santa Catalina (Toledo, 1525), quien 

se sirve de los dos primeros libros del Innamorato para los primeros noventa 

y seis capítulos y completa los restantes con Il quarto libro dell’innamoramento 

d’Orlando, continuación elaborada por Niccolò degli Agostini (Espejo de ca-

ballerías, 2021, xi-xii). Con Marfisa, más cercana a las amazonas amadisia-

nas, Minerva se identifica en el paganismo y en sus enfrentamientos con 

el héroe protagonista, en el caso de esta última involuntarios por el anoni-

mato que provoca la armadura, pero no así en el carácter arrogante y or-

gulloso que muestra la primera. Con Bradamante coincide en el carácter 

cortesano y en la participación activa de esta en los conflictos de su her-

mano Rinaldo, incluso comandando la armada contra los sarracenos, de la 

misma manera que Minerva acompaña a Cristalián en muchas de sus aven-

turas y encabeza el ejército contra los paganos. Sin embargo, se distancia 

del personaje italiano en el enamoramiento, en la dependencia que esta 

toma de Rugiero y en el menor protagonismo que adquiere en la versión 

de Santa Catalina. 

La no pertenencia al cristianismo es precisamente uno de los rasgos 

amazónicos constitutivos del personaje al igual que su gusto por las armas, 

que del mismo modo que la Poncella, proceden de un designio divino: 

«Los dioses repartieron en mí tanta parte de buena ventura, que hasta hoy 

yo no he hallado caballero que contra mí mucho en batalla pudiese durar» 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 32 

(190)46. De orígenes nobles, hija única del rey Rabineldo de Alaponte, de 

ahí el tratamiento de infanta que recibe en el relato, va a preferir ocultar 

su identidad de mujer bajo una armadura masculina como una doncella 

guerrera, generando confusiones sobre su identidad al resto de personajes 

siempre y cuando esta lo desee, que se sorprenden cuando se revela como 

mujer en el ejercicio de las armas. Esto va a dar lugar a que la propia Mi-

nerva fluctúe a voluntad entre la elección masculina y femenina, hesitación 

que todavía se percibía en la Bradamante boiardesca, y se mueva con li-

bertad entre los espacios masculino, caballeresco, y femenino, cortesano, 

adoptando los códigos caballerescos de comportamiento que rigen cada 

uno de los mundos y los códigos de vestimenta asociados. Esto desem-

boca frecuentemente en episodios humorísticos, en los que la doncella se 

aprovecha de los códigos lingüísticos y actanciales que más le favorecen47. 

En la aventura de la reina de Polismaga, esta reclama un caballero que sea 

capaz de retirarle el arco que lleva en el cuello, argumentando que debe ser 

aquel que ame a la más hermosa doncella. Minerva se ofrece a probarse 

primero, con la complicidad del lector, que sabe que ella no está capacitada 

para superar esa aventura por su condición de mujer: 

 
46 Si bien en los primeros libros de caballerías las doncellas toman las armas de manera puntual, con la 
paulatina evolución hacia el entretenimiento del género, estos personajes femeninos van a mostrar afi-
ción por la vida caballeresca sin un motivo desencadenante, y se anticiparán sus habilidades guerreras 
con diversos argumentos, o bien mencionando un temprano gusto por las armas en la infancia y juven-
tud, o bien otras motivaciones. Este es el caso, por ejemplo, de Hermiliana de Francia en la Tercera y 
cuarta parte del Belianís de Grecia (Jerónimo Fernández, 1578), quien es nombrada caballero por el mismí-
simo Marte cuando intercede ante él para liberar a su padre y a su tío en el episodio del Castillo de la 
Sabia Medea (Belianís de Grecia, 2013, 360-361). En el Caballero de la Fe (1583), Carmiliana, hija de la 
duquesa Carmilina, señora del Gran Puerto, que aparece como cazadora en clara identificación con 
Diana, y quien gusta del ejercicio de las armas, derrota en combate en una prueba a Minerva, y a conti-
nuación vence a las amazonas más importantes de la tradición literaria clásica y caballeresca, para que 
finalmente las mujeres más valerosas en armas de la historia le entreguen sus principales dones caballe-
rescos (Caballero de la fe, 2019, 496-502 y 514-519). Episodio este último que guarda muchos paralelismos 
con la toma de armas de Claridiana como caballero en la Primera parte del Espejo de príncipes y caballeros 
(Diego Ortúñez de Calahorra, 1555), quien ya disfrutaba de su afición a la caza y del gusto por lo bélico, 
y a quien la sabia Oligas le entrega las armas de la amazona Pantasilea tras derrotar en una cueva a un 
león y a una sierpe (Campos García-Rojas, 2003, 38-40). 
47 Esto supone un cambio con respecto a las innovaciones introducidas por la Alastraxerea de Feliciano 
de Silva, quien precisamente es capaz de no establecer diferencias espaciales y conductuales en el empleo 
de los códigos verbales asociados con ambos ámbitos. Véase Manzanilla Mancilla (2017, 239-242). 



 
 

Nuria Aranda García 

 33 

 

Finalmente, que la infanta se probó primero: tomando el arco en su mano, no le 

movió de su lugar, y volviéndose al emperador, le dijo: —No se maraville vuestra 

majestad si yo no hice más que los otros han hecho, ca sabed que la que yo amo 

no ha mucha parte de hermosura, pero enciérrase en ella más gracia que en cual-

quier otra puede haber. Los que en el palacio estaban dijeron: —Muy contento 

está este caballero de la que ama, pues tanto la alaba de graciosa. Así, rieron 

todos de las palabras del caballero, y aguardaban por ver lo que el otro haría 

(502).  

 

En el episodio de la Floresta de la Aventura, después de ver el fracaso 

de muchos de los caballeros de la compaña, y antes de que participe Cris-

talián, Minerva alude a su condición femenina como posible salvocon-

ducto para que ella la resuelva: 
 

La infanta Minerva dijo: —Paréceme que en esta aventura maltratan a los caba-

lleros: por ventura se habrán mesuradamente con las doncellas. Si vos, mi señor 

—dijo a don Cristalián—, para ello me dais licencia, mucho deseo tengo de me 

probar» (407).  

 

Como ha notado Sales Dasí (2004, 67), en los libros de caballerías de 

mediados del quinientos va a haber una tendencia dominante a situar a las 

amazonas al mismo nivel que los caballeros protagonistas con una asimi-

lación caballeresca completa que anula la vieja oposición entre sexos, que 

ahora carecerá de valor narrativo e ideológico. Esto se debe a una mayor 

permeabilización entre los espacios público y privado, articulados disimé-

tricamente; el primero acoge a lo valorado socialmente, y por tanto al uni-

verso masculino, y el segundo a lo no valorado, y por tanto a lo femenino 

(Amorós, 2001, 30). En los libros de caballerías ambos espacios aparecen 

perfectamente delimitados, de tal forma que la mujer que abandona el es-

pacio privado, que corresponde con el ámbito cortesano, se ve obligada a 

retornar a este una vez que los motivos que han propiciado su salida son 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 34 

resueltos48. El desarrollo narrativo de Minerva adquiere una gradación as-

cendente que la hace convertirse en una heroína que, sin llegar a coprota-

gonista, muestra cierta independencia del héroe masculino para llegar a 

existir. Mediante el uso de la vestimenta caballeresca y la adopción de estos 

códigos es capaz de interrelacionar la esfera masculina y femenina sintién-

dose cómoda en ambas y sin que le sea planteada ninguna objeción, pues 

se valora siempre nobleza y virtudes por encima de otros rasgos como su 

paganismo; el caballero no es sinónimo de varón, sino de aquel que en-

globa en sí mismo elementos corteses, guerreros y religiosos que se obtie-

nen al tomar los hábitos caballerescos (Ortiz-Hernán Pupareli, 2005, 96)49. 

Minerva aglutina en su persona la fortitudo, la sapientia y la pulchritudo. 

En su primera aparición, creyéndose elegida por los dioses para superar la 

prueba de la princesa Penamundi, se enfrenta a Cristalián, quien la vence 

y le corta el yelmo, desvelando su condición de mujer que, junto con su 

politeísmo, no la hacen apta para concluir esa aventura, destinada al héroe 

caballeresco: 
 

—Caballero, muerto sois si no os otorgáis por vencido. El caballero estaba tal 

que no le pudo responder; como don Cristalián esto vio, con el espada le cortó 

las enlazaduras del yelmo, y así como se lo quitó, don Cristalián fue muy espan-

tado, que en lugar de caballero vio la más hermosa doncella que él jamás había 

visto; traía los sus hermosos cabellos cogidos en una red de hilo de oro (189).  

 

 
48 Esta es la característica fundamental de la doncella andante (véase Marín Pina, 2007 y 2010b) y de las 
doncellas guerreras sin rasgos amazónicos. 
49 Esto se demuestra también en la adopción de las vestimentas por parte del personaje. En el entorno 
cortesano, la vestimenta predilecta de Minerva será la femenina, mientras que, en el transcurso de las 
aventuras caballerescas, una vez desvestida de su armadura, va a preferir cubrirse por un manto, a la 
usanza de los caballeros. La preferencia por el hábito masculino va a ser un rasgo que se mantendrá en 
referentes posteriores. Carmiliana también va a mostrar predilección por estas vestimentas: «Y tanta 
robustidad y fuerça sentía en los miembros que le parecía que era mexor aquel exercicio y más combi-
niente a su natural qu’el andar embuelta con la delicada olanda y blanda seda, ni con el usso ni aguja o 
retorcidos moldes; más gusto le daba la lança de frexno y la vuída punta del espada (…) Y, con esto, 
debaxo siempre andaba bestida de hombre, trayendo encima solo el hávito de muger y la delicada ropa» 
(Caballero de la fe, 2019, 497). 



 
 

Nuria Aranda García 

 35 

A partir de ese momento se convierte en servidora de Cristalián, pero 

también, bajo su condición de fémina, en dama de compañía de Pena-

mundi. Al lado del protagonista, demostrará su valor y destreza en las ar-

mas en las distintas aventuras, solo superada por este, del mismo modo 

que en belleza solo se verá sobrepasada por Penamundi y Bellaestela. La 

sabiduría, asociada simbólicamente a su nombre, será puesta en práctica 

mayoritariamente bajo la apariencia de mujer, y la orientará principalmente 

a favorecer los encuentros entre Cristalián y Penamundi, adoptando los 

roles de doncella mensajera y doncella fiel de la princesa (Haro Cortés, 

1998, 191 y 196). Entre sus ardides más destacados, planea con Cristalián 

que este se introduzca en el interior de la jayana de oro del rey Midas, 

adquirida en la aventura de los Hondos Valles, para que sea entregada 

como regalo a la princesa, y garantizarle así al héroe penetrar en las habi-

taciones de la dama en un episodio que guarda muchas concomitancias y 

guiños con el protagonizado por Tirant, Carmesina y Plaerdemavida en la 

obra homónima50. 

La pulchritudo de Minerva, que ya había sorprendido a Cristalián 

cuando revela por primera vez su identidad, se destaca tanto en su condi-

ción de caballero como de doncella, aunque son más abundantes las mues-

tras del segundo, pese a ser el hábito masculino el preferido por ella. Una 

vez en presencia de la princesa Penamundi, la infanta demanda trocar su 

ropa en traje de doncella, maravillando a los presentes con su belleza:  
 

La infanta Minerva dijo a la princesa: —Si la vuestra merced me manda dar qué 

me vista, por algunos días querría dejar el hábito que traigo. La princesa holgó 

mucho de lo que la infanta Minerva le dijo, y mandole sacar muy ricas ropas 

guarnidas por estraña manera, y asimismo le mandó dar todo lo demás que hubo 

menester, y como en hábito de doncella la infanta fuese puesta, estrañamente 

estaba hermosa (…) todas se espantaron de ver la gran hermosura de la infanta 

Minerva puesta en hábito de doncella (323).  

 

 
50 Véase para ello Piera y Shearn (2009), quienes argumentan que Beatriz Bernal pudo tener en mente 
varios episodios del Tirant lo Blanc como inspiración para su libro de caballerías. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 36 

Mismas reacciones suscita en hábito de caballero, aun llevando la ca-

beza descubierta: 
 

Delante della venía aquel valeroso príncipe don Cristalián armado de todas ar-

mas en su caballo Flordelid; a la mano derecha llevaba a la infanta Minerva ar-

mada salvo las manos y la cabeza, y a la siniestra iban Dismael de la Roca y don 

Veros de Licante; la infanta llevaba la lanza y Dismael de la Roca el escudo. Y 

ansi como oído habéis entraron en el campo mirándolos grandes compañas de 

gentes que los miraban, y eran mucho espantados de ver a la infanta Minerva tan 

hermosa, ca llevaba sus dorados cabellos cogidos en una red de hilo de oro sem-

brada de muchas perlas y piedras de gran valor (399).  

 

La conjunción de todo lo anterior confluye en la única aventura en 

solitario de este personaje en la tercera parte de la obra (caps. XCVI-CI), 

donde adquiere su punto álgido su condición de egregia bellatrix. Tras sepa-

rarse de Cristalián en la Cruz de las Aventuras para intentar obtener la 

fama por sí sola, intenta socorrer a una doncella enfrentándose a tres ca-

balleros. La llegada de veinte caballeros más enviados por el duque de 

Fonteguerrera, señor de esas tierras, la obligan a rendirse y convertirse en 

prisionera a petición de la hermosa Duante, hermana del anterior, pese a 

su voluntad de seguir combatiendo hasta la muerte. Una vez despojada de 

su armadura para ser curada, suscita la admiración por su belleza, aunque 

no consiguen averiguar su condición de mujer, oculta bajo un físico similar 

al de un muchacho imberbe: 
 

En esto llegaron los maestros para le curar, y como le descubrieron algunas par-

tes de su cuerpo adonde tenía las heridas, el duque fue espantado de ver la gran 

hermosura del caballero. Porque sabed que su cuerpo era hecho como de ala-

bastro, y era tan bien compuesto y de tan estremada hermosura, que todos los 

que la vían no sabían qué se decir. (…) Estando curando a la infanta le vino a su 

pensamiento si por ventura aquel caballero era doncella, pues tanta hermosura 

en toda su persona Dios le había dado; mirábale asimismo el rostro, y no le veía 

señal de nacimiento de barbas (633).  

 



 
 

Nuria Aranda García 

 37 

Tanto el duque, sospechoso de su identidad como mujer, como su 

hermana, desconocedora de esta condición, requerirán de amores a la po-

bre Minerva, propiciando un triángulo amoroso basado en la ambigüedad 

sexual, en el equívoco y el engaño a través del disfraz. Situaciones de con-

fusión como las protagonizadas entre Duante y Minerva, que dan lugar a 

enamoramiento de un personaje de otro del mismo sexo, no eran desco-

nocidas, sino que contaban con cierta presencia en los libros de caballe-

rías51. Antecedentes de este tipo de episodios se encuentran ya en el Roman 

de Silence y en la hagiografía medieval, donde el transformismo femenino 

fue bastante habitual en contraposición con el masculino, ocasionando 

ejemplos de confusiones de índole sexual con mujeres, unidos en este caso 

con el motivo de la falsa acusación siguiendo la tradición de la mujer de 

Putifar, o incluso la vacilación sexual del propio colectivo masculino52. La 

mujer que se hace masculina, ya sea mediante el uso del disfraz, contribuye 

a subvertir en parte la polaridad hombre/mujer y lo masculino, y confunde 

la distinción sexual, descontextualizando los signos de masculinidad 

(Vega, 2008, 79), lo que hace posible este doble enamoramiento que mues-

tra el CE. No obstante, si en la hagiografía la mujer disfrazada de hombre 

en una comunidad de hombres, con los equívocos que ello pudiese gene-

rar, representaba una oportunidad para neutralizar la amenaza de la tenta-

ción femenina (Vega, 2008, 75), en los libros de caballerías simplemente 

respondía a una inversión de roles que pretendía fomentar la comicidad y 

 
51 Ya la primera parte del Espejo de caballerías (1525), fiel al Innamorato, se cierra con el enamoramiento de 
Flordespina, hija del rey Marsilio, de Madama Brandamonte, desconociendo que se trata de una doncella 
en hábito de caballero, quien además se había visto obligada a cortarse el cabello. Paradigmático es 
también el ejemplo de Florinda en el Platir (1533), de la que se enamora Mirnalta, anonadada por la 
destreza del Caballero de las Ramas de Oliva, y quien le seguirá el juego amoroso, algo similar a lo que 
se verá obligada a hacer Minerva con Duante en el CE.  
52 Marina, Margarita, Teodora o Eugenia son ejemplos de santas que toman los hábitos masculinos en 
un monasterio y son objeto de intento de seducción por parte de mujeres, e incluso son acusadas de 
haber dejado embarazada a una. En el caso de Eufrasia, su belleza disfrazada de hombre despierta los 
deseos libidinosos de los monjes con los que comparte monasterio. Véase Vega (2008, 58-69). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 38 

el ridículo de estos episodios53, además de una fuerte carga erótica, y esce-

nas como falsas acusaciones de embarazo serían impensables en un género 

donde la mujer se caracteriza por el cuidado de la honra y el acatamiento 

de los códigos del amor cortés.  

Para proteger la condición de mujer de Minerva, es su escudero Bel-

daín el que le otorga su sobrenombre caballeresco a partir del emblema 

que muestra en su escudo54, el Caballero de las Coronas, con el que será 

después conocida y que le permite disimular temporalmente su identidad 

real (Marín Pina, 1990, 175). El duque de Fonteguerrera, ayudado por un 

doncel que se cuela en las habitaciones de Minerva, consigue averiguar que 

es una doncella, y junto con los requerimientos amorosos de Duante, frus-

tra todas las esperanzas que la infanta alberga para que le sea concedida la 

licencia de abandonar las tierras del duque. Esto la obliga a idear un plan 

de fuga: convencer a Duante de que huya con ella, prometiéndole que en-

tonces sí gozará de su hermosura, a sabiendas de que el duque no enviará 

a nadie tras ella, pues la huida con Minerva no pone en peligro la honra de 

su hermana. 

Como Camila y la Poncella, Minerva también va a rechazar en un 

inicio el amor55. El duque de Fonteguerrera, una vez convertido en rey de 

Pasamar, todavía enamorado de ella, le pide que lo acepte como caballero. 

La infanta solo accederá por petición de la propia Duante a través de un 

don en blanco y por solicitud de la princesa Penamundi, ante la que no se 

puede negar: 
 

 
53 Va a ser precisamente Feliciano de Silva quien explote la ambigüedad sexual a través del disfraz con 
finalidad cómica, pero desde el punto de vista del travestismo masculino. Véase Trujillo (2019, 164-193). 
Todavía en los libros de caballerías de final de siglo va a seguir explotándose este recurso en las doncellas 
guerreras. 
54 «—Cuanto ha que yo le conozco —dijo Beldaín—, no le sé otro nombre sino el Caballero de las 
Coronas, y este nombre creo yo que tiene él porque la divisa que en su escudo trae son tres coronas de 
oro en campo azul. Yo quisiera más saber — dijo Beldaín— por satisfacer a vuestro deseo, pero no lo 
sé» (631). 
55 Actitudes de preservación de la virginidad a través de la incorporación de elementos masculinos ad-
quieren su máxima expresión en este personaje, que adopta también el travestismo masculino, una marca 
que, de nuevo desde la hagiografía, se asocia precisamente con el mantenimiento de la virtud intacta. 
Véase Vega (2008, 60). 



 
 

Nuria Aranda García 

 39 

El rey se fue a humillar ante la infanta Minerva, y tomándole sus manos se las 

besó muchas veces. La infanta, en presencia de la princesa, lo recibió por su 

caballero. —¡Ay mi señora —dijo el rey—, y cuán deseado ha sido para mí este 

día! Hoy, mi señora, me habéis hecho el más bienandante de cuantos nacieron 

en darme título de vuestro caballero.  

—Sabed —dijo la infanta— que la princesa tiene poder sobre todas cuantas per-

sonas hoy en el mundo son; y ¿quién sería tal que el su mandado no hiciese? 

Esto digo porque a su alteza habéis de agradecer la merced que aquí se os ha 

hecho; que si la su merced no me lo mandara, aunque todos los del mundo a mí 

vinieran, yo no hiciera vuestro ruego (689).  

 

Al igual que las amazonas, la conversión de Minerva llega en el relato, 

tópico frecuente y abundante en los libros de caballerías56. El vínculo con 

la tradición clásica es perceptible en este grupo de guerreras, pues a me-

nudo son politeístas dentro del panteón grecorromano, pero nunca mu-

sulmanas, mientras que su estatus como paganas refleja la identificación 

de la barbarie con el paganismo y la civilización con la ortodoxia cristiana 

europea como herencia de dicha tradición. Su tratamiento dentro de los 

distintos relatos caballerescos responde a la mayor o menor animadversión 

que pueda suscitar en el autor, y su lucha a favor de un ejército pagano se 

debe más bien al desconocimiento que a una oposición frontal a la fe cris-

tiana. Su conversión responde generalmente a la propia voluntad, y está 

antecedida de un ejercicio de comprensión y entendimiento del nuevo 

credo para reflejar una concepción idealizada de la correcta relación entre 

la Otredad bárbara y el discurso occidental ejemplificado en el hombre 

blanco europeo. La infanta Minerva comparte el paganismo con las ama-

zonas, pero su fe no cristiana no supone un elemento disruptivo que altere 

su relación con el protagonista, sino que es un componente secundario en 

el relato que se justifica plenamente en su nombre, que la hace parte de los 

gentiles, que no de los infieles (Taufer, 1988, 181-215). Minerva toma la 

decisión de abrazar el cristianismo cuando, tras verse acorralada en com-

 
56 Sobre este tema, véase Whitenack (1988). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 40 

bate por el Caballero de las Esperas (el propio Cristalián, al que no reco-

noce), promete convertirse si sale indemne del combate por las bondades 

que ese Dios siempre concede a sus caballeros: «¡Oh Dios de los cristianos, 

y líbrame de las manos deste caballero, que yo te prometo de me tornar a 

tu sancta fe, pues veo las mercedes que haces a los que te sirven!» (658). 

La conversión, si no primordial, será necesaria para que Minerva pueda 

encabezar poco después como miles Christi y estratega militar, al igual que 

la Poncella, los ejércitos cristianos contra la invasión pagana del rey de 

Rosia, porque solo así puede erigirse como paladina de esta fe. 

Minerva, tal y como se delinea, supone la consumación del papel de 

la mujer en los libros de caballerías: «De la dama concebida como el objeto 

de los deseos amorosos del caballero, una fémina más o menos caracteri-

zada por su pasividad, a un personaje sumamente activo que afronta los 

mismos peligros que el héroe y demanda los mismos galardones que él» 

(Sales Dasí, 2004, 72). El esbozo dibujado por esta heroína caballeresca 

alcanza su máxima expresión en la Pantasilea del Silves de la Selva (Pedro de 

Luján, 1546), quien retoma el espíritu previo de la amazona, pero refor-

mulando en positivo a la Calafia de las Sergas y a la Pintiquinestra del 

Lisuarte de Grecia. Como parte de la visión humanista del autor, la mujer 

deja de ser vista como ideal platónico de belleza y señora del corazón del 

hombre, para ser percibida en la medida de su virtud (Romero Tabares, 

1998, 105-116), y para ello este personaje contribuye a configurar las aspi-

raciones de la mujer rompiendo el paradigma de sumisión al que la realidad 

social la ha postergado (Millán González, 2017b, 142)57. En Luján no solo 

está presente el bosquejo de Minerva, sino que lo lleva más allá, propo-

niendo a una heroína guerrera que se convierte en la pareja amorosa y 

bélica del protagonista, estableciendo una comparación polarizada con 

Fortuna, representante del modelo caballeresco femenino, que no se per-

cibe tan marcadamente en el CE entre Minerva y Penamundi y Bellaestela. 

 
57 Como ha destacado esta autora, la Pantasilea del Silves de la Selva se entiende a la luz de la tratadística 
sobre la educación de las mujeres que pobló el siglo XVI, y especialmente, de la visión que Luján trasla-
dará a sus Coloquios matrimoniales (1550) (Millán González, 2017b) 



 
 

Nuria Aranda García 

 41 

Como doncella guerrera, Minerva no supone una amenaza para la 

superioridad masculina, pues nunca gana en combate al protagonista, y 

acaba sujeta al universo patriarcal a partir de la Aventura de la Victoria. En 

ella, debe concurrir como doncella, vestida como tal y emparejada con el 

rey de Pasamar, pues según los designios de la estatua de la trompa, los 

que ella nombre, «estos dos han de ser verdaderamente casados; y esto 

será así sin falta» (816). Nada se explicita de la boda, pero la mención a la 

infanta al final del relato con el tratamiento de reina así parece indicarlo. 

Finalmente, en un giro algo inesperado para la trayectoria seguida por este 

personaje, acaba sometida a la monogamia patrilineal y no se sabe si tras 

el matrimonio volverá al ejercicio caballeresco58. Todo ello permite con-

trastar con la idea de este personaje femenino como transgresor desde una 

lectura ginecocéntrica (Piera, 2010), o como respuesta a las expectativas 

de un amplio público femenino dentro del tipo de la doncella guerrera 

(Sales Dasí, 2004, 58). Sin excluir esto último, tradicionalmente la imagen 

de la mujer en la literatura ha estado diseñada para agradar a un lector 

masculino ideal oculto tras el modelo especular de una lectora, presente 

en su representación59. Esto implica que el sentido que se atribuye a la 

imagen de la mujer dependa, no solo del nivel de lectura, sino de una doble 

convención de lectura patriarcal que la convierte en un signo sexuado para 

un receptor masculino ideal, y en signo modélico para una receptora mujer 

(Luna, 1996, 27). Habría sido del gusto femenino encontrar actantes como 

Minerva en un género literario ampliamente consumido por ellas, a las que 

irían dirigidos mensajes moralizadores como el matrimonio final de la pro-

tagonista, pero también habría suscitado el atractivo lector de un público 

 
58 Resulta paradójico que un personaje como Minerva, que se ha definido a lo largo del relato por sus 
equivalencias con Palas, aspire en esta prueba a ser coronada por Venus, signo de la belleza, en vez de 
por la primera, destinada a laurear a los varones. Esto permite establecer el contraste con Hermiliana 
del Belianís de Grecia, armada por Marte y quien sí tomará las armas tras su matrimonio con Clarineo, 
especialmente para defender Constantinopla al mismo nivel que su esposo, como ya sucediese con Pan-
tesilea y Silves de la Selva (Gallego García, 2004, 76). 
59 «La imagen de la mujer, convertida en grácil dama o en hábil guerrera, queda siempre transformada 
en objeto de deseo de la mirada masculina, que impone sus gustos y apetencias, sin importarle trocar 
ese retrato femenino en mero objeto (de deseo, codicia o caricatura) ajeno a sí» (Millán González, 2017a, 
37). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 42 

masculino que podía considerar exótico y erótico imaginar a una mujer en 

vestiduras de hombre. 

A partir de la segunda mitad del siglo, elementos condensados en 

Minerva, algunos procedentes de referentes anteriores, continuarán vigen-

tes en otras egregiae bellatrix caballerescas, mostrando una continuación con 

los patrones establecidos. En Claridiana de la Primera parte del Espejo de prín-

cipes y caballeros (Diego Ortúñez de Calahorra, 1555) suenan ecos de la Alas-

traxerea de Silva. Consagrada a la caza cuando no se dedica al manejo de 

las armas, también recoge la herencia linajística regia y amazónica, y tras 

un enfrentamiento con el Caballero del Febo bajo la apariencia de un Ca-

ballero Extraño, del que ya se había enamorado ex arte, termina de confir-

marse el amor entre ambos. A partir de ahí, los vaivenes en su relación 

dentro del triángulo amoroso con Lindabrides motivarán muchas de sus 

salidas caballerescas hasta su reconciliación final y su lucha conjunta en la 

guerra contra los tártaros, donde su participación se hace fundamental 

(Campos García Rojas, 2003, 38-55). Se suman las ya mencionadas Her-

miliana de Francia de la Tercera y cuarta parte del Belianís de Grecia (1579) y 

Camiliana del Caballero de la Fe (1583) quien, bajo la identidad falsa de Ca-

ballero de la Castidad Enamorada, se convierte en compañera y ayudante 

del Caballero de la Fe, amigo de la infancia y por el que desarrolla una 

relación afectiva. En la Tercera parte del Espejo de príncipes y caballeros (Marcos 

Martínez, 1587), Sarmacia, hija segunda del rey de Lacedemonia, se dedi-

cará a la vida caballeresca por vocación, y por celos y rivalidad con su 

hermana se enfrentará a Orístides, con el que surgirá la llama del amor en 

un episodio paralelo al protagonizado por Claridiana y el Caballero del 

Febo (Campos García Rojas, 2002, 425). 

 

 

Conclusiones 
 

La egregia bellatrix supuso la culminación caballeresca de un proceso 

transformador de la virgo bellatrix que ya había empezado a codificarse en 



 
 

Nuria Aranda García 

 43 

el roman antique. El hibridismo entre la amazona y la doncella guerrera, su-

mado al travestismo masculino, suponía un atractivo, dotaba de funciona-

lidad al suspenso y el equívoco y su repetición continua en los textos era 

reflejo del gusto y la popularidad entre los lectores (Marín Pina, 1989, 94). 

La Poncella, como parte de este modelo primigenio de egregia bellatrix, se 

integra perfectamente en las tres grandes tradiciones literarias establecidas 

a principios del siglo XV, la historia bíblica, la literatura profética y la pro-

paganda patriótica (Fraioli, 1982, 191), a las que debe añadirse, en el caso 

hispánico, la tradición caballeresca. En su codificación como personaje 

femenino guerrero suenan los ecos amazónicos de la Camille del Éneas y 

los caballerescos del Roman de Silence, mientras se mantiene como figura 

transgresora que no vuelve al sistema patriarcal establecido al no asumir la 

subordinación a una figura masculina, y al destacar las habilidades guerre-

ras varoniles por encima de su propia condición de mujer. Los ecos del 

personaje se seguirán escuchando en el siglo XVI amparados por las re-

ediciones de las obras y por su mención en libros de caballerías de la se-

gunda mitad de la centuria. 

La infanta Minerva se erige como ejemplo de la consolidación de la 

egregia bellatrix. Sin perder su feminidad y belleza, bajo la armadura puede 

desempeñarse en el uso de las armas como cualquier caballero andante, 

mientras es capaz de adoptar los códigos necesarios para desenvolverse 

con soltura en los ambientes caballeresco y cortesano y adoptar los roles 

de comportamiento que rigen esos espacios según su conveniencia. Como 

modelo híbrido, añade a la doncella guerrera los elementos más tenues del 

modelo amazónico, el paganismo y el rechazo al amor, que acaban subsa-

nándose para reintroducirla en la sociedad patrilineal occidental y en lo 

que esta plantea para el comportamiento de la mujer. El personaje de Mi-

nerva no surge de la reinvención por agotamiento del motivo de la donce-

lla guerrera, sino que supone la evolución natural de un tipo incorporando 

todavía innovaciones, al igual que había sucedido con la amazona, y que 

todavía encontrará referentes que lo mantendrán y revitalizarán hasta lle-

gar a finales de la centuria a Rubimarte del Flor de caballerías (Francisco 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 44 

Barahona, 1599), como una consecuencia más del agrado de un público 

lector tanto masculino como femenino. 

 

 

 

 

§ 
 

 

 

 

Bibliografía citada 

 

 

Alchalabi, Frédéric, «La Pucelle, la reine, le chroniqueur. La Poncella de 

Francia et ses modèles», eSpania, 23 (2016). DOI: 

<https://doi.org/10.4000/e-spania.25232> (cons. 21/04/2025). 

Alonso del Real, Carlos, Realidad y leyenda de las amazonas, Madrid, Espasa 

Calpe, 1967. 

Amorós, Celia, Feminismo. Igualdad y diferencia, México, Universidad Nacio-

nal Autónoma de México/Colección libros del PUEG, 2001. 

Aranda García, Nuria, «Anónimo, La Poncella de Francia», en Comedic: Catá-

logo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600, Zaragoza, Uni-

versidad de Zaragoza, 2020, [en línea]. DOI: 

<https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_214> (cons. 

21/04/2025). 

Ashcom, Benjamin B., «Concerning “La mujer en habito de hombre” in 

the Comedia», Hispanic Review, 28/1 (1960), pp. 43-62. 

Beceiro Pita, Isabel; Franco Silva, Alfonso, «Cultura nobiliar y bibliotecas: 

cinco ejemplos, de las postrimerías del siglo XIV a mediados del siglo 

XVI», Historia. Instituciones. Documentos, XII (1986), pp. 277-350. URL: 

https://doi.org/10.4000/e-spania.25232
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_214


 
 

Nuria Aranda García 

 45 

<https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-

8ca91421a34a> (cons. 26/04/2025). 

Belianís de Grecia = Gallego García, Laura, Belianís de Grecia (Tercera y Quarta 

parte), de Jerónimo Fernández: edición y estudio, tesis doctoral, València, 

Universitat de València, 2013. 

Brandenberger, Tobías, «El episodio amazónico del Libro de Alexandre. 

Fondo, fuentes y figuración», Zeitschrift für Romanische Philologie, 110 

(1994), pp. 432-466. 

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro español (siglos 

XVI-XVII), Madrid, Revista de Occidente, 1955.  

Bueno Serrano, Ana Carmen (2007), Índice y estudio de motivos en los libros de 

caballerías castellanos (1508-1516), tesis doctoral, Zaragoza, Universi-

dad de Zaragoza, 2007. 

Caballero de la Fe = Corónica de don Mexiano de la Esperança, Caballero de la Fe, 

ed. Ana Martínez Muñoz, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 

2019. 

Cacho Blecua, Juan Manuel, «La iniciación caballeresca en el Amadís de 

Gaula», en Evolución narrativa e ideológica de la literatura caballeresca, ed. 

María Eugenia Lacarra, Bilbao, Universidad del País Vasco, 1991, pp. 

59-79. 

Campo, Victoria, «La Poncella de Francia: una versión castellana de la histo-

ria de Juana de Arco», en Actas do IV Congresso da Associação Hispânica 

de Literatura Medieval: (Lisboa, 1-5 Outubro 1991), coord. Aires A. Nas-

cimento y Cristina Almeida, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 361-

365. 

Campos García Rojas, Axayácatl, «El ciclo de Espejo de príncipes y caballeros 

(1555-1580-1587)», Edad de oro, 21 (2002), pp. 389-439. 

⎯, Espejo de príncipes y caballeros (Parte I) de Diego Ortúñez de Calahorra (Zara-

goza, Esteban de Nájera, 1555). Guía de lectura, Alcalá de Henares, Cen-

tro de Estudios Cervantinos, 2003. 

Carlier-Détienne, Jeannie, «Les Amazones font la guerre et l’amour», L’Et-

nographie, 76/81-82 (1980-1981), pp. 11-33. 

https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a
https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 46 

Casas Rigall, Juan, La materia de Troya en las letras romances del siglo XIII his-

pano, [Santiago de Compostela], Universidade de Santiago de Com-

postela, 1999.  

Cassagnes-Brouquet, Sophie, «Les Neuf Preuses, l’invention d’un nouveau 

thème iconographique dans le contexte de la Guerre de Cent ans», 

en Le genre face aux mutations, masculin et féminin, du Moyen Âge à nos jours, 

ed. Luc Capdevila, Sophie Cassagnes-Brouquet, Martine Cocaud, 

Dominique Godineau, François Rouquet y Jacqueline Sainclivier, 

Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2003. DOI : 

<https://doi.org/10.4000/books.pur.15907> (cons. 03/05/2025). 

⎯, Chevaleresses: une chevalerie au féminin, Paris, Perrin, 2013. 

Castellani, Marie-Madelaine, «Deux figures d’Amazones: Penthésilée dans 

Le Roman de Troie et Camille dans Le Roman d’Éneas», en Réalité et re-

présentations des Amazones, dir. Guyonne Le Duc, Paris, L’Harmattan, 

2008, pp. 273-286. 

CE = Bernal, Beatriz, Cristalián de España, ed. Enrique Suárez Figaredo, 

Etiópicas: Revista de Letras Renacentistas, 15 (2019). 

Coduras Bruna, María, «Por el nombre se conoce al hombre». Estudios de antropo-

nimia caballeresca, Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 

2015. 

Crónica troyana = Crónica troyana Juan de Burgos, 1490, ed. María Sanz Julián, 

Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2015. 

Cuesta Torre, María Luzdivina (2024), «La guerra de Troya en el Cancionero 

de Baena y sus conexiones historiográficas», Medievalia, 27(1) (2024), 

pp. 249–291. DOI: <https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644> 

(cons. 21/04/2025).  

⎯, «Héctor, Florestán y la cortesía en la batalla. El exemplum histórico tro-

yano en el Amadís», Revista de poética medieval, 39 (2025), pp. 73-106. 

DOI: <https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139> (cons. 

26/04/2025). 

Delpech, François, «La doncella guerrera: chansons, contes, rituels», en For-

mas breves del relato. Coloquio Casa de Velázquez-Departamento de Literatura 

https://doi.org/10.4000/books.pur.15907
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644
https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139


 
 

Nuria Aranda García 

 47 

Española de la Universidad de Zaragoza (Madrid, febrero de 1985), coord. 

Yves-René Fouquerne y Aurora Egido, Zaragoza/Madrid, Universi-

dad de Zaragoza/Casa de Velázquez, 1986, pp. 57-86. 

Eisenberg, Daniel; Marín Pina, M.ª Carmen, Bibliografía de los libros de caba-

llerías castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000. 

Enéas = Le Roman d’Enéas, ed. Aimé Petit, intr. y trad. Ana-María Holzba-

cher, pról. Carlos García Gual, Paris, Memini, 1999. 

Espejo de caballerías = López de Santa Catalina, Pedro, Espejo de caballerías 

(libro I), ed. Raúl Sánchez Espinosa, Alcalá de Henares, Instituto Uni-

versitario de Estudios Cervantinos, 2021. 

Fernández Valladares, Mercedes, «Biblioiconografía y literatura popular 

impresa: la ilustración de los pliegos sueltos burgaleses (o de babuines 

y estampas celestinescas)», eHumanista, 21 (2012), pp. 87-131. URL: 

<https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/se-

cure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/vo-

lume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf> (cons. 03/05/2025). 

Fraioli, Deborah, «L’image de Jeanne d’Arc: Que doit-elle au milieu litté-

raire et religieux de son temps?», en Jeanne d'Arc. Une époque, un rayon-

nement (Colloque d'histoire médiévale, Orléans Octobre 1979), Paris, CNRS, 

1982, pp. 191-196. 

Gagliardi, Donatella, Urdiendo ficciones: Beatriz Bernal, autora de caballerías en 

la España del XVI, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 

2010. 

Gallego García, Laura, «Dos modelos de virgo bellatrix en la Tercera y Cuarta 

Parte del Belianís de Grecia: la princesa Hermiliana y la reina Cenobia», 

en Líneas actuales de investigación literaria. Estudios de Literatura Hispánica, 

eds. Verónica Arenas Lozano et alii, València, Universitat de Valèn-

cia, 2004, pp. 73-80. 

General estoria = Alfonso X, General estoria. Primera parte. Vol. 2, Jueces [Con-

tinuación]. Reyes Primero. Reyes Segundo. Reyes Tercero, ed. Pedro Sánchez-

Prieto Borja, Madrid, Fundación José Antonio de Castro, 2009a. 

https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 48 

General estoria = Alfonso X, General estoria. Cuarta parte. Vol. 2. Aggeo. Zaca-

rías. Malaquías. Dario Idaspo. Xerses. Artaxerses. Sobdiano. Dario Noto. 

Artaxerses Assuero. Ester. Artaxerses Oco. Arsamo. Dario Arsamo. Alexan-

dre el Grand. Dario Arsamo-Alexandre el Grand-Tolomeo Sóter. Tolomeo Fi-

ladelfo. Tolomeo Evérgetes. Eclesiástico. Tolomeo Filopátor, Madrid, Funda-

ción José Antonio de Castro, 2009b. 

Gómez Redondo, Fernando, Historia de la prosa de los Reyes Católicos: el um-

bral del renacimiento, Madrid, Cátedra, 2012, vol. 2. 

González Doreste, Dulce María, «“Dames hardies et chevalereuses”: ama-

zonas, preuses y Juana de Arco en los tratados de Vies de Femmes Illustres 

(siglos XV y XVI)»¸ Revista Chilena de Estudios Medievales, 25 (2024), 

pp. 7-40. URL: <https://portalciencia.ull.es/documen-

tos/6786b7f1c037fb6ae2317cad> (cons. 26/04/2025).  

Griffin, Clive, «El inventario del almacén de libros del impresor Juan Cro-

mberger: Sevilla, 1540», en Libro antiguo español IV. Coleccionismo y bi-

bliotecas (siglos XV-XVIII), Salamanca, Universidad de Salamanca, 

1998, pp. 257-373. 

Gutiérrez Trápaga, Daniel, Rewritings, Sequels and Cycles in Sixteenth-Century 

Castilian Romances of Chivalry. «Aquella inacabable aventura», 

Woodbridge, Tamesis, 2017. 

Haro Cortés, Marta, «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y don-

cellas en el Amadís de Gaula»¸ en Literatura de caballerías y orígenes de la 

novela, ed. Rafael Beltrán, València, Prensas de la Universitat de 

València, 1998, pp. 181-218. 

Historia de la destrucción de Troya = Guido delle Colonne, Historia de la destruc-

ción de Troya, ed. Manuel A. Marcos Casquero, Madrid, Akal, 1996.  

Huchet, Jean-Charles, Le roman médiéval, París, Presses Universitaires de 

France, 1984. 

Infantes. Víctor, «La narración caballeresca breve»¸ en Evolución narrativa e 

ideológica de la literatura caballeresca, ed. M.ª Eugenia Lacarra, Bilbao, 

Servicio Editorial Universidad del País Vasco, 1991, pp. 165-182. 

https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad
https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad


 
 

Nuria Aranda García 

 49 

Irizarry, Estelle, «Echoes of the Amazon Myth in Medieval Spanish Liter-

ature», en Women in Hispanic Literature: icons and fallen idols, ed. Beth 

Miller, Berkeley, University of California Press, 1983, pp. 53-66. 

Lacarra, M.ª Jesús y Juan Manuel Cacho Blecua, Lo imaginario en la conquista 

de América, Zaragoza, Ediciones Oroel, 1990. 

Libro de Alexandre = Libro de Alexandre, ed. Jesús Cañas, Madrid, Cátedra, 

1988. 

Libro de las virtuosas e claras mugeres = Luna, Álvaro de, Libro de las virtuosas e 

claras mugeres, ed. Julio Vélez-Sainz, Madrid, Cátedra, 2009. 

Lissarrage, François y Pauline Schmitt-Pantel, «Amazones entre peur et 

rêve», en Réalité et représentations des Amazones, ed. Guyonne Leduc, 

Paris, L’Harmattan, 2008, pp. 43-63. 

Lobato Osorio, Lucila, «La Poncella de Francia: traslado del modelo de ca-

ballero literario a la figura femenina», en Actas del XIII Congreso Inter-

nacional Asociación Hispánica de Literatura Medieval (Valladolid, 15 a 19 de 

septiembre de 2009), ed. José Manuel Fradejas Rueda, Déborah Dietrick 

Smithbauer, Demetrio Martín Sanz y Mª Jesús Díez Garretas, Valla-

dolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010, 

pp. 1159-1168. 

Lucía Megías, José Manuel, Imprenta y libros de caballerías, Madrid, Ollero y 

Ramos, 2000. 

⎯, «Libros de caballerías castellanos: textos y contextos», Edad de Oro, 21 

(2002), pp. 9-60. 

Luis Jiménez, Isidro, «Las amazonas, un mito transatlántico», en «Posside 

sapientiam». Actas del VI Congreso Internacional Jóvenes Investigadores Siglo 

de Oro, JISO 2016, Pamplona, Servicio de Publicaciones de la Univer-

sidad de Navarra, 2017, pp. 133-141.  

Luna, Lola, Leyendo como una mujer la imagen de una mujer, Barcelona, Antro-

pos, 1996. 

Luna Mariscal, Karla Xiomara, Índice de motivos de las historias caballerescas 

breves, Vigo, Editorial Academia del Hispanismo, 2017. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 50 

Manzanilla Mancilla, Nashielli, «Construcción de la doncella guerrera en la 

Primera Parte del Florisel de Niquea», en Lisuarte de Grecia y sus libros: 500 

años, ed. Aurelio Gonźalez, Karla Xiomara Luna Mariscal y Axayácatl 

Campos García Rojas, México, El Colegio de México, 2017, pp. 227-

250. 

Marín Pina, M.ª Carmen, «Aproximación al tema de la “virgo bellatrix” en 

los libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

URL: <https://cvc.cervantes.es/literatura/criti-

con/PDF/045/045_083.pdf> (cons. 26/04/2025).  

⎯, «El personaje y la retórica del nombre propio en los libros de caballe-

rías españoles», Tropelías, 1 (1990), pp. 165-175. DOI: 

<https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.199012724> 

(cons. 26/04/2025). 

⎯, «Las doncellas andantes en los libros de caballerías: antecedentes y de-

limitación del tipo (I), en Actas del XI Congreso de Internacional de la 

Asociación Hispánica de Literatura Medieval (León, 20-24 de septiembre de 

2005), León, Universidad de León, 2007, vol. 2, pp. 817-825. 

⎯, «La mitología en los libros de caballerías: de la cita comparativa a la 

aventura mítico-caballeresca», en Il mondo caballeresco tra immagine e 

testo, ed. Claudia Demmatè, Trento, Università degli Studi di Trento, 

2010a, pp. 134-171. 

⎯, «La doncella andante en los libros de caballerías: la libertad imaginada 

(II)», eHumanista, 16 (2010b), pp. 221-239. URL: <https://www.ehu-

manista.ucsb.edu/volumes/16> (cons. 26/04/2025). 

Michael, Ian, The Treatment of Classical Material in the Libro de Alexandre, Man-

chester, Manchester University Press, 1970. 

Millán González, Silvia C. (2017a), Reinos de amazonas en la literatura española 

de la edad media y los siglos de oro. Arquetipos, género y alteridad, tesis doc-

toral, València, Universitat de València, 2017a.  

⎯, «Amazonas y lecturas de mujeres, entre la ficción y la moralidad: de la 

Silva de Mexía al Silves de la Selva y los Coloquios matrimoniales de Luján», 

https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.199012724
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16


 
 

Nuria Aranda García 

 51 

Tirant, 20 (2017b), 119-146. DOI: <https://doi.org/10.7203/ti-

rant.20.11234> (cons. 26/04/2025). 

Mujeres preclaras = Boccaccio, Giovanni, Mujeres preclaras, trad. Violeta Díaz-

Corralejo, Madrid, Cátedra, 2010. 

Ortiz-Hernán Pupareli, Elami, «El tema de la virgo bellatrix. La caballería 

femenina en algunos libros de caballerías», en Textos medievales: recur-

sos, pensamiento e influencia. Trabajos de las IX Jornadas Medievales, ed. 

Concepción Company, Aurelio González, Lillian von der Walde, Mé-

xico, El Colegio de México/Universidad Autónoma Metropoli-

tana/Universidad Nacional Autónoma de México, 2005, pp. 91-106. 

PdF = Poncella de Francia. La «historia» castellana de Juana de Arco, eds. Víctor 

Infantes y Victoria Campo, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana Ver-

vuert, 2006. 

Petit, Aimé, «La reine Camille dans le Roman d’Enéas», Les lettres romanes, 

36, 1 (1982a), pp. 5-40. 

⎯, «La reine Camille de l’Enéide au Roman d’Enéas», en Actes du Colloque sur 

l’épopée gréco-latine et ses prolongements européens, 8-9 décembre 1979, Paris, 

Les Belles Lettres, 1982b, pp. 153-166. 

⎯, «Le traitement courtois du thèmes des Amazones d’après trois romans 

antiques: Enéas, Troie et Alexandre»¸ Moyen Âge, 89/1 (1983), pp. 63-

84. 

Pichel Gotérrez, Ricardo, «La eclosión de la materia clásica en las letras 

peninsulares bajomedievales. Compilaciones troyanas no autóno-

mas», Scriptura, 23/24/25 (2016), pp. 155-176. DOI: 

<https://doi.org/10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06> (cons. 

26/04/2025). 

Piera, Montserrat, «Minerva y la reformulación de la masculinidad en Cris-

talián de España de Beatriz Bernal», Tirant, 13 (2010), pp. 73-88. DOI: 

<https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413> (cons. 26/04/2025). 

Piera, Montserrat; Shean, Jodi, «Gendering Action in Iberian Chivalric Ro-

mance»¸ Medieval Feminist Forum: A Journal of Gender and Sexuality, 45, 

https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 52 

2 (2009), pp. 85-109. DOI: <https://doi.org/10.7203/ti-

rant.13.3413> (cons. 26/04/2025). 

Ramos, Rafael, «El género del Amadís impreso: un intento de dignificación 

del discurso narrativo desde la óptica de la historiografía», Cesura. Ri-

vista, 4 (2025), pp. 29-60. URL: <https://www.ce-

sura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf> (cons. 26/04/2025). 

Romero Tabares, M.ª Isabel, La mujer casada y la amazona. Un modelo femenino 

renacentista en la obra de Pedro de Luján, Sevilla, Universidad de Sevilla, 

1998. 

Rucquoi, Adeline, «De Jeanne d’Arc à Isabelle la Catholique: l’image de la 

France en Castille au XVe siècle», Journal des Savants, 1-2 (1990), pp. 

155-174. 

Sales Dasí, Emilio José, La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, Alcalá 

de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2004. 

Salvo, Irene, «La matière de Troie dans les lettres hispaniques médiévales 

(XIIIe et XIVe siècles)», Troianalexandrina, 19 (2019), pp. 421-434. 

DOI : <https://doi.org/10.1484/J.TROIA.5.117054> (cons. 

26/04/2025).  

Sánchez Valat, Vanessa, «El triple duelo en La Poncella de Francia»¸ Tirant, 

15 (2012), pp. 155-170. DOI : <https://doi.org/10.7203/ti-

rant.15.2090> (cons. 26/04/2025). 

Sanz Julián, María, «Guido de Columna, Crónica troyana; Historia troyana», 

en Comedic: Catálogo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600, 

Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2019, [en línea]. DOI: 

<https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_90> (cons. 

21/04/2025). 

Sharrer, Harvey L., «Juan de Burgos: impresor y refundidor de libros ca-

ballerescos», en El libro antiguo español. Actas del Primer Coloquio Interna-

cional (Madrid, 18 al 20 de diciembre de 1986), ed. Pedro M. Cátedra y 

M.ª Luisa López-Vidriero, Salamanca, Universidad de Salamanca, 

1988, pp. 361-369. 

https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://doi.org/10.1484/J.TROIA.5.117054
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_90


 
 

Nuria Aranda García 

 53 

Silence = Cornualles, Heldris de, El Libro de Silence, trad. A. Benaim Larsy, 

Madrid, Siruela, 1986 

Sumas de historia troyana = Leomarte, Sumas de historia troyana, ed. Agapito 

Rey, Madrid, Centro de Estudios Históricos, 1932.  

Taufer, Alison Dale, From Amazon queen to female knight, the development of the 

woman warrior in the Amadis Cycle, Ann Arbor, University of California, 

1988. 

Troie = Sainte-Maure, Benôit, Le Roman de Troie, ed. Emmanuèle Baum-

gartner y Françoise Vielliard, [Paris], Librairie Générale Française, 

1998. 

Trujillo, Stefania, «Yo soy tú, y tú eres yo». Disfraz, metamorfosis y duplicación en 

los libros de caballerías de Feliciano de Silva, tesis doctoral, Zaragoza/Ve-

rona, Universidad de Zaragoza/Università di Verona, 2019. 

Vargas Martínez, Ana, La querella de las mujeres: Tratados hispánicos en defensa 

de las mujeres (siglo XV), Madrid, Fundamentos, 2016. 

Vega, Carlos Alberto, El transformismo religioso. La abnegación sexual de la mujer 

en la España medieval, Madrid, Editorial Pliegos, 2008. 

Whitenack, Judith, «Emphasis added: an introduction to Beatriz Bernal’s 

Don Cristalián de España», Monographic Review, 13 (1997), pp. 24-38. 

⎯, «Conversion to Christianity in the Spanish Romance of Chivalry, 1490-

1524», Journal of Hispanic Studies, 13/1 (1988), pp. 13-39. 

Zoppi, Federica, «Los motivos caballerescos en los libros de caballerías 

italianos de tradición española: teoría y práctica para la creación de 

una base de datos», Tirant, 26 (2023), pp. 209-225. DOI: 

<https://doi.org/10.7203/tirant.26.27876> (cons. 21/04/2025).  

https://doi.org/10.7203/tirant.26.27876


 



 

Sara Santa-Aguilar, «Una cala caballeresca en la novela pastoril: las mujeres armadas de las arcadias», 
Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 55-75.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1651- ISSN: 2284-2667. 
 
 55 

Una cala caballeresca en la novela pastoril:  
las mujeres armadas de las arcadias 

  
Sara Santa-Aguilar* 

(Università degli Studi di Milano) 
 

Abstract 
 

Como bien notó López Estrada (1974, 324-325), la novela pastoril no remplazó el gusto por la caballe-
resca, y son muchas las intersecciones y caminos de ida y vuelta entre los dos géneros que aún quedan 
por explorar. La virgo bellatrix es uno de estos temas compartidos. Este artículo propone un rastreo de 
este motivo en el corpus completo de novelas pastoriles escritas en lengua castellana (1559-1633). Par-
tiendo del estudio de Marín Pina (1989) sobre este personaje en los libros de caballerías, se analiza el 
tratamiento de las mujeres armadas en las novelas pastoriles, identificando coincidencias y nuevos desa-
rrollos del tópico que vienen a complementar el panorama de contaminaciones entre el modelo de la 
amazona y la doncella guerrera por necesidad. 
Palabras clave: virgo bellatrix, disfraz masculino, sexualización, roles de género, novela pastoril. 

 
As López Estrada (1974, 324-325) rightly noted, the pastoral novel did not replace the taste for the 
chivalric romance, and there are many intersections and back-and-forth paths between the two genres 
that remain to be explored. The virgo bellatrix is one of these common themes. This article traces this 
motif in the complete corpus of pastoral novels written in Spanish (1559-1633). Based on Marín Pina’s 
(1989) study of this character in the chivalric romances, this article proposes an analysis of the treatment 
of armed women in the pastoral novels, identifying coincidences and new developments of the motif 
that complete the panorama of contaminations between the model of the Amazon and the maiden who 
takes up arms out of necessity. 
Keywords: virgo bellatrix, male disguise, sexualization, gender roles, pastoral novel. 

 
 
 
 

§ 
 
 
 
 

 
* Este trabajo se enmarca en el proyecto NONARCADICS, financiado por el Ministerio de la Univer-
sidad y la Investigación MUR de Italia a través de las convocatorias PNRR - Young Researcher MSCA, 
que desarrollo actualmente en la Università degli Studi di Milano (ID: PNRR MSCA2024_0000005. 
CUP: G43C25000610001). Algunos avances de los análisis de los personajes aquí presentados han sido 
incluidos en Santa-Aguilar (2025). En esta ocasión, amplío esos análisis enfocándome en la mujer en 
armas y su relación con la configuración del género y el disfraz. 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1651


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 56 

La novela pastoril es, sin duda, uno de los géneros menos recorridos 

en el ámbito de los estudios sobre la literatura española de los Siglos de 

Oro. Según el análisis bibliográfico de Clea Gerber (2024, 177), solo el 3% 

de la producción académica sobre prosa de este período que vio la luz 

entre 2020 y 2023 versó sobre este género literario. Nótese, además, que 

la mayor parte de esta modesta cifra estuvo –y ha estado– dedicada a es-

casos picos de montaña, como La Galatea de Cervantes o La Arcadia de 

Lope de Vega, y se ha dejado de lado el análisis diacrónico de la evolución 

de un rico corpus ampliamente consumido en su tiempo de, al menos, 

veintitrés novelas de autores menos ilustres que el padre del caballero de 

la triste figura o el Fénix de los ingenios1. Más allá del interés por la crista-

lización y transformación de las fórmulas genéricas de la bucólica, el estu-

dio de este corpus resulta un campo fértil por la hibridez que reside en el 

corazón mismo de su estética, que se interseca con otras tradiciones, como 

la novela caballeresca, la bizantina, la novella italiana, la novela cortesana 

barroca y hasta la comedia lopesca en sus expresiones tardías. 

En lo que concierne al nexo entre novela caballeresca y pastoril, ad-

vertía acertadamente Francisco López Estrada (1974, 324-325) la necesi-

dad de ir más allá de la simplificación de ver la segunda como un género 

que sucede y remplaza el gusto por la primera sin considerar la convivencia 

entre ambos géneros y los caminos de ida y vuelta. De los episodios pas-

toriles presentes en el Amadís de Grecia (1530) y en el Florisel de Niquea 

(1532) se ocupó el mismo López Estrada (1974, 325-339). En esta misma 

línea Cravens (1976) analizó también el de Grecia, y Muguruza (1995) el 

Olivante de Laura (1564), recordando, además, que, aunque Feliciano de 

Silva puede ser considerado pionero en la propuesta de intersección entre 

el universo pastoril y el caballeresco con su Amadís de Grecia, ya desde el 

de Gaula (1508) o el Primaleón (1512) se pueden individuar tímidos rasgos 

bucólicos. Asimismo, José Julio Martín Romero (2009) ha centrado su 

 
1   Excluyendo las pastoriles «a lo divino». Véanse las propuestas de corpus de Avalle-Arce (1975), 
Castillo Martínez (2005) y Santa-Aguilar (2025, 21-25).  



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 57 

atención en la influencia de la pastoril en los libros de caballerías de la 

época de Felipe II. 

Por la otra cara de la moneda, a saber, el rastreo de los episodios 

caballerescos en la novela pastoril, Cristina Castillo Martínez (2015) ha ex-

plorado la transmisión del motivo de la fuente que prueba la lealtad de los 

amantes de La seconda parte di Platir (1560) a La Diana de Tejeda (1627). 

Pero mucho queda por hacer en esta dirección y no por falta de materiales. 

A manera de rápido esbozo introductorio de temas comunes, baste recor-

dar que la novela pastoril, desde su nacimiento hasta su ocaso, está poblada 

por sabias y magos. Felicia en el ciclo diáneo abre esta genealogía, que se 

va transformando con figuras más ambiguas como los magos Dardanio en 

La Arcadia de Lope (1598), Epidauro en Tragedias de Amor (1607) o el sabio 

Lucidoro en el segundo tomo de Esperanza engañada (1629). De la mano de 

tales personajes tampoco resultan ajenos a esta tradición los espacios ma-

ravillosos –donde estos tienen su morada– ni la intervención de objetos 

mágicos, como el anillo de la invisibilidad que complica la peripecia al final 

de Esperanza engañada o el espejo prodigioso que la resuelve en Los pastores 

del Betis (1633). Incluso escenas de moros encantados, desencantamientos 

y pócimas que blindan en combates contra fieras sierpes tienen cabida en 

la bucólica a través de las páginas del libro III de El premio de la constancia 

(1620). Y no escasean, desde el primer hasta los últimos ejemplares del 

género, las escenas de rescate de doncellas menesterosas a punto de ser 

agredidas por descomedidos maleantes (salvajes y gigantes incluidos). 

La primera escena de este último tipo aparece en la obra inaugural 

del género en lengua castellana, La Diana de Jorge de Montemayor (1559). 

Sin embargo, no se soluciona por la intervención de un caballero, sino de 

una dama andante, Felismena, quien da cuenta de los tres salvajes que pre-

tenden raptar y violar a las ninfas de la casta Diana en el libro II. Así abre 

la puerta a una genealogía de doncellas armadas de filiación caballeresca 

en las arcadias, de cuyo rastreo se encargará este estudio. 

De las tipologías de virgo bellatrix en la novela caballeresca se ha ocu-

pado en detalle María Carmen Marín Pina (1989). En su estudio discierne 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 58 

entre dos variantes: «la doncella guerrera, la doncella que por circunstancias 

diversas viste los hábitos de caballero y, encubriendo su propio sexo, prac-

tica accidentalmente la caballería, en oposición a la amazona, otro arquetipo 

de mujer belicosa, guerrera por naturaleza y educación e inicialmente an-

drófoba» (Marín Pina, 1989, 82). En su rastreo del desarrollo de este mo-

tivo en la tradición caballeresca, la crítica identifica la recurrencia de una 

estructura diegética de paso de la barbarie a la civilización en la historia de 

indómitas amazonas que terminan vencidas por el amor y las armas de los 

caballeros cristianos, como Calafia en Las Sergas de Esplandián (1510), Pin-

tiquinestra en el Lisuarte de Grecia (1514) o Pantasilea en el Don Silves de la 

Selva (1546). Por el lado de las doncellas guerreras, a pesar de las diferen-

cias entre ambos arquetipos, destaca el hecho de que terminan derrotadas 

por un varón, descubriendo su sexo y, por consiguiente, abandonando el 

disfraz y la identidad masculina en la que se enmarca el ejercicio de la 

fuerza, como es el caso de Florinda en el Platir (1633), vencida por Pelian-

dos. También Eleonora Stoppino (2022) se ha ocupado detenidamente del 

argumento, centrándose en el Orlando Furioso y su red de fuentes e inter-

textos. En su lúcido análisis del matrimonio por duelo, resalta cómo el 

mecanismo de vencimiento de la mujer guerrera, por un lado, es el ele-

mento que la «normaliza» feminizándola y haciéndola válida para las nup-

cias, siendo su destreza bélica una prueba que solo el varón más fuerte 

puede vencer (Stoppino, 2022, 18-57). En esta línea, comenta respecto al 

vencimiento de Bradamante en la obra de Ariosto: «At the ideological 

level, Bradamante’s defeat is central to the process of normalization: the 

woman warrior, defeated, becomes just a woman» (Stoppino, 2022, 29) y 

resalta que las derrotas de las damas «seem to represent the submission of 

the woman to the man, and to realize the male fantasy of domination sug-

gested so often in battles involving warrior women» (Stoppino, 2022, 31).   

El desarrollo de este motivo en la novela pastoril desde la aparición 

inaugural de Felismena resulta relevante no solo por sus posibilidades de 

arrojar nuevas luces sobre la historia de las intersecciones entre ambos 

géneros, sino porque amplía el abanico de contaminaciones y variaciones 



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 59 

en los arquetipos identificados por Marín Pina y las relaciones entre los 

sexos analizadas por Stoppino. 

Felismena es de los pocos personajes pastoriles que ha recibido aten-

ción crítica2. Más allá de la posible fuente bandelliana de su peripecia amo-

rosa3, es innegable que su destreza bélica, como eje de su caracterización, 

sumerge al lector de la primera novela pastoril española en un ritmo ágil, 

trepidante, en el que se aprecia sin duda esa estética caballeresca que, diría 

el ventero del Quijote, permite que se corten descomedidos gigantes «como 

si fueran hechos de habas» (Quijote, I, 32, 323). Así sale valientemente en 

defensa de las ninfas: 
 

Poniendo con gran presteza una aguda saeta en su arco, con tan grandísima 

fuerza y destreza la despidió que al uno de los salvajes se la dejó escondida en el 

duro pecho, de manera que la de amor que el corazón le traspasaba perdió su 

fuerza y el salvaje la vida a vueltas della. Y no fue perezosa en poner otra saeta 

en su arco ni menos diestra en tiralla, pues fue de manera que acabó con ella las 

pasiones enamoradas del segundo salvaje como las del primero había acabado. 

Y queriendo tirar al tercero, que en guarda de las tres ninfas estaba, no pudo tan 

presto hacello que él no se viniese a juntar con ella, queriéndole herir con su 

pesado alfanje. La hermosa pastora alzó el bastón y, como el golpe descargase 

sobre las barras del fino acero que tenía, el alfanje fue hecho dos pedazos y la 

hermosa pastora dio tan gran golpe con su bastón por encima de la cabeza que 

le hizo arrodillar y, apuntándole con la acerada punta a los ojos, con tan gran 

fuerza le apretó que por medio de los sesos se lo pasó a la otra parte; y el feroz 

salvaje, dando un espantable grito, cayó muerto en el suelo (Diana, II, 95). 

 

En principio Felismena entraría en el arquetipo de la doncella gue-

rrera, en cuanto enamorada que, tras ser olvidada por el inconstante don 

Felis, sale en su búsqueda disfrazada. Pero los matices no se hacen esperar. 

 
2 Su importancia en la novela de Montemayor ha sido resaltada, entre otros, por Bruno Damiani (1984, 
113), quien la considera «the prime mover of narrative» y hay un consenso crítico alrededor de su fun-
ción de deus ex machina (Orduna, 1982, 347; Brioso Sánchez y Brioso Santos, 1994, 82) que libra siempre 
a los inocentes de los peligros que los acechan. 
3  Se trata de la novella Nicuola innamorata di Lattanzio va a servirlo vestita di paggio, e dopo molti casi seco si 
marita, fuente propuesta por Menéndez Pelayo (1943, 272) que desarrolla en detalle Montero Delgado 
(1994). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 60 

Si el ejercicio de la violencia de Felismena se enmarca en el disfraz, es de 

notar que no se trata de un disfraz masculino (que sí asume en otras esce-

nas de su peripecia, cuando sirve a su amado bajo la identidad del paje 

Valerio): lo hace disfrazada de pastora. Varios rasgos habría que anotar de 

este disfraz. El primero es que, aunque el narrador y los demás personajes 

insistirán en toda la novela en que la dama está vestida «de pastora», sus 

indumentos no se corresponden con los de este tipo de personaje. Apa-

rece, más bien, como una suerte de amazona, equipada de arco, aljaba, 

flechas y acerado bastón. 

Más elementos contribuyen a la contaminación del modelo de don-

cella guerrera con la amazona en su caracterización. Aunque Felismena 

entra a la arcadia en ese traje por su conflicto amoroso, sus actividades en 

las armas no se deben a esta circunstancia. Es, como explicará más ade-

lante a los pastores, una mujer belicosa por naturaleza: su nacimiento está 

precedido por la maldición de Venus y el favor de Palas sobre el vientre 

de su madre gestante4: «parirás un hijo y una hija los más venturosos en 

las armas que hasta su tiempo haya habido» (Diana, II, 102), anuncia la 

diosa benefactora. Esta estructura no había sido ajena a la novela caballe-

resca. En efecto, se trata de la misma situación de Minerva en el Cristalián 

de España (1545), obra de Beatriz Bernal, publicada por primera vez catorce 

años antes de la de Montemayor. Como lo indica su nombre y luego lo 

explicará el mismo personaje a Cristalián, también sus destrezas guerreras 

vienen como don divino. El motivo es el mismo y bien podría haber ser-

vido de inspiración a Montemayor para vincular a su personaje con esta 

diosa y no con una Diana, como bien se podría esperar tanto de su atuendo 

en el contexto de la arcadia como de la protección que brinda a las castas 

ninfas de la virgen cazadora5.  

Sin embargo, sea o no sea esta la fuente de inspiración del portugués, 

más honda es la relación de su personaje con la diosa de la guerra y, de la 

mano de esta, los matices que aporta en el cruce entre los dos arquetipos 

 
4 Para las fuentes de esta construcción ver Castillo Martínez (2021, p. 267-268) 
5 Nótese también que el hecho de ser una doncella enamorada en busca de su don Felis la aleja del 
referente diáneo. Más aún, nunca es comparada con una Diana, sino con una Venus (II, 96). 



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 61 

de virgo bellatrix. Felismena inaugura la violencia legítima en los libros de 

pastores: aquella que viene a impedir que se consumen violencias ilegíti-

mas. Es, sin duda, una representante del orden del mundo de la sabia Fe-

licia, de la civilización, frente a la barbarie que implican los salvajes y sus 

intentos lascivos. En este punto es de recordar que, además de vincularse 

con la guerra, Palas es la protectora de la polis, del orden y de la ley. No es 

de extrañar, entonces, que la doncella de Montemayor termine siendo el 

brazo armado del universo de la sabia Felicia, lo que me ha llevado a pro-

poner leer su particular violentia, más bien, como el despliegue de una legí-

tima potestas, en cuanto mantenedora y garante de un orden establecido 

ante posibles amenazas6. 

Felismena no debe ser reducida a la civilización, como las amazonas, 

porque ella es su pilar fundamental. Su violencia no es una violencia mas-

culinizada. Por un lado, porque, como se señaló, no se ejerce desde el dis-

fraz de varón o la androfobia, sino desde un traje e identidad de mujer 

enamorada que no da lugar a confusiones sobre su sexo, ni siquiera con-

templada de lejos, como sí ocurre con tantas bellezas andróginas de la li-

teratura aurisecular7. Por otro lado, porque emana de una divinidad feme-

nina. Este aspecto constituye, a mi juicio, un punto de quiebre 

fundamental en los modelos de mujeres belicosas, único en lo que será el 

desarrollo de la novela pastoril. Al no ser una violencia masculinizada, no 

es necesario para la noción de «orden final» de la novela8 que el personaje 

se «feminice» en el contraste con un varón que la derrote.  Este aspecto 

 
6 Desarrollo esta idea en Santa-Aguilar (2025, 57-59).  
7 En el episodio de su aparición es evidente que se trata de una belleza femenina que no da lugar a dudas: 
«mas no tardó mucho que entre la espesura del bosque, junto a la fuente donde cantaban, salió una 
pastora de grande hermosura y disposición que los que la vieron quedaron admirados» (Diana, II, 94), y las 
ninfas favorecidas la equipara con Venus por su belleza: «Por cierto, hermosa pastora, si vos, según el 
ánimo y valentía que hoy mostrastes, no sois hija del fiero Marte, según la hermosura lo debéis ser de la 
deesa Venus » (Diana, II, 96). De este aspecto se ha encargado Orduna (1982, 349-350). 
8 Nótese que Felicia le da a Felismena ropas lujosas y joyas que corresponden a la rica cortesana que es 
e, innegablemente, hay un sentido de orden en ese cambio de vestimenta acorde con su estado. Sin 
embargo, al salir del templo, Felismena vuelve a su traje «de pastora» y es con tal atuendo que encuentra 
y salva a don Felis. La noción final de orden no reside en la feminización del personaje sino en que, 
como todos los cortesanos desdichados que entran a la arcadia, sea restituida a su lugar de proveniencia 
una vez resuelta su inquietud amorosa. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 62 

sale a la luz en su último combate con los tres caballeros que pretenden 

emboscar a don Felis en el libro VI: 
 

Ya el caballero solo tenía uno de los tres tendido en el suelo de un golpe de 

espada, con el cual le acabó la vida; pero los otros dos, que muy valientes eran, le traían 

ya tal que no se esperaba otra cosa sino la muerte. La pastora Felismena, que vio aquel 

caballero en tan gran peligro y que si no le socorriese no podía escapar con la vida, quiso 

poner la suya a riesgo de perdella por hacer lo que en aquel caso era obligada. Y 

poniendo una aguda saeta en su arco, dijo contra uno dellos: 

—Teneos afuera, caballeros, que no es de personas que deste nombre se precian 

aprovecharse de sus enemigos con ventaja tan conocida.  

Y apuntándole a la vista de la celada le acertó con tanta fuerza que, entrándole 

por entre los ojos, pasó a la otra parte, de manera que aquél vino muerto al suelo. 

Cuando el caballero solo vio muerto a uno de sus contrarios, arremetió al tercero con tanto 

esfuerzo como si entonces comenzara su batalla, pero Felismena le quitó de trabajo, poniendo 

otra flecha en su arco, con la cual, no parando en las armas, le entró por debajo de la tetilla 

izquierda y le atravesó el corazón, de manera que el caballero llevó el camino de sus compañeros 

(Diana, VII, 284, énfasis mío). 

 

Los paralelos con la escena del libro II de asesinato de los salvajes 

saltan a la vista en los tipos de muerte que imparte la doncella (atravesar 

corazones y ensartar sesos). La única ruptura que concede Montemayor a 

la simetría perfecta es el hecho de que don Felis mate al primero de los 

caballeros, con lo cual preserva el decorum de su personaje masculino, que, 

de lo contrario, terminaría él sí feminizado, completamente identificado 

con las ninfas del libro II en esta estructura9. Sin embargo, es evidente que 

la destreza bélica de Felismena supera con creces a la de su amado. Ella 

sola se encarga de los otros dos, como bien había podido encargarse de 

los tres descomunales salvajes sin recibir ni un rasguño (don Felis, por el 

contrario, queda herido de muerte). Más aún, le quita de las manos el ter-

cero a don Felis, sin que esto represente un problema para los roles de 

género de una novela donde la fuente principal de violencia y su legitimi-

dad es siempre femenina.  

 
9 Mujica (1986, 139) nota en el episodio un «unnatural reversal of sex roles». Sin embargo, la superioridad 
de Felismena no se presenta en la novela como algo problemático que tenga que ser solucionado. 



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 63 

Tanto en la Diana segunda de Alonso Pérez (1563) como en la Diana 

enamorada de Gil Polo (1564) volverán a aparecer mujeres de aljaba al hom-

bro, a medio camino entre la doncella guerrera que se encuentra en tales 

atuendos y lugares por giros inesperados de su peripecia y la inclinación 

natural de la amazona a las armas. Sin embargo, ni Stella en la obra de 

Pérez ni Clenarda en la de Gil Polo son mujeres que matan. Más aún, son 

ellas quienes se encuentran amenazadas de agresión sexual, la primera por 

el gigante Gorphorosto (Diana segunda, I, 126-129) y la segunda por el ma-

rinero Bartofano (Diana enamorada, I, 114). Sus armas no les sirven para 

defenderse ni para defender a los demás, nunca las usan, y toda la attrez-

zatura bélica solo cumple la función de erotizarlas. Este proceso es parti-

cularmente explícito en la obra de Pérez. Los atuendos de virgo bellatrix 

solo sirven para construir una belleza andrógina y describir, desde la mi-

rada masculina del deseo, el contorno de sus miembros ceñidos por tales 

indumentos en una huida tan hiperbólicamente sexualizada que deja para-

lizados a los dos enamorados en la deleitosa contemplación, impidiendo 

que salgan en defensa de quien, portando armas, no da muestras de valerse 

por sí misma, como sí lo haría la sin par Felismena de Montemayor10: 
 

Como vio la hermosa virgen al fiero Gorphorosto, que así este hombre bestial 

se llama, comenzó a huir con una increíble ligereza. Y viniendo a pasar por muy 

junto de donde nosotros estábamos, juzgamos o ser ninfa disfrazada en rostro de her-

moso niño o niño transformado en rostro de bella ninfa, porque ni su hábito era en todo de 

varón, ni del todo estaba conforme a mujer vestida. […] Traía un juboncico tan colorado, 

que no se puede creer si no que fue teñido con el chermes; y tan justo por la cintura 

y pecho, que parecía ser dotado de entendimiento para por ninguna vía querer 

apartarse de aquel gentil hermoso cuerpo […] El ventecico, movido con la pres-

teza de la ligera corrida, levantaba una delgada faldilla del mesmo color que el jubón. […] 

Íbanle sonando las flechas que dentro de un carcax de marfil que al izquierdo lado llevaba 

colgando. El arco que en la izquierda mano tenía, con tres flechas que en la derecha iban, le 

aligeraban y apresuraban la huida. 

 
10 El contraste es evidente, pues, como han destacado críticos como Flavia Gherardi (2018, 125, nota 
300) en su introducción, Gorphorosto es una figura que se emparenta con los salvajes de Montemayor. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 64 

Entrambos a dos, Partenio y yo, vimos a esta soberana virgen, y entrambos a 

dos quedamos presos de su graciosa vista, como después se vio, aunque no por 

entonces, y tan fuera de nosotros, que no tuvimos acuerdo para favorecerla ni librarla de 

aquel ferocísimo bruto que a las espaldas le iba, hasta que iba buen trecho, puesto que 

en muy breve tiempo de nosotros se habían alejado (Diana segunda, I, 126, énfasis 

mío). 

 

Fuera del ciclo diáneo, ni las pastoras ni las cortesanas abandonarán 

la posibilidad de ejercer la fuerza, pero una constante en estos episodios 

será su representación como acciones celosas, impulsivas y desordenadas. 

Se trata de violencias que, en su mayoría, no implican armas ni disfraces, 

sino manos y uñas, incluso veneno, en el peor de los casos, pero que, por 

lo general, acaban sin ninguna consecuencia significativa. Este fenómeno 

lo ilustra perfectamente la pastora Luceria en Desengaño de celos (1586), de 

Bartolomé López de Enciso, dejando clara la concepción misógina de la 

naturaleza femenina que se impone en los libros de pastores remplazando 

a la virgo bellatrix por la representación de una inferioridad mental (impul-

sividad) que se ve contenida en los límites de la inferioridad física de los 

personajes femeninos:  
 

Me pareció que en aquel instante gustara de dar la muerte al que la había escrito 

[la carta de rechazo y despedida de su amado], aunque yo la recibiera luego, que 

esto es propio en las mujeres, acelerarnos tanto que si pudiésemos ejecutar el rigor de nuestra 

furia haríamos grande daño (Desengaño, IV, fol. 209r, énfasis mío). 

 

En este panorama, no obstante, destacan como raros ejemplares tres 

casos de doncellas armadas que acaban con la vida de personajes masculi-

nos de manera certera y justificada: Fortuna en los Diez libros de Fortuna de 

Amor (1573), de Antonio de Lofraso, Marfisa en El pastor de Iberia (1591), 

de Bernardo de la Vega, y Celidaura en el segundo tomo de Esperanza en-

gañada (1629), de Manoel Fernándes Raya. En las tres se abandonan defi-

nitivamente los rasgos amazónicos que se manifestaban en las doncellas 

armadas del ciclo diáneo y están tan lejos del modelo inaugural de Felis-

mena como del de las celosas enamoradas en cuanto concierne al género, 



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 65 

al disfraz y su relación con el ejercicio, alcance y legitimidad del uso de la 

violencia física en un universo de agresiones mayoritariamente masculi-

nas11. 

A pesar de su nombre caballeresco, la menos heroica es Marfisa en 

El pastor de Iberia. Esta novela es una de las más violentas del corpus pas-

toril, no tanto por la cantidad de escenas sangrientas, sino por su gratuidad. 

En sus páginas se desencadena lo que podría denominarse una «comedia 

de asesinatos» en la que cada pastor enamorado mata a otro equivocándose 

sobre su identidad en una estructura de cambio de ropas y malentendidos 

que no se solucionan a tiempo. En esta serie de enredos, la pastora Mar-

fisa, enamorada de Filardo, cree que este ha sido asesinado y mata al pre-

sunto homicida. Su violencia, aunque atrapada en esta comedia de equivo-

caciones, está motivada dentro de una lógica vindicativa, pues supone estar 

acuchillando a quien asume que ha acuchillado a su pastor (nótese que es 

una acción retributiva y proporcional) dando pruebas de una inquebranta-

ble firmeza en una novela en la que las demás pastoras no relucen por esta 

característica. La venganza de Marfisa alcanza entonces una dignidad trá-

gica que el personaje asume conscientemente y que es la que la lleva a pasar 

del impulso a la consumación de su plan. Sin embargo, los actos de Mar-

fisa, paradójicamente, no cambian la caracterización de lo que ya se había 

venido cuajando en las obras de las últimas décadas del siglo XVI como 

«violencia femenina» ni los estereotipos de género asociados. Su venganza, 

por un lado, no se da en un heroico combate singular, sino que se ejerce 

sobre un desprevenido (rasgo que comparte con todos los asesinatos de la 

trama principal), pero, sobre todo, porque, aunque no se despliega desde 

el disfraz de varón, resulta masculinizada por la misma pastora que la 

enuncia como una contravención a su género. Dice así a Filardo, cuando 

aún no ha descubierto quién es: «la muerte que prometes dar a Lorino ya 

 
11 En la novela de Montemayor, cinco de los once actos violentos de la novela los lleva a cabo Felismena 
(el 45%), todos contra sujetos masculinos. En el corpus completo de novela pastoril, de trescientos 
cuarenta y siete acciones violentas, solo treinta y siete son llevadas a cabo por mujeres (el 10,6%), de las 
cuales solo dieciocho (5%) son contra personajes masculinos. Estos datos pueden ser consultados en 
Santa-Aguilar (2024). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 66 

la dio este brazo que, aunque femenil, ayudado de mi dolor se mostró varonil y 

robusto» (Pastor de Iberia, III, 239, énfasis mío).  

Más matices y riqueza argumental ofrecen Los Diez libros de Fortuna 

de Amor y Esperanza engañada, pues en ellas entrará en juego el disfraz de 

varón de la mujer que ejerce la fuerza, la segunda identidad que se cons-

truye a través de este, y los pasos necesarios para desandar dicho camino 

en unas estructuras de roles fijos de galanes y damas que no admitirán por 

mucho tiempo la trasgresión. 

En Los diez libros, Fortuna (homónima de la hija de Amadís de Grecia) 

es una pastora «al uso». Es una doncella ocupada en sus amores y buena 

fama, totalmente ajena al mundo bélico. No aparece engrandecida con el 

favor de ninguna divinidad, no es una noble dama que haya tenido acceso 

privilegiado a las armas, ni una virgen cazadora. La protagonista de la obra 

de Lofraso goza de un amor correspondido con el pastor Frexano, que, 

sin embargo, se verá estorbado por una serie de impedimentos, entre ellos, 

el consuetudinario matrimonio forzado que amenaza a la pastora. En este 

punto es ella quien toma la determinación de dejar las lágrimas y lamentos 

bucólicos, y propone a su amado un giro inusitado en la novela pastoril12: 

que le traiga ropas de hombre y salgan juntos de la arcadia, ubicada en 

Cerdeña en esta obra, hacia la península Ibérica, y allí contraigan el deseado 

matrimonio. Sin embargo, las contrariedades no cesan de acechar a los 

enamorados: la nave en la que huyen es asaltada por veinte naves turcas y 

los dos pastores se ven involucrados, de repente, en una batalla naval en 

la que, a pesar de la desproporción de fuerzas, salen vencedores los cris-

tianos, sin contar a un solo muerto entre los suyos, gracias al favor de la 

Virgen contra una alteridad religiosa que se presenta como «perros carni-

ceros», «infiel canalla estraña», etc. (Diez libros, V, 261-268), y cuya sangre 

corre hiperbólicamente dejando enrojecidas las aguas del Mediterráneo.  

En este episodio, Fortuna empuña su cayado pastoril y empieza a 

derribar turcos, como los demás cristianos, con inusitada valentía, destreza 

 
12 Nótese que hay una inversión en la estructura que siguen las tramas pastoriles y las tramas cortesanas 
en este género literario, pues son los cortesanos quienes migran desesperados a la arcadia, y allí encuen-
tran solución a sus desdichas.  



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 67 

y fuerza física. Varios elementos, sin embargo, distancian el éxito Fortuna 

del modelo de Felismena abriendo una vía intermedia en la que la violencia 

femenina, legítima y certera, cuando se admite, va a implicar necesaria-

mente una masculinización problemática que se resuelve rápidamente en 

el contraste con una violencia auténticamente masculina que la supera con 

creces. Lofraso acude al motivo de la mujer vestida de hombre (el motivo 

K521.4.1.1 del índice de Thompson) y es desde el disfraz que Fortuna 

ejerce la fuerza. El travestimiento, como bien notó Cull (1989, 327), de-

termina los códigos de acción, tanto así, que la voz poética épica en la que 

se transforma el narrador en este episodio elige referir sus violencias atri-

buyéndole el género masculino y el nombre de hombre (Beliseo) bajo el 

cual oculta su identidad: 
 

Cosa es de notar lo de Beliseo 

cuán animoso se mostró aquel día, 

en l’orlo de la nave allí le veo, 

defendiéndose con gran valentía; 

entre pastores no lo hay ni creo 

tan valiente como allí parecía, 

que con solo en sus manos un cayado 

a golpes muchos turcos ha derribado 

 

No menos se mostraba su Frexano 

¿qué se puede escribir de sus hazañas?, 

con sola media pica en su mano 

traspasó a muchos moros las entrañas (Diez libros, IV, 266-267). 

 

Nótese que no es Fortuna quien derriba turcos, es Beliseo. Sin em-

bargo, el personaje no se termina de masculinizar como agente de la vio-

lencia legítima y sus hazañas sangrientas tienen un carácter diferencial 

frente a las de Frexano, con las que aparecen inmediatamente contrasta-

das.  En primer lugar, es de notar que Fortuna no usa un arma como tal, 

sino que instrumentaliza su cayado. Por otro lado, tampoco se dice explí-

citamente que mate: sus agresiones se quedan en un ambiguo «derribar», 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 68 

mientras que su enamorado, empuñando media pica, aparece como agente 

sin matices de un hiperbólico esparcimiento de vísceras ajenas. 

Por la misma senda de la mujer disfrazada de hombre en peripecias 

marinas y lides contra musulmanes volverá a transitar en 1629 Manoel 

Fernándes Raya. El arco temporal que separa a este autor de Lofraso su-

pera el medio siglo, y, sin embargo, hay varios puntos de contacto signifi-

cativos. A esta arcadia tardía llega la cortesana Pinarda en una situación 

que se corresponde con la que lleva a Fortuna y a Frexano a embarcarse: 

se disfraza de varón para huir con su enamorado de un matrimonio con-

certado. Sin embargo, no será Pinarda la dama armada de este libro, sino 

un personaje de una historia que cuenta para entretener a los pastores. La 

mujer guerrera y sus violencias se han desplazado en esta obra desde un 

papel protagónico (Felismena, Fortuna, Marfisa) a uno que no solo es se-

cundario, sino que es la ficción que narra un personaje secundario para 

divertir. 

Pinarda cuenta la historia de Celidaura y don Felipe, una vez más, 

dos enamorados. Don Felipe mata a un rival que resulta ser un caballero 

principal y, para evitar las consecuencias, huye a Orán. Celidaura, enton-

ces, toma la determinación de vestirse de caballero para ir en busca de su 

amado, pero la nave en la que se embarca, como la de la obra de Lofraso, 

se ve envuelta en una batalla naval. Al igual que Fortuna, la disfrazada de 

Fernándes Raya muestra en el enfrentamiento una valía y destreza bélicas 

ajenas a la que había sido su caracterización anterior de doncella enamo-

rada sin antecedentes guerreros. En este caso, esta figura sí toma armas 

propiamente dichas, pues está disfrazada específicamente de soldado (es 

decir, en este caso se trata del motivo K1837.6 del índice de Thompson); 

en concreto empuña un montante, y no solo no es opacada por el desem-

peño de los personajes masculinos, sino que los lidera en la batalla: «hizo 

tan horrendo estrago que en ella fundaban los cristianos el medio de su 

buen suceso» (Esperanza segunda, II, fol. 69r).  

Sin embargo, la desigualdad de fuerzas entre musulmanes y cristianos 

se impone, trayendo, como consecuencia lógica, la derrota de los últimos. 



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 69 

En este contexto, la peripecia de disfraces e identidades trocadas continúa. 

Celidaura, considerada el más valiente de los soldados, es llevada al sultán, 

y la hija de este, Tarifa, se enamora de ella creyéndola un deslumbrante 

caballero cristiano –estructura tópica que Marín Pina (1989) individúa 

también en su estudio de las virgo bellatrix caballerescas, como Florinda en 

el Platir o Minerva en el Cristalián. Allí se las arregla para dar largas a la 

bella mora y lograr el rescate de su don Felipe, quien también había caído 

cautivo en otra batalla, hasta que el enredo del amor de Tarifa exige un 

desenlace que se pacta en términos de una justa con los pretendientes, en 

la que quien lograra derrotar a Celidaura (Celio) resultaría merecedor de la 

mano de la bella musulmana. Esta resolución es maquinada por la misma 

Tarifa, quien, convencida de la destreza bélica de su «soldado», ve en esta 

condición asegurado el cumplimiento de sus deseos.  

Dado el desarrollo de la batalla naval, nada impediría que Celidaura 

tomara una vez más las armas y saliera vencedora. De todos modos, ya se 

había destacado como el cristiano más valiente, cuya derrota y prisión se 

había debido únicamente a una superioridad numérica que ahora queda 

excluida de las «reglas del juego». Sin embargo, no lo hace y pide a don 

Felipe, a quien aún no ha descubierto su identidad, que se haga pasar por 

ella, o, más bien, por su identidad de «Celio», y se enfrente él a los preten-

dientes13. Como es de esperar, don Felipe accede, vence, y entonces Ce-

lidaura hace caer todo el teatro de máscaras y compone el final feliz de su 

unión con don Felipe y de Tarifa con el más fuerte de los musulmanes, 

Ferrú Arraéz, con quien su padre ya tenía planeado casarla.  

Esta estructura, evidentemente, no es la del matrimonio por duelo de 

la mujer belicosa que analiza Stoppino (2022, 18-57), pero sí acaba en el 

mismo mecanismo de feminización de quien antes se mostrara invencible 

con las armas. Celidaura no se batiría con sus pretendientes en esta trama 

 
13 Es de notar que Celidaura, haciéndose pasar por Celio ante su don Felipe, le dice: «Pues sabe, esfor-
zado don Felipe, que desde Argel salí a Orán solo a buscarte por la fama de tu invencible brazo, no para 
batallar contigo, que yo me conozco inferior a tus fuerzas, mas para pedirte mercedes» (Esperanza segunda, II, 
fol. 75r, énfasis mío).  



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 70 

de enredos, sino asumiendo un rol de pretendiente (de Tarifa).  Sin em-

bargo, lo fundamental, a mi juicio, es que, al no tratarse de una dama de 

naturaleza guerrera, de una amazona, su feminización no ocurre en la lucha 

contra el amado, sino que se da antes, frente al amado. En ausencia de don 

Felipe, puede ser el más valiente de los soldados; en presencia del mismo, 

solo puede ser una frágil doncella al uso que no puede tomar las armas ni 

siquiera contra quienes son inferiores a él.  

El giro del personaje de Celidaura en el desenlace de la narración es 

interesante, pues, en cierto sentido, es una vuelta al esquema de For-

tuna/Beliseo, del que parecía distanciarse liderando la contienda naval. La 

«des-masculinización» en este caso es operada también desde el contraste 

con el amado. La única diferencia es que su cumplimiento se dilata en la 

peripecia. La fuerza de Celidaura solo ha podido sobresalir en un contexto 

donde la violencia masculina es ejercida o por el enemigo o por una masa 

anónima positiva: «los soldados cristianos». Sin embargo, con don Felipe 

en escena, esto no puede seguir siendo así, y, para alcanzar el final feliz 

con su enamorado, Celidaura tiene que volver al rol de la dama dejando al 

galán la gloria bélica.  

El desarrollo de la virgo bellatrix en la novela pastoril abre un amplio 

abanico de posibilidades en el que la relación entre identidad y disfraz re-

sulta vertebrante. La ateneica violencia femenina superior a la de cualquier 

hombre –amado incluido– garante del orden y la civilización encarnada en 

Felismena brilla con luz única y propia en el desarrollo del motivo. En 

contravía de esta propuesta cuaja un modelo anticaballeresco en el que las 

armas en cuerpos de mujer pierden su fuerza e incluso la posibilidad de 

dotar de autonomía a las bellas portadoras, y pasan a ser únicamente un 

elemento hipersexualizador en las dos primeras continuaciones del ciclo 

diáneo14.  

Por otro lado, es de señalar que el ocultamiento del sexo femenino 

como condición de posibilidad del movimiento que señala Marín Pina 

 
14 No me he ocupado de la tercera Diana de Tejeda (1629), donde vuelve a intervenir la sin par Felismena, 
porque sus actuaciones son un calco de las que tenía en la obra de Montemayor, y poco aporta para el 
rastreo del desarrollo del motivo.  



 
 

Sara Santa-Aguilar 

 71 

(1989) en la caballeresca solo se entiende en contextos urbanos en los que 

las doncellas no circulan libremente. En la pastoril temprana se abre en-

tonces una grieta entre el mundo cortesano referido y el pastoril, donde 

las doncellas van libremente con sus ovejas por los campos. Este condi-

cionante espacial de la identidad y del disfraz se ve claramente en el per-

sonaje de Felismena: paje Valerio en la urbe y deslumbrante mujer armada 

en la arcadia. En general, la convención se mantiene, pero la pastoril va 

cambiando y el espacio arcádico va siendo poco a poco fagocitado por las 

dinámicas cortesanas. Lofraso da un paso de gigante en esta dirección. En 

su novela, la obsesión por la honra, entendida como consideración pú-

blica, rige las dinámicas de la arcadia, y no es de extrañar entonces que la 

pastora protagonista deba vestirse de pastor para huir de su casa15. Sin 

embargo, en el desarrollo del género, la ficción pastoril en la que se en-

mascaran historias cortesanas va dejando caer el disfraz de la convención 

bucólica. No habrá más lugar para amazonas y en las dinámicas urbanas 

en las que se disuelve el género se impondrá el travestismo funcional de la 

doncella guerrera o simplemente fugitiva. 

De la mano de esta necesidad de enmascarar la propia identidad en 

el disfraz masculino, es de notar que en la pastoril se repiten los esquemas 

de «desmasculinización» de la dama disfrazada frente al amado estudiados 

por Stoppino (2022). Sin embargo, el desarrollo pastoril de estas doncellas 

armadas (Fortuna en la obra de Lofraso y Celidaura en la de Fernándes 

Raya) no las lleva a enfrentarse nunca con sus prometidos / amados / 

futuros esposos, con lo cual se abre una variante en el tratamiento de este 

proceso: la «desmasculinización» inmediata de la mujer disfrazada de va-

rón ya no contra, sino simplemente en presencia de sus amados.  El cho-

que con la pareja no resulta funcional en estos desarrollos diegéticos. Más 

 
15 Cincuenta y cuatro veces aparece el término «honra» y una «honor» en la obra de Lofraso. Aunque 
Mujica (1986, 117-119) ve una preocupación por el tema del honor en la obra de Montemayor, es de 
notar que en esta es sinónimo de virginidad, no de la consideración social que tanto preocupa a los 
pastores de Lofraso. Nótese también que en Montemayor ya aparecía el travestimiento en la arcadia en 
el enredo amoroso de Alanio-Ismenia-Selvagia, pero este se daba en medio de una broma –lúcidamente 
analizada por Cesáreo Bandera (2005, 172-179) desde el deseo mimético de Girard–, mas no como 
identidad que preserva y abre la posibilidad del desplazamiento en un universo obsesionado por la honra. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 72 

aún, su triunfo bélico en presencia del amado empieza a ser un elemento 

amenazante que se elude destacando que, a pesar de la destreza que pue-

den mostrar estas mujeres disfrazadas en las peripecias violentas, siempre 

dejarán a ellos la palma en el campo de batalla.  

 

 

 

 

 

§ 
 

 

 

 

 

Bibliografía citada 

 

 

Avalle-Arce, Juan Bautista, La novela pastoril española, Madrid, Istmo, 1975. 

Bandera, Cesáreo, «Monda y desnuda»: la humilde historia de don Quijote, Ma-

drid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert, 2005. 

Brioso Sánchez, Máximo y Brioso Santos, Héctor, «Observaciones sobre 

el episodio de los salvajes en La Diana de Montemayor», Trivium, 6 

(1994), pp. 77-108. 

Castillo Martínez, Cristina, «El episodio de “Il fonte della prova degli leali 

amanti”, de La seconda parte di Platir (1560) y sus posibles reelabora-

ciones castellanas», Historias Fingidas, 3 (2015), pp. 171-187. DOI: 

<https://doi.org/10.13136/2284-2667/28>. (cons. 22/06/2025). 

—, Antología de libros de pastores, Alcalá de Henares, Centro de Estudios 

Cervantinos, 2005. 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/28


 
 

Sara Santa-Aguilar 

 73 

—, «La Diana de Montemayor: un tramo de un largo camino», Diablotexto 

digital, 9 (2021), pp. 260-281. DOI: <https://doi.org/10.7203/dia-

blotexto.9.20744> (cons. 22/06/2025). 

Cravens, Sidney, Feliciano de Silva y los antecedentes de la novela pastoril en sus 

libros de caballerías, Estudios de Hipanófila, Valencia, Chapel Hill, 

1976.  

Cull, John T., «Androginity in the Spanish Pastoral Novels», Hispanic Re-

view, 57 (1989), pp. 317-334. 

Damiani, Bruno, Jorge de Montemayor, Roma, Bulzoni, 1984. 

Desengaño = López de Enciso, Bartolomé, Desengaño de celos, Madrid, Fran-

cisco Sánchez, 1586. Ejemplar de la Biblioteca Nacional de España 

U/2940. 

Diana = Montemayor, Jorge de, La Diana, ed. Juan Montero, Barcelona, 

Crítica, 1996. 

Diana enamorada = Gil Polo, Gaspar, Diana enamorada, ed. Francisco López 

Estrada, Madrid, Castalia, 1988. 

Diana segunda = Pérez, Alonso, Los ocho libros de la segunda parte de la Diana 

de Jorge de Montemayor, ed. Flavia Gherardi, Salamanca, Ediciones Uni-

versidad de Salamanca, 2018. 

Diez libros = Lofraso, Antonio de, Los diez libros de Fortuna de Amor, ed. 

Marta Galiñanes Gallén, Roma, Aracne, 2014. 

Esperanza segunda = Fernándes Raya, Manoel, Segunda parte de la Esperança 

engañada, Coimbra, Nicolao Carualho, 1629. Ejemplar de la Biblioteca 

Nacional de España R/6965. 

Gerber, Clea, «Los estudios sobre prosa del Siglo de Oro: 2020-2023», Au-

rea Litterae Ovetenses: Actas del XIII Congreso de la AISO, ed. Emilio 

Martínez Mata, María Fernández Ferreiro y María Álvarez Álvarez, 

Oviedo, Universidad de Oviedo, 2024, pp. 173-216. 

Gherardi, Flavia, «Introducción», en Los ocho libros de la segunda parte de la 

Diana de Jorge de Montemayor, ed. Flavia Gherardi, Salamanca, Edicio-

nes Universidad de Salamanca, 2018. 

https://doi.org/10.7203/diablotexto.9.20744
https://doi.org/10.7203/diablotexto.9.20744


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 74 

López Estrada, Francisco, Los libros de pastores en la literatura española: la órbita 

previa, Madrid, Gredos, 1974 

Marín Pina, María Carmen, «Aproximación al tema de la “virgo bellatrix” 

en los libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

Martín Romero, José Julio, «La temática pastoril en los libros de caballerías 

de la época de Felipe II», Nueva revista de filología hispánica, 57/2 (2009), 

pp. 563-605. DOI: <https://doi.org/10.24201/nrfh.v57i2.2425> 

(cons. 22/06/2025). 

Menéndez Pelayo, Marcelino, Orígenes de la novela, Madrid, CSIC, 1943. 

Montero Delgado, Juan, «¿Mató Montemayor a Celia?: La histora de Fe-

lismena a la luz de sus fuentes», Hommage à Robert Jammes, ed. Francis 

Cerdán, Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 1994. 

Muguruza, María Isabel, «El pastor en los libros de caballerías: el caso del 

Olivante de Laura, de Antonio de Torquemada», Cuadernos de investiga-

ción de literatura hispánica, 20 (1995), pp. 197-216. 

Mujica, Bárbara, Iberian Pastoral Characters, Potomac, Scripta Humanistica, 

1986.  

Orduna, Lilia F. de, «El personaje de Felismena en Los siete libros de La 

Diana», Actas del Cuarto Congreso de la Asociación Internacional de Hispa-

nistas, Salamanca, Universidad de Salamanca, 1982, pp. 347-354. 

Pastor de Iberia = Vega, Bernardo de la, El pastor de Iberia, ed. Ignacio García 

Aguilar, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert, 2017. 

Quijote = Cervantes Saavedra, Miguel de, Don Quijote de la Mancha, edición 

del IV centenario, ed. Francisco Rico, San Pablo, Real Academia Es-

pañola/Asociación de Academias de la Lengua Española/Alfaguara, 

2004. 

Santa-Aguilar, Sara, «VIOLENDINGS Violent actions contained in pas-

toral novels written in Spanish (1559-1633)», UNIMI, Dataverse, 

2024. DOI: <https://doi.org/10.13130/RD_UNIMI/PO9DEE> 

(cons. 22/06/2025). 

—, Libros de no poco sobresalto: la economía de la violencia en la novela pastoril 

española, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert, 2025. 

https://doi.org/10.24201/nrfh.v57i2.2425
https://doi.org/10.13130/RD_UNIMI/PO9DEE


 
 

Sara Santa-Aguilar 

 75 

Stoppino, Eleonora, Genealogies of Fiction: Women Warriors and the Dynastic 

Imagination in the Orlando Furioso, New York, Fordham University 

Press, 2022.  

Thompson, Stith, Motif-Index of Folk Literature, Bloomington/London, In-

diana University Press, 1955-1958. 

 



 



 

Almudena Izquierdo Andreu, «La mujer diablo en la narrativa caballeresca: aproximación y variaciones», 
Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 77-108.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678 - ISSN: 2284-2667. 
 

 77 

La mujer diablo en la narrativa caballeresca:  
aproximación y variaciones 

 

Almudena Izquierdo Andreu * 
(Universidad de Salamanca-IEMYRhd) 

 
Abstract 

 
Este artículo se centra en la figura de la mujer diablo en la literatura caballeresca castellana medieval. Se 
sintetizan los orígenes y desarrollo medievales de la mujer como disfraz demoníaco que tienta y atrae a 
los hombres mediante el atractivo erótico, y se examinan tres textos: el Libro del caballero Zifar, el Tristán 
de Leonís y el Amadís de Gaula, que se sitúan en una etapa previa al surgimiento del libro de caballerías 
castellano. Por último, se plantea la posibilidad de si la figura de la mujer diablo ha sobrevivido en el 
libro de caballerías castellano o si ha desaparecido frente a otros tipos femeninos situados también al 
margen de la sociedad. 
Palabras clave: mujer, diablo, caballeresca, literatura, Edad Media. 
 
This article focuses on the depiction of the female devil in medieval Castilian chivalric literature. Syn-
thesising the medieval origins and development of women as a demonic disguises that tempts and at-
tracts men through its erotic appeal, it examines three texts situated in a stage prior to the development 
of the Castilian chivalric romances: Libro del caballero Zifar, Tristán de Leonís and Amadís de Gaula. Finally, 
it considers whether the figure of the female devil survived in the Castilian chivalric romances, or 
whether it disappeared in the face of other female types also situated on the margins of society. 
Keywords: woman, devil, chivalry, literature, Middle Age. 

 
 
 
 

§ 
 

 
 
 
 
 
 

 
* Este trabajo se vincula a los objetivos del contrato postdoctoral propio de la USAL. Programa IIa (Ref. 
POSDOC2023_A_USAL32) del proyecto «El legado historiográfico de Alfonso X (II): fuentes, influen-
cias y lecturas (LEHIAL II)», ref. PID2021-127417NB-I00 (IP: Francisco Bautista Pérez), financiado 
por el Ministerio de Ciencia e Innovación y al grupo de investigación «Sociedad y literatura entre la Edad 
Media y el Renacimiento» (Ref. UCM 941032) de la Universidad Complutense de Madrid. 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 78 

1. Introducción 
 
La figura del diablo es una constante a lo largo de la prosa de ficción 

medieval y, por extensión, en la narrativa caballeresca. De forma general, 
se produce una identificación del ente demoniaco con el enemigo natural 
al que debe enfrentarse el caballero. Esto se debe a un proceso de afirma-
ción cultural en el que el héroe encarna una serie de valores cristianos, lo 
que provoca que los seres demoniacos representen, de manera simbólica, 
una forma de antagonistas en las obras. Así, los diablos cumplen con una 
función sociológica de adversarios al no existir como una realidad ontoló-
gica sino psicosocial, es decir, se convierten en los oponentes que han trai-
cionado los valores cristianos o que se han desajustado respecto de la 
norma y viven al margen de la sociedad1. En este punto, entra en juego la 
posibilidad de la variación del aspecto físico del diablo, que cambia a vo-
luntad. Esto se debe a su capacidad para tentar y seducir al hombre, para 
lo que se basa en su carácter proteico, por lo que consigue tomar las apa-
riencias más variopintas para conseguir su objetivo de agente de seduc-
ción. La apariencia de hermosa dueña y doncella es uno de sus favoritos, 
dado que le permite tentar al caballero a partir de la seducción erótica 
aprovechando los momentos de debilidad (Carmona, 2003, 28).  

Por todo ello, a lo largo de este trabajo, pretendo analizar la figura de 
la mujer diablo en la narrativa caballeresca medieval. No se trata de un tipo 
misterioso, pues desde inicios de la Edad Media ya se identifica la figura 
del diablo con la fémina, en concreto, a través de la mujer tentadora. Sin 
embargo, me interesa ver aquí la ligazón que puede plantearse con el 
mundo demoníaco o, si es posible, la consideración de estas mujeres como 
«diablos», incluso por las artes que emplean. La clave está en analizar estas 
figuras femeninas que se consideran corruptoras de los hombres y se rela-
cionan con una naturaleza demoniaca, aunque sea simplemente de forma 
figurada (una mención o un recuerdo). Para ello, tras un breve panorama 
cultural de la mujer diablo en la literatura medieval, se examinan las esce-
nas de los demonios tentadores en el Libro del Caballero Zifar (en adelante 

 
1 La figura del diablo se desarrolla con intensidad en la Edad Media para pasar de una idea metafórica a 
una bestia inmunda con una representación figurativa detallada que encarnaba el pecado como sintetiza 
Muchembled (2004, 21-51) y Russell (1984, 209-212). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 79 

LCZ), que se corresponden con los episodios del Caballero Atrevido y de 
Roboán; tres pasajes de la leyenda de Tristán, con atención a la versión del 
Tristán de Leonís (1501), y una escena del Libro I del Amadís de Gaula, antes 
de apuntar brevemente el desarrollo del tipo en el libro de caballerías. La 
intención es mantener el enfoque en una temporalidad medieval para sen-
tar las bases sobre las que se desarrolla esta figura en el libro de caballerías 
y reflexionar sobre los cambios producidos. 

Antes de analizar los pasajes seleccionados, debemos partir de la con-
sideración de la mujer en la Baja Edad Media y su vinculación con el 
mundo del engaño, la corrupción y, por extensión, el hecho de conside-
rarse una máscara demoniaca. Durante la Edad Media se esgrimieron di-
versos argumentos de origen fisiológico, filosófico y jurídico para 
defender la demonización de la mujer. De hecho, la máxima aristotélica 
proclama a la mujer como ser imperfecto e inferior al hombre; del mismo 
modo, el ascetismo cristiano (defendido por Tertuliano) consideraba al 
cuerpo femenino un símbolo del mal, lo que permitió difundir una imagen 
de la mujer como ser peligroso (Paz Torres, 2015, 326). A ello se suman 
las opiniones de los Padres de la Iglesia como San Juan Crisóstomo, San 
Antonino o San Jerónimo para quienes la mujer es la fuente de todo pe-
cado (González, 1991, 30). 

A la hora de hablar de la mujer diablo, esta se identifica con la figura 
del súcubo en la que Satán adopta la apariencia de una mujer hermosa; por 
lo tanto, se trata del propio demonio metamorfoseado. La asociación de 
la imagen de mujer se relaciona con la debilidad de su sexo, frente al hom-
bre. La mayor ligazón del diablo con el cuerpo femenino se debe a la pro-
yección de las féminas con la imagen libertina y sensual, junto con su 
debilidad frente a las seducciones infernales, lo que las hace fáciles presas 
de la lujuria (Ortiz, 2022, 51). Entre sus representaciones más populares, 
se halla la lucha del hombre contra el mal, simbolizado en una mujer (ima-
gen de origen bíblico), como se aprecia en las representaciones de la ser-
piente tentadora. Entre las escenas más habituales se cuelan las Tentaciones 
de San Antonio, obra de San Atanasio originaria del siglo IV y que, poste-
riormente en el siglo XIV, alcanza su forma definitiva y pasa al imaginario 
colectivo artístico. Precisamente, una de las tentaciones de San Antonio 
representa al diablo corporeizado como una bella mujer, que encarna el 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 80 

mal contra el que lucha y se resiste el santo a modo de prueba, y que ha 
dejado a San Antonio como un símbolo de la resistencia frente al acoso 
sexual de la mujer lujuriosa (Vázquez Jiménez, 2020, 94-95; Ortiz, 2022, 
55). Esta escena se muestra también en la Cantiga 74 de Alfonso X (Paz 
Torres, 2015, 335), lo que prueba la popularidad de la leyenda.  

El origen de esta figura en la Edad Media radica en la propia misogi-
nia con la proliferación de ciertas representaciones del demonio en forma 
de mujer, en paralelo a la presencia de la bruja o de la mujer hereje. Esto 
conecta, asimismo, con la idea de la «mala mujer» que se presenta como 
un instrumento del diablo para tentar a los hombres y hacerles caer en el 
pecado, en la misma línea que las figuras de la mujer-serpiente o las sirenas. 
Lo que se busca es enlazar el pecado y las fuerzas diabólicas con la repre-
sentación simbólica negativa de la mujer (Val Valdivieso, 2005, 25 y 40), 
además de un aspecto que contraste con la fealdad monstruosa y grotesca 
con la que se representaba al diablo en la Baja Edad Media (Russell, 1984, 
210-211). La relación se establece entre la tentación erótica y la figura dia-
bólica, que aparece ligada, de forma inseparable, al de la mujer bella. En 
opinión de Maillet Aránguiz (2024, 50-51), la idea negativa de la mujer 
durante el periodo medieval se debe a su vinculación con el demonio, pero 
sin que llegue a producirse una identificación plena. En esa línea, la belleza 
femenina, potenciada por la lujuria y la seducción, se convierte en el ins-
trumento principal para la tentación que protagonizaría la mujer. Así, la 
hermosura, asociada con lo femenino, se convierte en el símbolo de la 
tentación y de la lascivia; por ello, los demonios se sirven de la mujer o de 
la imagen femenina para obtener sus objetivos. Esto quiere decir que la 
relación entre el demonio y la mujer se realiza mediante elementos como 
la belleza y la seducción, de forma que la sexualidad femenina era vista 
como un aspecto pecaminoso y, a menudo, demonizado, como sucede a 
muchas de las tentadoras de la narrativa caballeresca. 

De hecho, una de las características más llamativas de la mujer diablo 
es la belleza de la que se sirven para seducir a los caballeros. En este sen-
tido, Orsanic, partiendo de las teorías de Minut, diferencia entre la belleza 
sediciosa, la belleza remilgada, que ella renombra como belleza libre, y la 
belleza religiosa. Mientras que la primera será la propia del escándalo y 
enlaza con personajes como prostitutas, la última es aquella que identifica 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 81 

belleza interior con exterior, y se corresponde con la dama propiamente 
de la historia. Para este trabajo, el interés reside en la belleza libre que, si 
bien Minut la tildaba de peligrosa, al ser la apariencia engañadora, Orsanic 
(2014, 96) la identifica con la libre elección de la dama, es decir, aquellas 
situaciones en las que la doncella o dueña toma la iniciativa sexual, y que 
muchas veces se corresponde con cierta alteridad en el personaje: la ama-
zona, la pagana, etc. Su intención también es la de convertirse en una dis-
tracción para el caballero y atraerlo para que cumpla con sus deseos.  

La identificación de la mujer tentadora con el mismo diablo, aunque 
parte de la concepción más negativa dentro de la misoginia medieval, no 
resultaba nada extraña y se encontraba también en ejemplos plásticos 
como sucede en la tentación diabólica representada en un capitel de la 
iglesia de la Madeleine en Vézelay, datado del siglo XII, donde Satanás 
ofrece una mujer a San Benedicto, que resulta ser intercambiable con el 
propio demonio. En este caso, sin ser el mismo tipo, la fémina conecta 
irremediablemente con la mujer serpiente, representante del mal; de he-
cho, una de las representaciones plásticas más conocidas de época medie-
val recoge la imagen de la serpiente con cabeza de mujer que entrega a Eva 
el fruto prohibido. De este modo, la representación del sexo femenino se 
carga de culpabilidad, hasta el punto de que, a finales de la Edad Media, 
los demonios se representan con senos femeninos, uniendo íntimamente 
ambas figuras (Kappler, 1986, 296-299). Ello contribuye a que la tríada 
formada por Diablo-Mujer-Monstruo se instale en el imaginario simbólico 
y forme un constructo de tinte demoniaco, hasta convertirse en uno de los 
seres malditos por la Iglesia al ser símbolo de la sexualidad tentadora y 
maléfica (Adán Lledín, 2020, 74 y 79).  

Es justamente en este periodo que nacen, por ejemplo, los relatos 
medievales de la mujer serpiente, lo que liga al género femenino ya en 
cuerpo a la propia serpiente diabólica y tentadora, y refuerza la idea de la 
mujer diabólica que seduce a los hombres. Esto impulsa una literatura con 
propósito moral y didáctico para alertar sobre los peligros de la mujer trai-
cionera. Prueba de ello es que, en las últimas décadas del siglo XIII, surge 
la historia de Melusina, la mujer serpiente, que tiene como origen la figura 
del hada, y condensa ella misma rasgos tanto positivos como negativos 
(Mérida Jiménez, 2006, 228-230). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 82 

Dejando de lado a la mujer serpiente, en el siglo XIII la mujer se 
consideraba un ser imperfecto, incompleto e, incluso irracional, en oposi-
ción al hombre que representaba lo contrario dentro del esquema dual que 
comparten. Ramon Llull en su Libro de la Orden de caballería decía que la 
belleza de la mujer era un síntoma de su naturaleza engañadora, por la que 
lo relacionaba con la falsedad (Llull, 1986, 240). Se genera así un binomio 
de atracción/repulsión hacia el sexo femenino pues puede ser la perdición 
del hombre y conducirlo a la desgracia (Orsanic, 2014, 91)2.  

Llegados al libro de caballerías, la figura de la mujer diablo se termi-
naría por unir al tipo, ya estudiado, de la dueña y doncella seductora, así 
como la dama vengativa, es decir, el tipo de mujeres arduas e intrépidas 
que se mueven fuera de la norma social establecida para las féminas, como 
son también las amazonas o, incluso, las hechiceras. Si bien no se trata de 
una identificación íntegra como sí sucede en los textos medievales, la co-
nexión se establece mediante los personajes femeninos que viven al mar-
gen de la norma social3. Asimismo, no podemos pasar por alto la figura de 
la doncella y dueña seductora muy bien trabajadas por Aguilar Perdomo 
(2004). Según la investigadora, el tema de la doncella requeridora es amplio 
y variado, y para su análisis es necesario tener en cuenta las circunstancias 
en las que se produce la seducción, así como las estrategias de las féminas 
e, incluso, las consecuencias a las que se exponen (Aguilar Perdomo, 2004, 
6). En los casos que planteamos a continuación, no hay un motivo de ven-
ganza ni de amenaza que active el requerimiento amoroso; se trataría más 
bien del modelo de «seducción por seducción», en el que prevalece la atrac-
ción erótica, y se lleva a cabo la entrega de la doncella (Aguilar Perdomo, 
2004, 14). A pesar de ello, veremos que, hasta llegar a este tipo, es necesa-
rio navegar entre diferentes visiones de la mujer tentadora y, entre ellas, la 
posibilidad de que se ligue a una naturaleza diabólica. 

 
2 El mismo caso se da en la literatura ejemplar como la cuentística, donde se habla de que la mujer 
cuenta con diversas asignaciones diabólicas, especialmente vinculadas a su belleza, como sucede en el 
Barlam y Josafat, el Libro de los exemplos del A B C, o en textos como los Castigos e documentos del rey Sancho 
IV. En este último caso, en concreto, aunque no sea una colección de exempla, sí se pone el foco en no 
desviarse del buen camino por la tentación, incluida la de la carne (Cándano Fierro, 2002; 2008, 222-
223). 
3 Otros personajes femeninos que se mueven en los márgenes sociales sería las amazonas, las doncellas 
guerreras y las andantes, que ocupan espacios de aventura propios de los hombres (Marín Pina, 2011, 
241-305). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 83 

2. Libro del Caballero Zifar 
 

Siguiendo la terminología de Gómez Redondo, el LCZ se puede de-
finir como un romance caballeresco que contiene fuertes elementos per-
tenecientes a la hagiografía, la cuentística, los regimientos de príncipes y la 
literatura oriental. Se redactó, muy posiblemente en varias fases, a comien-
zos del siglo XIV para ofrecer un relato caballeresco bastante sólido en el 
que abundan ya referencias a la literatura artúrica y bretona, así como ele-
mentos propios de lo maravilloso. Es precisamente en estos mundos ma-
ravillosos, paralelos a los reinos de la realidad del LCZ, donde aparecerán 
las mujeres diablos, como uno más de los ingredientes que caracterizan 
estos espacios al margen de los escenarios reales de historia (Gómez Re-
dondo, 1999, 1416-1417, 1433-1438; 2018, 80; Cacho Blecua, 2018, 44-
45). La simbología de los espacios insolares se ligan con el Más Allá y la 
figura del diablo, por lo que las historias del LCZ encajan perfectamente 
dentro de estos espacios de tránsito hacia mundos maravillosos en los que 
la riqueza y abundancia se identifican con el propio Paraíso (Patch, 1983, 
409-412). Las ínsulas donde aparecen estas criaturas son lugares utópicos, 
que precisamente están gobernados por personajes femeninos similares a 
las hadas de la literatura celta, y que, además, representan dos conceptos 
cristianos antitéticos: el mundo de tentaciones en el caso del Caballero 
Atrevido, que está regido por el demonio, y el edén perdido en la aventura 
de Roboán, gobernado por la emperatriz Nobleza (Cuesta Torre, 2001). 

Según Navarro Hernández (2015, 389), en el LCZ hay dos concep-
ciones sobre la actuación del diablo en la literatura medieval: un dualismo 
en el que Dios y el diablo se oponen a un mismo nivel de representación 
diegética, y una representación monista donde el diablo ocupa un nivel 
inferior a Dios y su actuación se supedita a la de este, de forma que el 
demonio se convierte en un instrumento para las pruebas en la historia. 
Asimismo, aparte de las apariciones de la mujer diablo, en el LCZ son 
habituales las menciones al ente demoniaco en diversos pasajes, como el 
secuestro de Grima por parte de los piratas o la visión del diablo más allá 
de ser tentador, al entrar en los corazones de los hombres y provocar pen-



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 84 

samientos negativos (Navarro Hernández, 2015), que no son frutos de in-
tercambios dialécticos, como sí sucede en el caso de las apariciones de la 
mujer diablo. 

Centrándonos en los episodios del Caballero Atrevido y de Roboán 
con Nobleza, destaca que es la curiosidad la guía de sus caminos hacia 
estos mundos maravillosos, donde se desarrollan los encuentros diabóli-
cos: el Lago Solfáreo y las Islas Dotadas son dos mundos paralelos, pero, 
cada uno, con características distintas que atienden a su función didáctica 
y al papel de sus protagonistas (Díaz Pereyro, 2006, 10). El primer caso es 
el relato del Caballero Atrevido quien realiza un viaje a las profundidades 
del Lago Solfáreo con una hermosa dueña con la que termina casándose. 
Sin embargo, le plantea una prueba: durante las primeras siete semanas no 
puede hablar con ninguno de los habitantes del reino. Desgraciadamente, 
el caballero rompe la norma, lo que provoca que vea la verdadera imagen 
de su esposa, quien en su momento le tentó con su belleza: 

 
E quando entraron el cavallero e su fijo por la puerta del palacio en sus palafrés, 
vieron estar en el estrado un diablo muy feo e mucho espantable que tenía los 
braços sobre los condes e semejava que los sacava los coraçiones e los comía e 
dio un grito muy fuerte e dixo: «Cavallero loco e atrevido, ve con tu fijo e sal de 
mi tierra ca yo só la Señora de la Traición» (Lucía Megías, 1993, 297-298). 
 

Este episodio se desarrolla en un reino diabólico, pautado por el tó-
pico del descensus ad inferos, así como la artificiosidad que enlaza con la ma-
ravilla en los primeros compases de la aventura, cuando llega el Caballero 
Atrevido. Asimismo, la ciudad refleja una gran riqueza, con palacios reple-
tos de joyas, que no serán más que una ilusión que esconda la verdadera 
naturaleza del reino infernal. Mérida Jiménez (2006, 252) apunta que el 
reino diabólico se transforma en una tramoya teatral que busca el asombro 
del Caballero Atrevido y que se une a la propia tentación. Así, está mar-
cado por un fuerte didactismo a través de la tentación maléfica que ha 
terminado en matrimonio, formado por un ser feérico y un humano: 

 
―En una dueña, dixo el cavallero, segunt me semejava a la primera vista, la más 
fermosa que en el mundo podría ser. Mas a la partida que me ende agora partí, 
vila tornada en otra figura que bien me semejó que en todos los infiernos non 
era más negro e más feo diablo que ella era (Lucía Megías, 1993, 300). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 85 

 

El pasaje entre ambos mundos se produce por la mediación de una 
dama que guía, pero también engaña al Caballero Atrevido, y se convierte 
en su contacto con él que provoca también su salida de este mundo mara-
villoso. El Lago Solfáreo presenta, además, otras características propias 
que está en relación con la mujer diablo: la ausencia de Dios, que se re-
fuerza por la presencia del mal y de un ente demoníaco, la propia Dama 
de la Traición (Díaz Pereyro, 2006, 12). Este hecho está marcado por el 
amor sin Dios que encarna la pareja, con una ausencia de matrimonio; a 
ello se suma la metamorfosis de la dama en demonio con una fealdad que 
evidencia su propia naturaleza. 

El segundo ejemplo lo protagoniza Roboán en la aventura de las Islas 
Dotadas, donde se ha convertido en emperador gracias a su matrimonio 
con Nobleza. El episodio se enmarca en el tópico de viajes al otro mundo, 
además de contar con un valor de exemplum vívido del que aprenderá una 
lección vital (Cacho Blecua, 2018, 44). En paralelo con el episodio previo, 
el infante también debe someterse a una prueba, que es no hacer peticio-
nes a la emperatriz, lo que puede provocar que pierda su reino. No obs-
tante, Roboán termina por perder a la emperatriz y su reino por no ser 
capaz de resistirse a las tentaciones diabólicas a los que se suma la codicia 
(Mérida Jiménez, 2006, 254; Gómez Redondo, 2018, 84). Dado que las 
islas funcionan como ensayo de la capacidad de gobierno del joven, este 
fracasa en su misión por la tentación del diablo, quien se le aparece en 
forma de bella mujer: 

 
Acaesció que un día, andando el enperador a monte, que lo vio el diablo apartado 
de su gente yendo tras un venado e parósele delante en figura de muger, la más 
fermosa del mundo (Lucía Megías, 1993, 570). 
 

Hasta tres veces se aparece la diablesa ante Roboán, en tres aspectos 
diferentes, a cada cual más hermoso para seguir llamando la atención del 
joven: 

 
E él con su alano metióse por el monte e entrando por una silva muy espesa, 
parescióle el diablo delante en figura de aquella dueña que la otra vegada veniera, 
salvo que semejava al enperador que era mucho más fermosa que la otra vegada 
(Lucía Megías, 1993, 573). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 86 

 

Una vez el diablo ha conseguido su objetivo y Roboán es expulsado 
de las Islas Dotadas, hará una última aparición en el palacio del emperador 
de Trigida. Allí Roboán descubre que no es el primero que perdió el reino 
y a Nobleza por la influencia diabólica, sino que años atrás el emperador 
pasó por la misma situación. Ambos contemplarán por última vez al de-
monio, bello y tentador, que descerraja una carcajada burlona, que conecta 
con el universo de la locura diabólica como ya estudió María Jesús Lacarra 
(1993). Esta risa, precisamente, confirma el didactismo del episodio, igual 
que en el caso del Caballero Atrevido: 

 
Fueron a un vergel muy bueno que estava allí cerca de la cámara do dormía el 
enperador e vieron una dueña muy fermosa que se bañava en una fuente muy 
buena e muy clara que estava en medio del vergel. E ésta era la dueña que los 
engañara consejándolos que demandasen a la enperatriz las tres donas suso di-
cho por que la perdieran. […] E ella començó luego a reír e a fazer grant escarnio 
d’ellos e fincó la cabeça en el suelo de la fuente e començó a tunbar en el agua 
(Lucía Megías, 1993, 596-597). 
 

De esta forma, la aparición de la mujer diablo se relaciona directa-
mente con la finalidad didáctica de ambos episodios, que funcionan como 
ejemplos reforzados gracias a su localización en los mundos maravillosos. 
Mientras que Roboán, quien encarna al héroe, conoce al diablo en las Islas 
Bienaventuradas, símbolo del Paraíso Terrenal, el Caballero Atrevido se 
relaciona con la figura del antihéroe temerario, guiado por el diablo y des-
lumbrado por un mundo de riqueza en el fondo de ese Lago Solfáreo. 
Justamente será la riqueza, la abundancia y, especialmente, la belleza del 
diablo tentador, lo que provoca que desobedezcan las prohibiciones con 
la consecuencia que ello conlleva: perder el reino obtenido (Díaz Pereyro, 
2006, 12). Así, la influencia diabólica, corporeizada en una hermosa fé-
mina, supone la corrupción de los comportamientos caballerescos, que se 
traduce en las pérdidas de los reinos. Sin embargo, se trata de lugares si-
tuados al margen del mundo real, por lo que funcionan como espacios de 
ensayo, o ejemplos didácticos para prevenir sobre este tipo de situaciones, 
en los que la mujer se convierte en la cara visible de la falsedad. 

 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 87 

3. Tristán de Leonís 
 

La leyenda de Tristán de Leonís se desarrolla ampliamente en Castilla 
a lo largo del siglo XIV; a pesar de que apenas se conservan textos medie-
vales, en comparación con la tradición francesa, los que han llegado hasta 
nuestras manos contienen material suficiente para poder examinar este 
tema. Dentro de la tradición castellana, han llegado hasta nosotros el Códice 
de Tristán (incompleto), el Cuento de Tristán de Leonís (finales del siglo XIV-
comienzos del siglo XV) y el Tristán de Leonís, impreso por Juan de Burgos 
en 1501. Este último proviene de la familia medieval, pero no desciende 
directamente del Códice4. Asimismo, el Tristán de Leonís cuenta con un estilo 
diferente, más cercano al siglo XVI y con una notable influencia de la lite-
ratura sentimental, lo que propició un éxito notable que marca una conti-
nuación desde las versiones medievales (Cuesta Torre, 1998, 7-8). 

En relación con el conjunto de literatura de origen bretón, llama la 
atención la figura del hada artúrica reconvertida en maga o hechicera, 
como le sucede a Morgana. De hecho, este personaje destaca por su ca-
rácter lujurioso, como aparece también en el Lanzarote, caprichoso y ven-
gativo como se ve en el Tristán; de este modo, pasa a tener ciertos rasgos 
demoniacos como heredera de la tradición de la misoginia medieval 
(Cuesta Torre, 2014, 339). La figura de la mujer diablo no aparece de 
forma directa como sucedía en el LCZ; no obstante, y basándonos en el 
Tristán de Leonís, sí encontramos varios episodios notables donde aparecen 
diferentes mujeres que se relacionan de una manera más o menos real con 
el diablo5.  

El primer caso, se localiza en el capítulo 27 y está protagonizada por 
Brangel, que ha sido abandonada en el bosque, atada a un árbol, por dos 
escuderos bajo las órdenes de Iseo. Cuando llega la noche y pide ayuda, el 
caballero Palomades, uno de los personajes principales de la obra, escucha 
sus súplicas y acude a rescatarla: 

 

 
4 Para un panorama del desarrollo del Tristán en la península, así como los textos conservados, se puede 
consultar Cuesta Torre (2015, 309-343; 2016, 87-100). 
5 Es necesario apuntar que es recurrente el uso del término «diablo» en el texto para referirse a un 
caballero con grandes habilidades de lucha, por ejemplo: «E la Donzella del Arte, cuando lo vio, pensó 
que era diablo, e fuyó contra el castillo» (Tristán, 1999, 104). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 88 

E descavalgó e sacó la espada e començó a cortar de las ramas por hazer por 
hazer lugar por donde entrase. E ella, de miedo, estava rogando a Dios que la 
guardase, ca ella cuidava que fuese alguna bestia, que la iva a comer. E el cava-
llero, cuando la vio, uvo pavor, e dio una gran boz, e dixo: 
―¿Qué cosa eres tú: eres cosa encantada, o eres mal espíritu o cómo eres metida 
en tal lugar? 
Brangel dixo: 
―Yo soy donzella carnal que estó atada a este árbol por manos de dos escuderos 
que me querían desonrar (Tristán, 1999, 59). 
 

La escena se encuadra de noche en una espesa floresta, momento y 
lugar idóneo para las apariciones mágicas protagonizados por el diablo, 
como sucedía en el LCZ. Es por ello que Palomades se siente confuso 
ante la imagen que ve y sospeche que la joven atada sea un ser encantado 
o se relacione con los espíritus malignos que quieran tentarlo. Si bien la 
escena se resuelve sin mayores problemas y Palomades rescata a Brangel, 
es llamativa la consciencia e inquietud del caballero pagano, quien no ig-
nora la posibilidad de que los demonios puedan tratar de engañarlo a tra-
vés de la imagen de la bella mujer en peligro en la floresta. 

El segundo ejemplo, mucho más claro, se localiza en el capítulo 45 
durante el rescate del rey Arturo, quien ha sido secuestrado por la Doncella 
del Arte. La acción la lleva a cabo Tristán, quien se enfrenta y derrota a la 
encantadora gracias a sus habilidades del combate: 

 
Tristán, cuando esto oyó, volvió su cavallo contra la donzella e tomola de los 
cavellos e llevóla delante del rey. E Tristán descavalgó e cortó las cuerdas con 
que estava atado el rey, e dixo: 
―Señor rey, catat aquí la maña donzella: fazed d’ella lo que fuere la vuestra mer-
ced. 
El rey tomó un espada de los que eran muertos e cortóle la cabeça, e los diablos 
la llevaron delante de todos. Luego se encendió el castillo e quemóse él e las 
gentes que eran en él. E d’esto el rey e Tristán fueron maravillados, e dezían que 
de Dios avía venido aquella aventura (Tristán, 1999, 104). 
 

Este episodio resulta crucial porque la decapitación muestra el origen 
infernal de su poder, de forma que, al ser decapitada los diablos se llevan 
su cuerpo y el castillo se incendia, lo que se convierte en un castigo divino 
que se relaciona directamente con las artes mágicas oscuras, como apunta 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 89 

Cuesta Torre (2014, 342). Lo más reseñable es que la narración cita direc-
tamente la relación entre la Doncella del Arte y los diablos, hecho que 
también se da en el Códice de Tristán (Cuesta Torre, 2015, 338-339). Sin 
embargo, la escena sí varía en el Cuento de Tristán, donde se obvia la relación 
entre la encantadora y el demonio:  

 
Tristan ferio el cauallo contra el castillo, e ante que ella entrase, tomola por los 
cauellos e pusola en poder del rrey; e tornose contra los escuderos, e començo a 
ferir en ellos; mas ellos començaron todos a foyr. E el rrey corto luego la cabeça 
a la donzella. E como Tristan vino e vio la donzella que yazia muerta, el fue 
mucho marauillado, e dixo  
―Señor, como feziste agora tal muerte? Ca non pertenesçia a vos matar mueger 
ninguna.  
―Çertas, dixo el rrey, mas esto conuenia de fazer, ca en otra manera non era 
onbre seguro della (Cuento, 1928, 218). 
 

El origen de esta diferencia se basa, aparte de la rama paralela al que 
pertenece el Cuento de Tristán, en el propio estilo de esta narración, mucho 
más ligera y humorística, frente a la mayor seriedad del Códice y del impreso 
de 1501 (Cuesta Torre, 2016, 93). Ello mismo se ve en el último episodio 
analizado, que varía notablemente entre ambos textos. Se trata de una es-
cena que arroja, aparentemente, una visión bastante negativa de Iseo, y se 
la presenta como una mujer corruptora de la moral de los caballeros, ade-
más de entroncar con la idea de que la mujer puede conducir a la desgracia 
al hombre, como ya señaló Rubio Pacho (2000). Durante el capítulo 44, 
Tristán e Iseo se encuentran con el caballero Dinadán (Dinadani en el 
Cuento), quien no tiene dama ni está interesado en relacionarse con nin-
guna. La joven reina se mofa de él por ese motivo y le insiste en que se 
bata en duelo con otro caballero con el que se cruzan, este sí con dama. A 
pesar del rechazo inicial de Diandán, pues no desea unirse a una relación 
amorosa, acepta finalmente batirse en un duelo, que pierde. Ante la ver-
güenza por la situación, no duda en culpar a Iseo, en quien vuelca su rabia 
y llega incluso a insultarla en la versión del Cuento: 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 90 

En esta fabla andouieron vna grand 
piesça, la rreyna escarneçiendo e bur-
lando con Dinadani; mas a el non plazia 
punto de aquellas trufas. […]  
―Agora vos aparejad de la batalla, e 
fazed en tal manera que uos ayades esta 
donzella que viene con aquel cauallero; 
ca non paresçe bien dos caualleros con 
vna dueña, e mejor sera que cada vno aya 
la suya.  
―Amiga, dixo Dinadani, yo non quiero 
guerra nin quiero duena nin donzella; e 
quien la quisiere que la tome, ca yo non 
la quiero. E sy dios me guarde, que vos 
auedes grand talante do me buscar mal e 
daño, e dios vos de mala ventura! […] E 
agora vos digo yo, dixo Dinadani, que yo 
he fallado en el camino al diablo, que por 
fuerça me conuiene de justar e contra mi 
volluntad. […] E maldito sea el día de oy 
que yo esta conpañia falle! E maldita sea 
la puta falsa que en esto me puso, e aun 
aquel que lla trae en su conpaña, ca çier-
tamente el deuia ser algun onbre de poco 
saber! (Cuento, 1928, 254-255). 
 

―Cavallero, aparejaos y tomad aquella 
dueña por fuerça de armas, e seréis los 
mejores enamorados que hombre ser 
pueda. 
Dixo Dinadán: 
―Ya Dios os de mala ventura, que me 
queréis meter en pelea yen cosas que 
abré que fazer! 
Dixo la reina: 
―A fazer vos conviene,e combatios por 
que vós ayáis dueña, ca no paresce bien 
dos cavalleros por el camino con una 
dueña. 
E dixo Dinadán: ellos. 
―Pues que con el diablo vó fablando, 
por fuerça me haze de me conbatir. Eyo 
lo hare, ¡e Dios me ayude! […] 
―Gracias a Dios que he aprendido a vo-
lar! ¡Mal ará la dueña e el que la trai, que 
por fuerça me fazen justar! (Tristán, 1999, 
120). 
 

 

Como vemos en los dos pasajes, a pesar de los cambios producidos 
entre el Cuento y el impreso, se mantiene una idea, y es que la instigación 
para actuar de esta forma y de haber aceptado el combate sin desearlo 
realmente, es que es una obra del demonio. Según Rubio Pacho (2000, 
1573), esta identificación entre la mujer y el diablo en los dos textos sería 
un rasgo antiguo que no se habría eliminado posteriormente en la versión 
impresa, texto que cuenta ya con elementos profemeninos. En este sen-
tido, Iseo se asemejaría, a primera vista y de forma figurada, con el diablo, 
de manera que su apariencia externa y sus tentadoras palabras han provo-
cado que Dinadán traicionara sus principios caballerescos y cayera en des-
gracia con la vergüenza del combate, que pierde. A pesar de esto, creo que 
hay que tener en cuenta la naturaleza del propio Dinadán y el estilo del 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 91 

Cuento para comprender el pasaje. Dinadán es, de por sí, un caballero ale-
gre y risueño, y que bromea constantemente con Iseo quien, incluso, lo 
invita a compartir el lecho en otro pasaje humorístico, lo que él rechaza 
(Cuesta Torre, 1998, 48). Aparte, como ya se ha dicho, el Cuento tiene un 
estilo más ligero y humorístico, que daría entrada a la broma y la burla. Por 
lo tanto, creo que la escena y, en concreto, el insulto y comparativa de 
Dinadán (o Dinadani) podría entenderse dentro del ámbito del humor y 
de la burla, más que como una escena seria, que habría provocado la ira 
de Tristán. 

De esta forma, la aparición de la mujer diablo en el Tristán no es uní-
voca a lo largo del texto, igual que resulta en el conjunto de la literatura 
medieval. Aquí, se mueve desde el equívoco de Palomades, quien con-
funde a Brangel con un espíritu maligno a escenas cortesanas con tintes 
humorísticos. Entre medias sí se halla una figura evidente, la Doncella del 
Arte, una encantadora cuyos poderes proceden del pacto diabólico, como 
queda evidenciado tras su muerte. Si bien esta malvada fémina no se trata 
de un diablo metamorfoseado, como sucedía en el LCZ, sí se convierte en 
un eslabón de la cadena que conecta a las encantadoras malvadas con di-
versos antecedentes diabólicos de los que procede su poder, y que tendrán 
un amplio recorrido en el libro de caballerías renacentista. En sí, esto po-
dría corresponder con la imagen completa del diablo en la literatura me-
dieval, que no solo recoge temores e ideas teológicas, sino también 
tradiciones populares de burlas y engaños. 
 
 
4. Amadís de Gaula 
 

Llegados al Amadís de Gaula, es importante remarcar que también 
tuvo una composición a fases hasta que en 1508 nace la edición impresa a 
cargo de Garci Rodríguez de Montalvo. La crítica ha apuntado que el Li-
bro I estaría compuesto ya a finales del siglo XIV, como se denota por 
ciertos rasgos más medievales en la caracterización de los personajes y la 
configuración de la historia6. Este hecho resulta vital porque los rasgos 

 
6 Para este tema puede consultarse Cacho Blecua (1979, 347-388), Avalle-Arce (1990) y Ramos Nogales 
(1999). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 92 

que se analizan sobre la mujer diablo coinciden con el periodo medieval 
de la historia, frente al desarrollo plenamente montalviano que se aprecia 
en el Libro IV o en las Sergas de Esplandián. De forma complementaria, el 
Amadís también ha incluido un buen número de mujeres que viven más 
allá de la norma social, como es el caso de las doncellas requeridoras como 
Briolanja, quien pudo tener descendencia con Amadís en la versión me-
dieval; doncellas vengativas por las acciones de los caballeros (Haro Cor-
tés, 1998, 187-189; Sales Dasí, 2001); o doncellas andantes como 
ejemplifica la doncella de Dinamarca (Marín Pina, 2011, 267-305).  

Volviendo al tema de la mujer diablo, me interesa analizar aquí una 
escena concreta, localizada en el capítulo 2 del Libro I. Mérida Jiménez 
(2006, 255-258) señala que la escena viene a probar la caracterización ori-
ginal de Urganda como hada benefactora, al tiempo que muestra sus ca-
pacidades para provocar el asombro del resto de personajes. En el 
episodio, una doncella solicita ayuda al caballero Gandales (recordemos 
que será el padre adoptivo de Amadís). Gandales acorre a la misteriosa 
doncella, quien muestra no ser una mujer corriente, sino que es capaz de 
provocar la sumisión del caballero que la perseguía y hacer que quiera de-
gollar a una segunda doncella que huye: 

 
Gandales fue ende mucho maravillado; y ella dixo al cavallero que ante sí tenía: 
―Dezid aquella donzella de so el árbol que se vaya luego; si no le tajaredes la 
cabeça. El cavallero se tornó contra y ella díxole:  
―¡Ay, mala, yo me maravillo que la cabeça no te tiro! 
La donzella vio que su amigo era encantado, y subió en su palefrén llorando, y 
fuese luego (Rodríguez de Montalvo, 1987, 255). 
 

Este pasaje presenta el esquema prototípico de la doncella en apuros 
que requiere ayuda a un caballero, habitual en la narrativa caballeresca. No 
obstante, en este caso, la joven ilustra su capacidad de hechizar, lo que 
potencia su caracterización como ente maravilloso. Pero no acaba ahí, y 
es que, aparte del uso de la magia, la doncella cuenta con el don de la 
metamorfosis, según muestra a continuación y que, como se ha remarcado 
en el trabajo, conecta con uno de los rasgos identificables de los diablos: 
la capacidad de cambiar de aspecto. Así, esta bella joven de apenas dieci-



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 93 

ocho años, como refiere Gandales, resulta ser una anciana, en un desen-
mascaramiento identitario similar al de la diablesa del LCZ, en concreto 
nada menos que Urganda la Desconocida: 

 
Y él, que la vio donzella de primero, que a su parecer no passava de diez y ocho 
años, viola tan vieja y tan lassa que se maravilló como en el palafrén se podía 
tener; y començóse a santiguar de aquella maravilla (Rodríguez de Montalvo, 
1987, 256). 
 

Esta joven ya fue identificada por Lucía Megías y Sales Dasí (2005) 
como una dama lasciva, un tipo femenino de corte caballeresco que se 
remonta a la tradición artúrica y que es heredera directa del hada amante 
sin respetar las costumbres ni las leyes humanas, como ya señalaba Mérida 
Jiménez (2006), a lo que se suman sus habilidades mágicas. Es, por tanto, 
una figura egoísta que solo busca satisfacer sus propios deseos. En esta 
línea, la dama o doncella lasciva es un personaje femenino creado «por y 
para satisfacer sus propios deseos» (Lucía Megías y Sales Dasí, 2005, 1007) 
y, en el caso concreto de esta primera aparición de Urganda no se corres-
ponde exactamente con la imagen principal que proyecta en la obra, es 
decir, como protectora del linaje amadisiano y aliada del héroe (Lucía 
Megías y Sales Dasí, 2005, 1007-1008).  

Si bien no hay referencias directas a la presencia del demonio ni se le 
liga con poderes oscuros, el proceso de aparición de Urganda hasta el mo-
mento sí ha contado con tres capacidades mágicas sospechosas, pues la 
conectan con las encantadoras de raíz artúrica: la profetización, el encan-
tamiento y la metamorfosis. Los tres poderes cuentan con unos orígenes 
demoniacos, como les sucedía a Merlín, Morgana o Melusina. Es más, Mé-
rida Jiménez (2006, 246-247) resalta la transformación espectacular de Ur-
ganda, que se retomará por los continuadores de las historias 
conectándolo incluso con la imagen demoniaca de la sierpe en su Fusta de 
la Gran Serpiente al cerrar el Libro IV7. No obstante, hay que matizar que 
la transformación de Urganda juega también con el gusto de las aparicio-
nes maravillosas espectaculares y así como con la idea de la nave proce-
dente del más allá, en este caso encarnado en un temible dragón que 

 
7 Para el desarrollo del personaje de Urganda en el resto del ciclo, se puede consultar Mérida Jiménez 
(2013), Campos García Rojas (2013) y Gutiérrez Trápaga (2017b). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 94 

atemoriza a los personajes presentes, como apuntan Bognolo (1994-1996) 
y Beltrán (1997). 

La caracterización de Urganda se basa en su herencia artúrica con el 
hada medieval, la construcción técnica del personaje en tanto que estruc-
tura el desarrollo del argumento y la lectura histórico-política que matiza 
la evolución del personaje. De esta manera, la ascendencia de Urganda 
resulta una mezcolanza entre Merlín, Morgana, la Dama del Lago e in-
cluso, Melusina, desde una evolución del hada amorosa al modelo religioso 
que se configura posteriormente en la época de Rodríguez de Montalvo 
(Mérida Jiménez, 1994a, 623-624). Ello también supone la evolución del 
tipo medieval del hada a la encantadora, en un intento de racionalizar el 
poder mágico (Harf-Lancner, 1984, 418). La habilidad de la metamorfosis 
conecta con las raíces artúricas del personaje, en concreto con Merlín, 
quien también contaba con un diseño diabólico en las últimas narraciones 
medievales8. De hecho, la imagen que se proyecta aquí es de una Urganda 
«muy medieval» todavía, no sujeta aún a los designios de Dios (Mérida 
Jiménez, 2006, 246-247). 

Se establece, así, el modelo de Morgana en la relación amorosa que 
establece con los hombres, que es precisamente como la conocemos a tra-
vés de esta primera aventura, que se combina con los poderes mágicos 
merlinianos para modificar su aspecto. De esta forma, esta primera carac-
terización asocia a Urganda con la figura del hada amante (Haro Cortés, 
1998, 193). A pesar de que esta aparición de la sabia en el capítulo 2 tenga 
tintes que apunten a los orígenes bretones y la narración primitiva de la 
obra, la verdad es que Urganda ya ha iniciado su proceso de racionaliza-
ción cristiana. Desde la conversación con Gandales se encomienda a Dios 
y se va a mantener dentro de la rectitud cristiana a lo largo del texto, utili-
zando sus dotes mágicas y proféticas al servicio de Amadís y los héroes de 
la historia (Mérida Jiménez 1994a, 625): «[…] y yo lo amo más que tú pien-
sas, como quien atiende dél cedo haver dos ayudas en que otro no podría 
poner consejo, y él rescibirá dos gualardones, donde será muy alegre; y 

 
8 La caracterización de Merlín como hijo del diablo, aceptado en las versiones medievales, disminuye o 
se simplifica, así como otros rasgos negativos, a lo largo del siglo XVI hasta desaparecer al llegar Quijote, 
donde se tiene una visión completamente positiva del mago, como señala Gutiérrez Trápaga (2010, 44-
45; 2012, 165-166). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 95 

agora te encomiendo a Dios que irme quiero, y más aína me verás que 
piensas» (Rodríguez de Montalvo, 1987, 257). 

 Destaca, aun así, la fuerte independencia del personaje, que nunca 
se casa ni busca establecer «ningún linaje melusínico» ni busca amantes 
como Morgana (Mérida Jiménez 1994b, 275), sobre todo al final para sub-
rayar la cristianización del personaje. Esta primera aparición conecta los 
orígenes bretones del personaje con el intento de hacer su amante a un 
caballero, lo que recuerda irremediablemente a Morgana y enlaza con la 
figura de la doncella lasciva. A ello se une la mención a Dios, que nos 
advierte del giro racional que toma Urganda a lo largo del libro. De este 
modo, se fusiona el origen del personaje de raíz bretona con el hálito reli-
gioso con el que se envuelve a lo largo de la obra. El resultado es que esta 
primera aparición en el capítulo 2 se configura como un juego de presen-
tación que busca el asombro del lector y la demostración de la capacidad 
de sus poderes mágicos como rasgo definitivo de su personalidad. En la 
continuación de la saga, Urganda se conserva y evoluciona según las ne-
cesidades de la narración. Mientras que Páez de Ribera y Juan Díaz la me-
nosprecian, Feliciano de Silva la rescata y la adapta para «hacer de ella 
verdaderamente un personaje adaptado a las necesidades de su narración» 
para que cumpla nuevas funciones (Campos García Rojas, 2013, 322). 
 
 
5. Su desarrollo en el libro de caballerías 
 

El desarrollo de la figura de la mujer diablo resulta más compleja 
según avanza el género del libro de caballerías. Poco a poco, es posible 
apreciar que el tipo se difumina, y ya no hay una identificación completa 
entre la mujer y el diablo, sino una serie de rasgos compartidos que llevan 
a identificarlas. Siguiendo la senda de los relatos caballerescos de origen 
francés como el Tristán, hay una ausencia de la figura del demonio como 
tal en el libro de caballerías renacentista, con excepciones, por ejemplo, 
como los diablos que aparecen en el Florisando de Páez de Ribera, sin variar 
su aspecto9.  

 
9 Si bien es cierto que el siglo XVI es la gran época de la demonología («By the fifteenth century, demo-
nology was a central theological concern and its most influential work was Kramer and Sprenger’s Latin 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 96 

Para comprobar la presencia o no de la mujer diablo en el libro de 
caballerías, en tanto que los personajes la identificaban, tal cual, con este 
tipo demoniaco, se llevó a cabo una búsqueda mediante filtro de palabras 
en los textos depositados en la Colección de Textos Caballerescos Hispánicos 
(2005-2008), dirigida por la profesora Ivy Corfis de la Universidad de Wis-
consin-Madison10. La búsqueda arrojó un resultado bastante claro, y es 
que apenas aparecen en los textos caballerescos del siglo XVI los términos 
«diablo» y «demonio», hasta el punto de que se hallan pocos casos en, por 
ejemplo, los libros de Feliciano de Silva, mientras que la mayoría se con-
centran en obras con un fuerte componente religioso, como el Florisando 
o el Lisuarte de Grecia de Juan Díaz. 

El Florisando, libro publicado por Páez de Ribera en 1510, es uno de 
los textos en los que más veces se repite el término diablo. No obstante, 
el autor se refiere a demonios o diablos reales, pero que no tienen que 
ocultar su aspecto, y que en todo momento tratan de engañar a los hom-
bres fingiendo que conocen el porvenir o el futuro. Páez de Ribera declara 
estos hechos como imposibles, apoyándose en diversas fuentes religiosas, 
y termina por declarar que magia es un pecado que se debe combatir con 
el milagro, hasta el punto de que, al final de la obra, todos los libros de 
magia serán quemados (Gutiérrez Trápaga, 2017a, 25). Hay que tener en 
cuenta que el Florisando considera que el demonio está detrás de cualquier 
acto mágico, por lo que está plagado de dogmas religiosos con la intención 
de propagar la fe y censuraba todo tipo de artificio mágico (García Ruiz, 
2012, 168), lo que incluye las profecías y los sueños adivinatorios11. Así, 
cobran especial relevancia los sueños, pues aquí sí pueden intervenir los 
diablos con la invención de sueños con la intención de engañar a los hom-
bres12. De este modo, los diablos establecen cierta relación con las muje-
res, pues estas tendrían especial inclinación en mentir y engañar mediante 

 
treaty, the Malleus Maleficarum (c. 1486)», Gutiérrez Trápaga, 2017a, 23), los libros de caballerías no se 
obsesionan por ella, como sí sucede con la magia y diversos objetos mágicos. 
10 Se filtraron los términos «diablo» y «demonio» en los textos correspondientes a los libros de caballe-
rías: las Sergas de Esplandián, el Florisando, el Lisuarte de Grecia de Juan Díaz, el Lisuarte de Grecia y el Amadís 
de Grecia de Feliciano de Silva y el Silves de la Selva. 
11 Sobre el tema de la magia y la moral del Florisando, se puede ampliar con García Ruiz (2010; 2022), 
Gutiérrez Trápaga (2017a; 2017b) e Izquierdo Andreu (2017). 
12 El sueño se consideraba un momento delicado y vulnerable, pues era el momento en el que el diablo 
podía manipular el pensamiento de los hombres (Acebrón Ruiz, 2000). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 97 

la invención de sueños, un rasgo que tiene su antecedente medieval en 
textos como el Sendebar (Acebrón Ruiz, 1996, 12, 27-31). De esa forma, 
aunque no hay una identificación completa entre el diablo y la mujer, sí 
comparten la capacidad de engañar, lo que provoca la ligazón entre ambas 
figuras.  

De cualquier manera, igual que sucede en el caso del Florisando, en el 
resto del corpus caballeresco del ciclo amadisiano hay una aparente ausen-
cia de la figura del diablo. En este sentido, no se encuentran demonios 
metamorfoseados como el caso del LCZ, que es el ejemplo más claro. Si 
se realiza una búsqueda léxica, que se ha planteado unas líneas más atrás, 
en los principales libros de caballerías como las Sergas de Esplandián o los 
textos de Feliciano de Silva, se puede comprobar que hay una ausencia 
casi total de la palabra o una prevalencia muy baja13. Asimismo, este tér-
mino no denomina a entes infernales, sino que sirve para describir o iden-
tificar enemigos y hacer referencia a su fealdad o deformidad, por ejemplo, 
en el caso de los jayanes, salvajes o caballeros de fuerza descomunal, como 
sucede con el Caballero Negro de las Sergas de Esplandián. Se hallan diver-
sos ejemplos: «no es cauallero: sino infernal diablo: que sus cosas no son 
de persona mortal» (Sergas de Esplandián); «El cauallero de la vera cruz antes 
q<ue> quebrasse la lanc’a auia muerto conella dos diablos de aq<ue>llos 
grandes» (Lisuarte de Grecia de Silva); «Cauallero a vos doy cargo d<e>ste 
diablo mayor y a mi dexame con su hijo» (Amadís de Grecia); «Muy espan-
tado fue don rogel de ver ta<n> fiero diablo: y con mucha ligereza se 
guardaua» (Don Silves de la Selva). También se encuentra alguna muestra 
suelta del diablo como engañador de un modo general: «no sea el diablo 
que os enganna y la falsedad d<e>l enganno que teneys por la ley» (Amadís 
de Grecia). 

Esto probaría que la referencia a los demonios y los diablos no se 
debe tanto a una naturaleza demoniaca del personaje, sino a una deformi-
dad o fealdad característica del personaje antagonista, como sucede con 

 
13 Los datos que se obtuvieron son los siguientes: Sergas de Esplandián: demonio 7 veces, demonios 16 
veces , diablo 9 veces, diablos 2 veces; Lisuarte de Grecia: ausencia de «demonio», diablo 6 veces, diablos 
7 veces, diabluras veces 2; Amadís de Grecia: demonios una vez, diablo 16 veces, diabluras 8 veces; Lisuarte 
de Grecia de Juan Díaz: ausencia de «demonio», diablo 16 veces, diablos 6 veces, diablura una vez, dia-
bluras una vez; Silves de las Selvas: demonio una vez, d<e>monio 2 veces, demonios 3 veces, diablo 10 
veces, diablos 4 veces. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 98 

los monstruos encarnaciones del mal como el Endriago14. Hay dos casos, 
el Florisando y el Lisuarte de Grecia de Juan Díaz, en los que sí existen múl-
tiples referencias a la aparición de diablos como enemigos dentro del en-
corsetamiento religioso que caracterizan estas dos obras. Sin embargo, la 
clave reside en que estos diablos se metamorfosean en hermosas damas, 
por lo que no se puede hablar de la reutilización de la figura de la mujer 
diablo en los términos que aparece en las obras medievales analizadas; de 
hecho, la mayoría de los ejemplos se concentraban en muestras de la tra-
dición hagiográfica o las ligadas a la historia de Melusina. Seguramente, 
más que el diablo metamorfoseado en mujer, el caso más cercano a la fi-
gura de la mujer diablo, o al menos, una reminiscencia pues no habría un 
ejemplo pleno, es el caso de las dueñas y doncellas seductoras y lujuriosas. 
Si se parte de los trabajos clásicos de clasificación de los personajes feme-
ninos para el libro de caballerías15, no se haya tal cual la mujer diablo, pero 
sí la dueña traidora, las hechiceras o las doncellas y dueñas seductoras. 

 En este último grupo, estas mujeres toman la iniciativa en el juego 
de seducción amorosa como requeridora. Según Aguilar Perdomo (2004, 
23-24), se trata de féminas dueñas de su sexualidad y que son muy cons-
cientes de sus deseos y sentimientos hasta el punto de crear esa subversión 
de roles en las que son ellas las responsables y deciden actuar mediante 
diversas artimañas, que van desde la violencia, la magia a la simple tenta-
ción lujuriosa. Además, ese aspecto ayuda a la caracterización de estas mu-
jeres, más libres, voluntariosas, autónomas, incluso ingeniosas, inteligentes 
y locuaces, alejadas del prototipo de la mujer sumisa. Se convierten, así, en 
unas féminas más libres desde el plano sexual, que dan rienda suelta a sus 
impulsos eróticos, así como a sus deseos y sus ideas, pero también en una 
muestra en una ensoñación de la libertad que podían ansiar muchas de las 
lectoras, en un ejercicio de libertad alejada de las encorsetadas normas que 
regían socialmente a la mujer. Se trata de una evolución para ajustarse a 
nuevos propósitos narrativos donde la naturaleza demoniaca de la mujer, 
desde el punto de vista religioso, ya no tendría cabida. Ahora el tipo se 

 
14 Se pude ampliar este tema en Martín Romero (2010). 
15 Entre los trabajos más importantes están Marta Haro (1998); Sales Dasí (2001), Lucía Megías y Sales 
Dasí, (2005), Marín Pina (2011) y Aguilar Perdomo (2004). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 99 

adapta a una realidad narrativa donde destacan el artificio y los juegos de 
seducción sin necesidad de teñirlo con un fondo religioso. 

Si bien hay ciertas ocasiones en el que estas mujeres puedan usar ele-
mentos mágicos para alcanzar sus metas, estos no tienen que estar ligados 
a un origen oscuro —la magia podía tener un origen librario como destaca 
Gutiérrez Trápaga (2017b, 44-56)—, por lo que no existe ninguna identi-
ficación entre estos personajes y los demonios. La imagen de la doncella 
o dueña seductora, con esas aspiraciones de libertad y ese trato autónomo 
para desarrollar sus deseos y su propia sexualidad, se podría ligar con la 
idea de la «mala mujer» vinculada con la misoginia de origen medieval, que 
conecta con la mujer bella y tentadora. De este modo, estas mujeres en-
carnan la belleza de lo cuestionable (en oposición a la belleza de las damas 
como Oriana), que se entrelaza con el carácter pecaminoso de la mujer al 
unir su hermosura con la tentación diabólica. 

Por último, es necesario mencionar el tipo de la doncella encantadora 
cuyos poderes proceden del pacto diabólico, y de las que ya se hallan mues-
tras en la literatura bretona como sucede con la Doncella del Arte del Tris-
tán de Leonís. La narrativa artúrica configura el tipo de la doncella 
encantadora con un cariz negativo o con un origen demoniaco, y que al 
final de la aventura es castigada; la diferencia reside en que en el libro de 
caballerías ese castigo llega cuando se establece que la magia tiene un ori-
gen infernal (Cuesta Torre, 2014, 334). Un episodio interesante se da en el 
Lisuarte de Grecia de Juan Díaz (1526), en concreto, en el episodio de la 
Torre Encantada de la Sabia Donzella. Lisuarte, tras derrotar a varios ca-
balleros y apresar a la Sabia Donzella, accede a su biblioteca, que está pla-
gada de libros de hechizos. En este caso, la naturaleza de su magia es 
diabólica a la par que libraria, como queda plasmado en la riqueza de su 
anaquel. El origen oscuro de sus poderes resulta evidente cuando el alma 
de la encantadora, al suicidarse, es recibida por una legión de demonios; 
es más, la aventura cierra con la quema de su biblioteca (Campos García 
Rojas y Gutiérrez Trápaga, 2024, 46-47).  

Asimismo, dentro de este tipo, se encuentran personajes como 
Blanca Flor y su tía, personajes del Arderique (1517) que terminan ajusti-
ciadas en la hoguera pública, o Galarta en el Platir (1533), a quien se la 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 100 

llevan los demonios (Cuesta Torre, 2014, 342-343). Otro caso es el de Flo-
risdelfa del Tristán el Joven (1534), asociada también con el diablo y que 
termina suicidándose. De hecho, este último personaje es buen ejemplo 
de la visión negativa de la magia practicada por mujeres, y que constituyen 
una amenaza para los protagonistas, lo que condena a las féminas que 
transgreden las normas de su género (Campos García Rojas, 1997). Otro 
ejemplo curioso se da en el Floriseo (1516), cuando Piromancia, la encan-
tadora pagana, se convierte al cristianismo, lo que provoca que pierda sus 
poderes, que procedían de sus pactos con los diablos (Cuesta Torre, 2014, 
352-357). De forma general, los libros de caballerías no abandonan los 
tratos con el demonio y la magia oscura, solo que esta evoluciona o, in-
cluso, se abandona; igualmente, el castigo en la historia puede ser más o 
menos severo según la línea de pensamiento al que se adscriba su autor, 
así como el tratamiento religioso del libro, sin que haya un sendero regular 
en la visión de la magia de origen demoniaco16. 
 
 
6. Conclusiones 
 

Como se ha comprobado en los casos presentados, la mujer diablo 
no es un tipo estático, en el caso de que queramos y podamos configurar 
esta tipología de personaje dentro de la gama de los caracteres femeninos, 
hecho que también está abierto a discusión. Curiosamente, a pesar de la 
belleza de estas dueñas y doncellas, que les permite seducir y atraer a los 
caballeros, no llegan a consumar sexualmente la relación. Su hermosura 
les sirve para engatusar al hombre y conseguir un objetivo particular en 
cada caso: la tentación o burla diabólica en el caso del LCZ, la exhibición 
de sus poderes en el Tristán, o las metas superiores de Urganda como he-
chicera de raíz bretona y su vidente conexión con Merlín. 

¿Cómo podemos plantear el paso de la figura medieval de la mujer 
diablo al Renacimiento y, en concreto, al libro de caballerías? De manera 

 
16 Llama la atención que, en ciertos libros de la senda «realista», se describe con mayor detalle varios 
aspectos como la nigromancia, o la invocación a los muertos, frente a la narrativa artúrica, donde apenas 
se describen estos. El punto de coincidencia es el origen diabólico de la magia, quien entrega este cono-
cimiento a cambio del control de la encantadora (Cuesta Torre, 2014, 366). 



Almudena Izquierdo Andreu 

 

 101 

preliminar, todo apunta a que el tipo, si es que se puede llegar a identificare 
como tal en la literatura caballeresca medieval, se diluye con la entrada del 
siglo XVI. Aún tendríamos que ver, como una hipótesis a demostrar en el 
futuro, si dicho cambio se debe a la moral religiosa, que ya está presente 
en las versiones impresas del Tristán o del Amadís. En este sentido, no 
aparecerían, como tal, demonios metamorfoseados en mujeres seductoras 
en los libros de caballerías, aunque no se ignora la presencia de los diablos 
como malas influencias para los caracteres, incluyendo su relación con 
ciertas encantadoras. 

Por lo tanto, quedan dos tipologías de personajes en los libros de 
caballerías que enlazan, guardando las distancias, con la mujer diablo me-
dieval. El primero serían las sabias y encantadoras antagonistas en las 
obras, cuyos poderes proceden abiertamente de tratos con los diablos, por 
lo que el origen de su magia tiene raíces diabólicas. Ello provoca que sean, 
en general, personajes negativos, como ocurría ya en la literatura bretona, 
por lo que acaban bien muertas o sin sus poderes. El otro tipo corresponde 
con el de la doncella o dueña seductora y requeridora de amores, que sí 
guarda ciertos elementos comunes al vincularse la hermosura femenina 
con la tentación demoniaca. De esa manera, estas féminas, sin que haya 
una identificación literal con el diablo, o con una naturaleza de origen dia-
bólico, sí se ligan con la imagen misógina de la mujer bella que vinculaba 
su hermosura con el pecado de la lujuria y, por lo tanto, con la tentación. 
 
 
 
 

§ 
 
 

 
 
 
 
 
 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 102 

Bibliografía citada 
 
 

Acebrón Ruiz, Julián, «Del artificio narrativo a la digresión sermonaria. Dos sin-
gulares lances en los libros V y VI de Amadís»,  Scriptura (= Letradura. Estu-
dios de literatura medieval), 11 (1996), pp. 7-30. 

—, «Abrió los oios et sanctigósse. Santiguos y conjuros contra las asechanzas del dia-
blo en la literatura medieval», en Actas del XIII Congreso de la Asociación Inter-
nacional de Hispanistas. Madrid, 1998. Medieval. Siglo XVI. Siglo XVII, ed. 
Florencio Sevilla y Carlos Alvar, Madrid, Asociación Internacional de His-
panistas/Castalia/Fundación Duques de Soria, 2000, vol. 1, pp. 29-36. 

Adán Lledín, Sheila, «La serpiente, ¿la verdadera pecadora?», Mirabilia Ars, 12 
(2020), pp. 64-80. URL : 
<https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_ad
an_lledin.pdf> (cons. 15/06/2025). 

Aguilar Perdomo, María del Rosario, «Las doncellas seductoras y requeridoras 
de amor en los libros de caballerías españoles», Voz y Letra, 15/1 (2004), 
pp. 3-24. 

Avalle-Arce, Juan Bautista, «Amadís de Gaula»: el primitivo y el de Montalvo, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1990. 

Beltrán, Rafael, «Urganda, Morgana y Sibila: el espectáculo de la nave profética 
en la literatura de caballerías», en The Medieval Mind. Hispanic Studies in Hon-
our of Alan Deyermond, ed. Ian Macpherson y Ralph Penny, London, Tam-
esis, 1997, pp. 21-47.  

Bognolo, Anna. «Gli incanti di Urganda: magia come spettacolo nei Libros de 
caballerías», Studi Ispanici, 30 (1994-1996), pp. 111-128. 

Cacho Blecua, Juan Manuel,  Amadís: heroísmo mítico cortesano, Madrid, Cupsa, Uni-
versidad de Zaragoza, 1979. 

—, «Los contextos del Libro del Cavallero de Dios  (Libro del cavallero Zifar)», en El 
Libro del caballero Zifar: materias literarias de la narrativa de ficción, coord. Marta Haro 
Cortés, València, Proyecto Parnaseo  de la Universitat de València, 2018, pp. 5-
57. 
Campos García Rojas, Axayácatl, «Florisdelfa: un episodio insular en Tristán de 

Leonís desde una interpretación de sus elementos geográficos y la magia», 

https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf
https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf


Almudena Izquierdo Andreu 

 

 103 

en «Quien hubiese tal ventura»: Medieval Hispanic Studies in Honour of Alan De-
yermond, ed. A. M. Beresford, London, Department of Hispanic Studies, 
Queen Mary and Westfield College, 1997, pp. 237-245. 

—, «Urganda, la otrora gran sabidora: evolución y refuncionalización», en Palmerín y 
sus libros: 500 años, ed. Aurelio González, Axayácatl Campos García Rojas, 
Karla Xiomara Luna Mariscal y Carlos Rubio Pacho, México, El Colegio 
de México, 2013, pp. 343-365. 

Campos García Rojas, Axayácatl; Gutiérrez Trápaga, Daniel, Libros en los universos 
de ficción: Libros de caballerías castellanos, México, Universidad Nacional Autó-
noma de México, 2024. 

Cándano Fierro, Graciela, «El diablo toma la forma de mugier por que a los buenos pueda 
enpesçer: una faceta de la mujer en la literatura ejemplar», Memorabilia: boletín 
de literatura sapiencial, 6 (2002), s. p. 

— , «Reminiscencias misóginas en la literatura ejemplar: un aspecto de lo mara-
villoso mágico en la Baja Edad Media», Acta Poética, 29/2 (2008), pp. 213-
227. 

Carmona Fernández, Fernando, «El caballero y sus demonios: combates infer-
nales en los libros de caballerías», Cuadernos del CEMYR, 11 (2003), pp. 9-
34. 

Corpus of Hispanic Chivalric Romances: Texts and Concordances, ed. Ivy A. Corfis, tex-
tos transcritos por Pablo Ancos-García, Madison, Hispanic Seminary of 
Medieval Studies (Spanish Series, 134), 2005-2008. URL: 
<https://textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english.html> 
(cons. 15/06/2025). 

Cuento = Cuento de Tristán de Leonís, ed. from the Unique Manuscript Vatican 6428 
by George Tyler Northup, Chicago, The University Press, 1928.  

Cuesta Torre, María Luzdivina, Tristán de Leonís (Valladolid, Juan de Burgos, 1501). 
Guía de lectura, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1998. 

—, «Las ínsolas del Zifar y el Amadís, y otras islas de hadas y gigantes», en Fechos 
antiguos que los cavalleros en armas passaron. Estudios sobre la ficción caballeresca, ed. 
Julián Acebrón Ruiz, Lleida, Edicions de la Universitat de Lleida, 2001, pp. 
11-39. 

—, «Magos y magia, de las adaptaciones artúricas a los libros de caballerías», 
en Señales, portentos y demonios: la magia en la literatura y la cultura españolas del 

https://textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english.html


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 104 

Renacimiento, coord. Eva Lara y Alberto Montaner, Salamanca, SEMYR, 
2014, pp. 325-347. 

—, «The Iberian Tristan Texts of the Middle Ages and Renaissance», en The 
Arthur of the Iberians: The Arthurian Legend in the Spanish and Portuguese Worlds, 
ed. David Hook, Cardiff, University of Wales Press, 2015, pp. 309-363. 

—, «Tristán, una obra artúrica en los orígenes de los libros de caballerías castella-
nos», Aula Medieval, 5 (2016), pp. 87-117. URL: 
<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Tristan> 
(cons. 5/06/2025). 

Díaz Pereyro, Verónica, Los episodios sobrenaturales en el  Libro del caballero Zifar: el 
Lago Solfáreo y las Islas Bienaventuradas, trabajo de investigación, Universidad 
de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, 2006. 

García Ruiz, María Aurora, «Florisando: ortodoxia cristiana y magia», en Actas del 
XIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval (Va-
lladolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In memoriam Alan Deyermond, ed. José 
Manuel Fradejas Rueda et al., Valladolid, Ayuntamiento de Vallado-
lid/Universidad de Valladolid, 2010, pp. 873–82. 

—, «La sabiduría eclesiástica frente a las tentaciones demoníacas en el Florisando 
(1510) de Páez de Ribera», en De lo humano y lo divino en la literatura medieval: 
santos, ángeles y demonios, ed. Juan Paredes, Universidad de Granada, 2012, 
pp. 155–70.  

—, «Desarmando Amadís y Las Sergas: la propuesta ideológica en los paratextos 
de Florisando (1510) y sus fuentes», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de la 
literatura de cavalleries, 25 (2022), 169-184. https://doi.org/10.7203/ti-
rant.25.25659 

Gómez Redondo, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana. II. El desarrollo 
de los géneros. La ficción caballeresca y el orden religioso, Madrid, Cátedra, 1999. 

—, «El Libro del caballero Zifar: el modelo de “ficción” molinista», en El Libro del 
caballero Zifar: materias literarias de la narrativa de ficción, coord. Marta Haro 
Cortés, Valencia, Proyecto Parnaseo de la Universitat de València, 2018, 
pp. 59-88. 

 González, Aurelio, «De amor y matrimonio en la Europa medieval. Aproxima-
ciones al amor cortés», en Amor y cultura en la Edad Media, ed. Concepción 
Company Company, México, Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, 1991, pp. 29-42. 

https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Tristan
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659


Almudena Izquierdo Andreu 

 

 105 

Gutiérrez Trápaga, Daniel, «Caracterización, tradición y fuentes caballerescas del 
personaje de Merlín en el Quijote», Tirant: butlletí informatiu i bibliogràfic de lite-
ratura de cavalleries, 13 (2010), pp. 39–50. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.13.3411> (cons. 15/06/2025).  

—, «Dos motivos recurrentes en el desenlace de la Historia de Merlín en los libros 
de caballerías castellanos el aprendizaje mágico y el sabio engañado por 
una mujer», Revista de Poética Medieval, 26 (2012), pp. 146–67. DOI: 
<https://doi.org/10.37536/rpm.2012.26.0.30647> (cons. 15/06/2025). 

—, «Battling Narratives in the Amadís Cycle: The Case of Florisando and Sergas de 
Esplandián», Bulletin of Hispanic Studies, 94/1 (2017a), pp. 19-34. DOI: 
<https://doi.org/10.3828/bhs.2017.2> (cons. 05/06/2025). 

—, «Magas, magia y libros en los primeros nueve libros del ciclo amadisiano», Ti-
rant: butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de cavalleries, 20 (2017b), pp. 37-
58. DOI: <https://doi.org/10.7203/tirant.20.11230> (cons. 
15/06/2025). 

Harf-Lancner, Laurence, Les fées au moyen âge: Morgane et Mélusine: la naissance des 
fées, Paris, Champion, 1984. 

Haro Cortés, Marta, «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y doncellas 
en el Amadís de Gaula», en Literatura de caballerías y orígenes de la novela, ed. 
Rafael Beltrán, València, Universitat de València, 1998, pp. 181-217. 

Izquierdo Andreu, Almudena, «Moral y doctrina contra la magia en el Florisando: 
un estudio a través de su prólogo», Historias Fingidas, 5 (2017), pp. 167–83. 

Kappler, Claude, Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Madrid, 
Akal, 1986. DOI: <https://doi.org/10.13136/2284-2667/75 > (cons. 
05/06/2025).  

Lacarra, Mª Jesús, «De la risa profética a la nostalgia del paraíso en el Libro del 
Caballero Zifar», en Actas do IV Congresso da Associação Hispânica de Literatura 
Medieval (Lisboa, 1 al 5 de outubro de 1991), coord. Aires Augusto Nascimento 
y Cristina Almeida Ribeiro, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 75-78. 

Llull, Ramon, Obres de Ramón Llull. Doctrina Pueril; Libre de L’orde de Cavalleria; Libre 
de Clerecia; Art de Confessió, Palma de Mallorca, Miquel Font, 1986. 

Lucía Megías, José Manuel, Edición crítica del Libro del cavallero Zifar, tesis doctoral, 
Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 1993. 

Lucía Megías, José Manuel; Sales Dasí, Emilio J., «La otra realidad social en los 
libros de caballerías (II): damas y doncellas lascivas», en Actes del X Congrés 

https://doi.org/10.7203/tirant.13.3411
https://doi.org/10.37536/rpm.2012.26.0.30647
https://doi.org/10.3828/bhs.2017.2
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11230
https://doi.org/10.13136/2284-2667/75


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 106 

Internacional de l’Associació Hispànica de Literatura Medieval (Alacant, 16-20 se-
tembre de 2003), ed. Rafael Alemany, Josep Lluís Martos y Josep Miquel 
Manzanaro, Alacant, Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana, 
2005, vol. 2, pp. 1007-1022. 

Maillet Aránguiz, Pablo, «La demonización de la mujer durante la Edad Media», 
Revista Chilena de Estudios Medievales, 25 (2024), pp. 41-55. DOI: 
<http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041> (cons. 
05/06/2025).  

Marín Pina, Mª Carmen, Páginas de sueños. Estudios sobre los libros de caballerías caste-
llanos, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2011. 

Navarro Hernández, Emilio Enrique, «La función del diablo en el Libro del caba-
llero Zifar», en Zifar y sus libros: 500 años, eds. Karla Xiomara Luna Mariscal, 
Axayácatl Campos García Rojas, Aurelio González, México, El Colegio 
de México, 2015, pp. 389-405. 

Martín Romero, José Julio, «Sobre el Endriago amadisiano y sus descendientes 
caballerescos», en Actas del XIII Congreso Internacional de la Asociación Hispá-
nica de Literatura Medieval (Valladolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In memo-
riam Alan Deyermond, ed. José Manuel Fradejas Rueda, Deborah Anne 
Dietrick, María Jesús Díez Garretas y Demetrio Martín Sanz, Valladolid, 
Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010, 
vol. 2, pp. 1283–1298. 

Mérida Jiménez, Rafael M., «Urganda la Desconocida o tradición y originalidad», 

en Actas del III Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval (Sala-

manca, 3 al 6 de octubre de 1989), ed. M.ª Isabel Toro Pascua, Salamanca, 

Biblioteca Española del siglo XV/ Departamento de Literatura Española 

e Hispanoamericana, 1994a, vol. 2, pp. 623-628. 

—, «Elogio y vituperio de la mujer medieval: hada, hechicera y puta», en Actas 
del IX Simposio de la Sociedad Española de Literatura General y comparada (La 
mujer: Elogio y vituperio), Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 1994b, vol. 2, 
pp. 269- 276. 

—, El gran libro de las brujas. Hechicerías y encantamientos de las mujeres más sabias, Bar-
celona, RBA integral, 2006. 

—, «Legados de una (Des)conocida», en Transmisión y difusión de la literatura caba-
lleresca. Doce estudios de recepción cultural hispánica (siglos XIII-XVII), Lleida, Uni-
versitat de Lleida, 2013, pp. 117-130. 

http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041


Almudena Izquierdo Andreu 

 

 107 

Muchembled, Robert, Historia del diablo. Siglos XII-XX, Madrid, Cátedra, 2004. 
Orsanic, Lucía, La mujer-serpiente en los libros de caballerías castellanos. Forma y arquetipo 

de los monstruoso femenino, Madrid, Ediciones La Ergástula, 2014. 
Ortiz, Alberto, «Súcubo. El diablo en forma de mujer según la tradición discur-

siva en contra de la magia», en El diablo en sus infiernos, ed. María Jesús Za-
mora Calvo, Madrid, Abada, 2022, pp. 47-68. 

Patch, Howard Rollin, El Otro Mundo en la literatura medieval, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1983. 

Paz Torres, Margarita, «Demonio y mujer: la marca de satán y el combate contra 
él»,  Medievalia, 18/2, (2015), pp. 325–353. DOI: 
<https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345> (cons. 05/06/2025).  

Ramos Nogales, Rafael, «La transmisión textual del Amadís de Gaula», en Actes 
del VII Congrés de l’Associació Hispànica de Literatura Medieval (Castelló de la 
Plana, 22-26 de setembre de 1997), ed. Santiago Fortuño Llorens y Tomás 
Martínez Romero, Castelló de la Plana, Universitat Jaume I, 1999, vol. 2, 
pp. 199–212. 

Rodríguez de Montalvo, Garci, Amadís de Gaula, ed. Juan Manuel Cacho Blecua, 
Madrid, Cátedra, 1987-1988. 

Rubio Pacho, Carlos, «El amor destructor de Iseo en el Cuento de Tristán de 
Leonís», en Actas del VIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de 
Literatura Medieval, ed. Margarita Freixas, Silvia Iriso y Laura Fernández, 
Santander, Consejería de Cultura del Gobierno de Cantabria/Año Jubilar 
Lebaniego/Asociación Hispánica de Literatura Medieval, 2000, vol. 2, pp. 
1569-1574. 

Russell, Jeffrey Burton, Lucifer. The Devil in the Middle Ages, Cornell, Cornell Uni-
versity Press, 1984. 

Sales Dasí, Emilio José, «La dueña traidora: venganzas y secuestros en las conti-
nuaciones del Amadís de Gaula», Medievalia, 32-33 (2001), pp. 24-36. 

Tristán = Tristán de Leonís (Valladolid, Juan de Burgos, 1501), ed. M.ª Luzdivina 
Cuesta Torres, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1999. 

Val Valdivieso, María Isabel del, «El mal, el demonio, la mujer (en la Castilla 
bajomedieval)», en Vivir siendo mujer a través de la historia, coord. Magdalena 
Santo Tomás Pérez, María Isabel del Val Valdivieso, Cristina de la Rosa 
Cubo y María Jesús Dueñas Cepeda, Valladolid, Universidad de Vallado-
lid/Secretariado de Publicaciones 2005, pp. 13-40. 

https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 108 

Vázquez Jiménez, Lydia, «La diabolización del cuerpo femenino o las represen-
taciones de la mujer-diablo a lo largo de la historia (defensa de una reapro-
piación)», en Creencias y disidencias: experiencias políticas, sociales, culturales y 
religiosas en la Historia de las Mujeres, coord. Ángela Muñoz Fernández y Jordi 
Luengo López, Granada, Comares, 2020, pp. 93-134.  



 

Soledad Castaño Santos, «Las mujeres en el Tirant lo Blanc (1490) de Joanot Martorell: un acercamiento 
desde las metodologías computacionales», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 109-136.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1676 - ISSN: 2284-2667. 
 
 109 

Las mujeres en el Tirant lo Blanc (1490)  
de Joanot Martorell:  

un acercamiento desde las metodologías computacionales 
 

Soledad Castaño Santos 
(Universität Basel) 

 
Abstract 

 
Este artículo estudia el papel de los personajes femeninos en el Tirant lo Blanc (1490) de Joanot Martorell 
a través de un enfoque interdisciplinar que combina el análisis literario y las metodologías computacio-
nales. A partir del corpus extraído de esta novela caballeresca, aplicaremos diversas técnicas de proce-
samiento textual, análisis de redes y visualización de datos para obtener los datos que nos permitan 
explorar patrones, relaciones entre los personajes y su importancia dentro de la novela como Carmesina, 
Plaerdemavida o la Viuda Reposada. La obtención de estos datos permite revelar el papel y el simbo-
lismo de los personajes femeninos dentro del desarrollo narrativo de la obra de Martorell. De este modo, 
esta investigación propone una nueva lectura de la obra desde las Humanidades Digitales, que ayude a 
mejorar la comprensión y complementar las investigaciones literarias.  
Palabras clave: Tirant lo Blanc, Humanidades Digitales, literatura medieval, personajes femeninos, lectura 
distante. 
 
This article examines the role of female characters in Tirant lo Blanc (1490) by Joanot Martorell through 
an interdisciplinary approach that combines literary analysis and computational methodologies. Using 
the extracted corpus of this chivalric novel, we apply various techniques of text processing, network 
analysis, and data visualization to explore patterns, character relationships, and the narrative importance 
of figures such as Carmesina, Plaerdemavida, and the Viuda Reposada. The data obtained reveal the 
roles and symbolic functions of female characters within the narrative development of Martorell’s work. 
Therefore, the study proposes a new reading of the novel from the perspective of Digital Humanities, 
aiming to enhance understanding and complement traditional literary scholarship. 
Keywords: Tirant lo Blanc, Digital Humanities, medieval literature, female characters, distant reading- 

 
 
 
 

§ 
 
 
 

 

 

 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1676


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 110 

1. Introducción 
 

El Tirant lo Blanc de Joanot Martorell, publicado en 1490 en la im-

prenta de Nicolás Spindeler en Valencia, es una de las obras consagradas 

dentro del ámbito de la literatura universal y una de las obras cumbre de 

la literatura valenciana1. Esta novela caballeresca fue traducida al castellano 

de forma temprana y publicada en 1511 en Valladolid en la imprenta de 

Diego de Gumiel. Uno de sus mejores valedores fue Miguel de Cervantes, 

quien hace que el cura del Quijote, en el episodio del escrutinio (I, cap. VI), 

la describa del siguiente modo: 
 

Dígoos verdad, señor compadre, que por su estilo es éste el mejor libro del 

mundo: aquí comen los caballeros, y duermen y mueren en sus camas, y hacen 

testamento antes de su muerte, con estas cosas de que todos los demás libros 

deste género carecen. Con todo eso, os digo que merecía el que le compuso, 

pues no hizo tantas necedades de industria, que le echaran a galeras por todos 

los días de su vida. Llevadle a casa y leedle, y veréis que es verdad cuanto de él 

os he dicho (Cervantes, 2015, 66). 

 

La obra de Martorell protagonizada por el caballero Tirant es un re-

flejo de la sociedad y la vida caballeresca de mediados del siglo XV. Si-

guiendo la división estructural propuesta por Martín de Riquer (1990) a 

partir de criterios geográficos y bloques narrativos, la obra se estructuraría 

en cinco partes, en las que se distribuyen sus 487 capítulos: 

 

1. Prólogo e inicio de la acción en Inglaterra (caps. 1-97) 

2. Tirant en Sicilia y Rodas (caps. 98-118) 

3. Tirant en el Imperio Bizantino (caps. 119-281) 

4. Tirant en África y victorias militares (caps. 282-433) 

 
1 Sobre la amplísima bibliografía sobre el Tirant lo Blanc consúltese la recogida por Rafael Beltrán y Josep 
Izquierdo (https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia_descriptiva.htm) y la página corres-
pondiente a los estudios del Tirant de la Biblioteca Miguel de Cervantes (https://www.cervantesvir-
tual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/). Seguimos principal-
mente los trabajos de Riquer (1990) y Beltrán (2006), así como la completísima edición anotada de Albert 
Hauf (Martorell, 2005). 

https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia_descriptiva.htm
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/


 
 

Soledad Castaño Santos 

 111 

5. La muerte de Tirant (caps. 434-487) 

 

 En la primera parte, el autor presenta a su protagonista, el caballero 

Tirant, explica su linaje, describe la fase preliminar a las aventuras y se 

produce uno de los momentos clave en los libros de materia caballeresca: 

la ceremonia en que es armado caballero. La figura del ermitaño Guillem 

de Varoic, a quien se le relatan las victorias de Tirant en la corte de Ingla-

terra, resulta fundamental, pues a través del diálogo, el antiguo guerrero, 

retirado de la vida bélica, le transmite los valores esenciales de la caballería, 

marcando así el período de formación y ética caballeresca de Tirant.  

 En la segunda parte, el caballero inicia su trayectoria hacia el Medi-

terráneo con la participación diplomática en Sicilia y en batallas cruciales 

en Rodas, lo que le permite establecer alianzas, ir ganando fama como 

caballero y dirigirse así con un prestigio solvente al Imperio Bizantino. Es 

lógico que la siguiente parte, la tercera, centre la acción en la corte bizan-

tina del Emperador. En esta parte se detallan múltiples episodios cortesa-

nos, empezando por la relación amorosa de Tirant con la infanta Carme-

sina, hija del Emperador, que alternan con progresivos triunfos militares 

en defensa del imperio.  

 Respecto a la cuarta parte, Tirant emprende, por causas en principio 

azarosas (un naufragio), una campaña en el norte de África, donde desple-

gará su capacidad militar en nuevas campañas militares. En esta sección 

del libro, Tirant se consolida como héroe y se reconoce su valía militar. 

Por último, en la quinta parte, el narrador nos relata el regreso de Tirant a 

la corte del Emperador, su reencuentro con Carmesina, la muerte del ca-

ballero, la infanta y el propio Emperador, y las consecuencias para la su-

cesión del imperio derivadas de esa muerte. 

Las aventuras del caballero, pese al despliegue fabuloso de sus accio-

nes, resultan siempre verosímiles (solamente hay un episodio de estricta 

fantasía, y no lo protagoniza Tirant) y transcurren en lugares verosímiles. 

Igualmente, a diferencia de lo que sucede en la mayor parte de las ficciones 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 112 

caballerescas, a nivel geográfico, los lugares transitados –Inglaterra, Fran-

cia, Sicilia, Rodas, Bizancio, norte de África– son fácilmente identificables 

en el mapa, lo que dota a la narración de mayor realismo. Como decía el 

cura del Quijote: «estas cosas de que todos los demás libros deste género 

carecen» (Cervantes, 2015, 66). En el ámbito temático, los grandes moto-

res que impulsan la acción narrativa, el amor y la guerra, alternados y en-

trelazados con pericia narrativa en los episodios de la corte de Constanti-

nopla, van a ser los ingredientes fundamentales de la historia, aunque 

desfilan, por supuesto, otros muchos temas y motivos: el destino o for-

tuna, la enfermedad y la muerte, las reacciones psicológicas (envidias, ce-

los, miedos), las intrigas cortesanas, las estrategias bélicas o las pruebas 

caballerescas, entre tantos  otros. 

El propósito de este artículo es apuntar un acercamiento al estudio 

del universo femenino de la obra de Martorell a partir de las nuevas meto-

dologías computacionales y en el marco de las Humanidades Digitales. 

Partimos de la teoría del distant reading que plantea Franco Moretti (2005, 

2013) y de macroanaylisis de Matthew L. Jockers (2013), en el que se pro-

pone la aproximación al texto desde lo macrotextual. Estos planteamien-

tos constituyen un nuevo enfoque al estudio literario tradicional, que faci-

lita al investigador la detección de patrones o sesgos en los textos, que son 

menos perceptibles desde otras metodologías literarias. Esta metodología 

seleccionada inicia con el tratamiento del texto y la extracción de la infor-

mación mediante el lenguaje de programación Python, y posteriormente 

se centra en la visualización de los datos mediante gráficas y en la obten-

ción de resultados y conclusiones. Completaremos esos resultados con-

trastando la información proporcionada por la crítica literaria, ya que esta 

nos ayudará a confirmar los resultados o nos facilitará una reflexión sobre 

los mismos. En definitiva, este trabajo se centra en el estudio de los per-

sonajes femeninos de Tirant lo Blanc desde diferentes perspectivas, con 

atención especial a las relacionadas con las Humanidades Digitales, pero 

sin descuidar la crítica literaria tradicional escrita que ha profundizado so-

bre este gran clásico valenciano y universal.  



 
 

Soledad Castaño Santos 

 113 

2. Metodología computacional y procesado del corpus 
 

El estudio de los personajes femeninos en el Tirant desde el marco 

computacional requería, en primera instancia, elaborar una selección y 

procesado de un corpus que permitiese la aplicación de técnicas cuantita-

tivas y visuales para la obtención de datos. Este apartado se estructura a 

partir de la preparación textual, modelado de datos y la visualización de 

estos a través de herramientas digitales vinculadas a las Humanidades Di-

gitales. 

En primer lugar, partimos del texto de Tirant lo Blanc, disponible en 

su versión original en catalán (correspondiente a la primera edición de 

1490), en acceso abierto, en la Biblioteca Cervantes Virtual2. Extrajimos el 

texto, a partir de esta página web, en un documento de texto plano, elimi-

nando aquello que no perteneciera a la edición propiamente dicha –pagi-

nación editorial, marcas textuales de la página web, saltos de línea y espa-

cios– y revisamos la totalidad del texto para comprobar que se hubiese 

conservado de forma íntegra.  

 En una primera revisión del texto, confirmamos que los títulos de 

los capítulos seguían una misma estructura y, por tanto, podrían ayudarnos 

a cuantificar los datos. Nuestro objeto de estudio primario era el trata-

miento y análisis de los personajes femeninos, por lo que establecimos 

también un mecanismo de búsqueda de la mención de sus nombres, alias 

o títulos. Para conseguirlo, utilizamos expresiones regulares que permitie-

sen captar los nombres, en principio sin distinción de mayúsculas o mi-

núsculas, apodos o roles. Así, por ejemplo, en el caso de Carmesina se 

incluyeron también las variantes de princesa (o princessa) o la filla de l’Empe-

rador. En este trabajo, limitaremos el estudio a cuatro de los personajes 

 
2 Esta edición fue publicada originalmente en 2006 en la Biblioteca Virtual Joan Lluís Vives, supervisada 
por Llúcia Martín, con la colaboración de Eduard Baile, Jordi Segura y Héctor Cámara. Se indica que es 
la transcripción del ejemplar N1 o NY1 realizada por Nicolás Spindeler. Consúltese en el siguiente en-
lace: https://www.cervantesvirtual.com/obra/tirant-lo-blanc--1/. 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/tirant-lo-blanc--1/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 114 

femeninos más cuantificados, que coinciden con cuatro de los más repre-

sentativos de la obra y de los más relevantes en la acción narrativa: Car-

mesina, Plaerdemavida, Estefanía y la Viuda Reposada. 

Estos cuatro personajes se relacionan entre sí, pero poseen persona-

lidades significativamente distintas. Carmesina es la hija del Emperador 

del Imperio Griego. Descrita desde el primer momento (cuando la descu-

bre Tirant con una mirada erotizada) como objeto de deseo del héroe, 

representaría el modelo de donna angelicata, como sucede con tantas otras 

protagonistas literarias. Carmesina asume la responsabilidad de ser la he-

redera del Imperio y en ese sentido ha de ser cautelosa en sus amores con 

Tirant con el fin de retenerlo para que este vaya prolongando hasta donde 

y cuando sea necesario su ayuda bélica al imperio en peligro. Pese a que 

ese carácter pasivo sea aparentemente primordial, se muestra inteligente 

(es buena lectora), sensible y delicada, pero también audaz y atrevida, e 

incluso airada (como la Melibea de La Celestina) en ocasiones, ofreciendo 

interesantes modulaciones, entre el erotismo y el humor, en los episodios 

de corte en los que desarrolla sus acciones.  

Por el contrario, Plaerdemavida representa el prototipo de la al-

cahueta en el ámbito literario (mediadora, entrometida, fisgona), aunque 

sea todo lo contrario (joven, alegre, despreocupada e inconsciente) que la 

alcahueta por excelencia, la Celestina de Fernando de Rojas. Constituye 

uno de los personajes más singulares y complejos a nivel psicológico de 

toda la novela. Su nombre es transparente de sus sentimientos y manejos: 

placer de mi vida. Ese placer se cifra, como ocurre con la Emma de la 

novela homónima de Jane Austen, en lograr el éxito de las parejas que 

facilita. En el marco de la narración es, así, quien favorece la relación entre 

Tirant y Carmesina y ejerce el mismo rol de voyeur que Celestina en su 

respectiva obra3.  

En cuanto a la Viuda Reposada, es el único personaje femenino no 

vinculado amorosamente a un personaje masculino. Sin embargo, desea 

ese amor de manera enfermiza y focaliza su deseo en un imposible: Tirant. 

 
3 Véanse con detalle las similitudes entre Plaerdemivida y Celestina estudiadas por Beltrán (2006, 2022). 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 115 

Su complejidad psicológica se vincula a la trama por la que, por unos celos 

extremos, trata de enturbiar y viciar (poner «cizaña», como dice literal-

mente Martorell) el amor de Tirant por Carmesina4. 

Por último, Estefanía se describe como una mujer astuta e inteli-

gente, familiar, amiga y confidente de la infanta Carmesina. Como contra-

punto a la infanta, transgrede la moral convencional y traspasa sus barre-

ras, manteniendo relaciones sexuales con Diafebus, primo del 

protagonista, que sella con un matrimonio secreto. Esa independencia en 

cuanto a las normas sociales y la fidelidad tanto a Carmesina como a Tirant 

–y fidelidad a su enamorado, también– la definen y distinguen como per-

sonaje también singular. 

 Estas cuatro no son, obviamente, las únicas figuras femeninas de la 

obra de Martorell. En el plano de la acción narrativa, existen otras mujeres 

importantes, muy bien caracterizadas, empezando por la Emperadriu (em-

peratriz), madre de Carmesina, y siguiendo con la condesa de Varoic, mu-

jer de Guillén de Varoic, o la bella Agnés, dos personajes insertos en la 

primera parte del Tirant en su estancia en Inglaterra, o con Ricomana, la 

hija del rey de Sicilia, entre otras. A lo largo de la narración se mencionan, 

naturalmente, otras muchas mujeres, muchas veces de forma conjunta. 

Así, después de que Tirant contemple absorto a Carmesina y quede ena-

morado por el flechazo de la mirada, pasa a una habitación, que le ofrece 

una suerte de galería de parejas de amantes legendarios, con figuras feme-

ninas pintadas: Píramo y Tisbe, Dido y Eneas, Tristán e Iseo, Lanzarote y 

Ginebra... (cap. 119). A modo de prolepsis, el narrador nos indica simbó-

licamente lo que va a suceder entre los protagonistas, que se incorporarán 

a esa nómina. 

 Otro listado de mujeres ilustres, igualmente emparejadas, forma 

parte de una representación teatral, en el contexto de un homenaje festivo 

a una embajada del Sultán. En el seno de un juicio de carácter cortesano, 

 
4 Según Aguilar i Montero (2004), en ella se concentra toda una tradición misógina que Martorell conoce 
y plasma a través de este personaje y su maldad. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 116 

una Sibila profética aparece acompañada de una serie de amantes o fémi-

nas traicionadas:  
 

Entorn de les deesses seÿen totes les dones que bé havien amat, axí com fon la 

reyna Ginebra, qui a Lançalot amà; la reyna Isolda a Tristany; e la reyna Penò-

lope, qui a Ulixes amà; e Elena a Paris; Briseyda a Achil·les; Medea a Jàson; la 

reyna Dido a Eneas; Deiamira a Èrcules; Adriana [Ariadna] a Teseu; e la reyna 

Phedra [qui] requerí a Ypòlit son fillastre (Martorell, 2006, 790). 

 

 Por último, en el capítulo 309, el discurso que el rey Escariano, rey 

de Etiopía, hace delante de Tirant, va ilustrado con una serie de figuras 

femeninas excelentes, como el mismo rey descubre: «E encara que yo haja 

lest de moltes virtuoses senyores qui en lo món són stades» (Martorell, 

2006, 1123). Las razones del amor de Escariano por Maragdina componen 

un prolijo elogio de mujeres de la Antigüedad, que procede del libro IV 

del Somni (1399) de Bernat Metge, que a su vez se había servido para com-

ponerlo de Petrarca y de Valerio Máximo. El erudito parlamento incluye 

diosas, reinas orientales y mujeres grecolatinas: Uricia, Semíramis, Tama-

rits, Sinobia, Pantasilea, Isipitrácea, Porcia, Julia, Artemisa o Melia (Mar-

torell, 2005, 1123-1124). 

 Seleccionadas, entonces, las cuatro figuras principales, generamos 

en un documento de Python, una tabla o dataframe con cada uno de los 

personajes. En este caso, creamos un código, mediante la utilización de 

expresiones regulares, técnicas de conteo y procesos de filtrado, que de-

tectase el nombre con variantes, y que además recogiese los siguientes 

campos: capítulo donde aparece la mención, el contexto textual y la lista 

de personajes relacionados –cuando sea posible mediante la proximidad o 

la enunciación directa–, tanto femeninos como masculinos.  

El procesado de datos y la visualización se elaboró con Python 3.11, 

empleando bibliotecas como pandas para la creación de tablas, re para las 

expresiones regulares, collections y spacy para la manipulación textual y el 

conteo, y la librería de visualización Vega-Altair para la elaboración de las 

visualizaciones con los resultados obtenidos.  



 
 

Soledad Castaño Santos 

 117 

3. Resultados del análisis del corpus 
 

La obtención de resultados se subordinó al planteamiento de pregun-

tas previas, y a la elección del mejor modo de visualizar e interpretar la 

información. Todas las cuestiones siempre parten del presupuesto de que 

el autor es quien decide la presencia de los personajes, la acción narrativa 

o la interrelación entre ellos. Cuando el lector lee la obra, advierte que las 

mujeres aparecen, sin sorpresas y de acuerdo con lo que esperamos en un 

texto medieval, mayoritariamente ligadas a un hombre: su padre, su ma-

rido o su pretendiente. En efecto, son frecuentes los apelativos de perso-

najes femeninos subordinados, por relación familiar, a personajes mascu-

linos: «filla de l’Emperador» para Carmesina, «filla del rey de Sicília» para 

Ricomana. La primera pregunta surgida en este contexto fue: ¿qué presen-

cia tienen las protagonistas femeninas a lo largo de la obra? Para ello, uti-

lizamos dos variables: las cuatro figuras escogidas y el número de capítulos 

en los que aparecen citadas.  

 Cabe prevenir al lector que la variable que tiene en cuenta las men-

ciones de las cuatro figuras femeninas se ha seleccionado por la extensión 

del texto y la dificultad para demarcar de forma automática el número de 

intervenciones de cada una, así como diferencias en alusiones o menciones 

directas en la acción estando el personaje de forma activa o pasiva. Cono-

cemos el riesgo que entrañan este tipo de elecciones, pero consideramos 

conveniente sacrificar la concreción máxima en beneficio de unos resulta-

dos provisionales que nos posibiliten nuevas investigaciones en el futuro.  

  

3.1. Distribución de personajes femeninos en la obra por capítulo 

 

Esta primera visualización (figura 1) consiste en un gráfico de disper-

sión en el que cada una de las figuras femeninas posee un color distinto, 

de modo que visualizamos las menciones a lo largo de los 487 episodios. 

La separación por personaje facilita la comparación entre ellas. La tipolo-

gía de gráfico escogida es la de la dispersión que observamos distribuida 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 118 

por puntos la distribución de menciones del personaje en la progresión de 

capítulos. 
 

 
 

Figura 1. Gráfica de dispersión de personajes y capítulos del Tirant. Elaboración propia. 

 

 Esta gráfica (figura 1) proporciona datos relevantes para nuestra 

pregunta inicial. En primer lugar, Carmesina es el personaje femenino con 

mayor presencia en la obra. La distribución de Carmesina a lo largo de un 

gran número de capítulos contrasta con la presencia del resto de persona-

jes femeninos. Su aparición se intensifica en el tramo central de la acción 

narrativa y en la parte final. Esta distribución refleja que su personaje es 

uno de los papeles que vertebran esos tramos narrativos. Si contrastamos 

la información con el análisis literario, es lógico que Carmesina ocupe este 

lugar preponderante en la obra. La trama amorosa que se desarrolla en la 

corte del Emperador se visualiza en el marco central, pero también el rol 

de hija del Emperador la hace relevante para la acción política dentro del 

Tirant. 

 En cambio, Plaerdemavida concentra su aparición de forma reite-

rada en determinados tramos, sobre todo en la parte intermedia de la obra. 

La delimitación de estos momentos coincide con escenas en las que Car-

mesina también está presente, lo que nos hacen constatar que su presencia 

e intervención depende de la trama amorosa de Tirant y Carmesina. El rol 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 119 

de Plaerdemavida como mediadora se refleja en esta concentración de apa-

rición en diversas secuencias de capítulos.  

 Por su parte, Estefanía constituye un personaje especialmente rele-

vante en la primera parte de la serie de episodios en la corte de Constanti-

nopla, cuando coincide e interviene en la acción amorosa entre Tirant y 

Carmesina. Sus intervenciones, paralelas a las de Carmesina, constituyen, 

en su relación con Diafebus, una segunda narrativa amorosa. Es otro de 

los personajes femeninos que refuerza la importancia de la acción desarro-

llada en el marco de la corte del Emperador. Observamos alguna mención 

o aparición breve en la zona final de la obra, que responde nuevamente a 

un papel subordinado, como doncella de Carmesina.  

 Finalmente, observamos en la Viuda Reposada un patrón distinto 

al del resto de personajes. Su aparición es más intermitente y no concentra 

un gran número de menciones en ninguna parte de la acción. Se considera 

que ejerce el papel de antagonista y, por tanto, desestabilizadora de la 

trama amorosa en la corte.  

 Si contrastamos la aparición de los personajes femeninos en con-

junto, advertimos las similitudes entre Carmesina y Estefanía al inicio de 

los capítulos ambientados en la corte imperial –a partir del capítulo 119– 

con las historias amorosas de la narrativa. Plaerdemavida y la Viuda Repo-

sada certifican unas apariciones no tan concentradas, pero que coinciden 

con la acción. Incluso podemos observar que hay ciertos capítulos en los 

que la princesa y las tres doncellas coinciden en la acción narrativa. A partir 

del capítulo 200, Carmesina sigue estando presente, mientras que Estefa-

nía desaparece tras una pequeña sucesión de capítulos y solamente tendrá 

apariciones esporádicas hacia el final de la trama narrativa. Respecto a 

Plaerdemavida, refuerza su papel como auxiliar la continuidad que se ob-

serva en las partes que comparte con la princesa Carmesina. De igual 

modo, la Viuda Reposada comparte también acción en esta parte, pero de 

un modo más disperso a lo largo de los capítulos5.  

 
5 Los episodios en que interviene como protagonista la Viuda Reposada comienzan en los caps. 215-
218 y continúan con mayor intensidad a lo largo de dos series de capítulos: 264-269 y 283-286). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 120 

 En la parte final de la obra, hallamos una consistencia en la presen-

cia de Carmesina –presencia directa en la acción, al regresar Tirant a la 

corte griega y reencontrarse ambos, pero también menciones o referencias 

anteriores a su persona, aunque no esté presente–, mientras que el resto 

de las doncellas han desaparecido. Una excepción sería Plaerdemavida, 

que a partir del capítulo 350 comparte la aventura del viaje al norte de 

África junto con Tirant y el señor de Agramunt.  

 La gráfica de visualización (figura 1) permite inferir datos significa-

tivos sobre la ausencia o presencia de los personajes. La primera parte de 

este gráfico aparece vacía, porque el narrador todavía no ha mencionado 

la corte del Emperador. El autor distribuye y combina a los personajes 

analizados de forma complementaria dentro de la narración. Así, Carme-

sina se configura como una princesa idealizada, pero con un papel en el 

desarrollo de la acción más que relevante. Esta continuidad en la narración 

nos hace deducir que no resulta un simple objeto de deseo por parte de 

Tirant, sino que participa activamente en la trama novelesca. Plaerdema-

vida es otro de los personajes con una evolución que implica un papel 

activo y relevante dentro de la ficción; se configura como una doncella 

inteligente y astuta, independiente, pero a la vez auxiliar de Carmesina. En 

cambio, Estefanía simboliza otro modo de actuar frente a la templanza de 

Carmesina, vinculada a su historia con Diafebus. La Viuda Reposada sirve 

como contrapunto a la estabilidad narrativa del resto de mujeres actantes. 

Su carácter manipulador provoca cambios en la acción narrativa.  

 En síntesis, el gráfico (figura 1) permite analizar la distribución de 

los personajes por capítulo y constatar la predominancia de Carmesina en 

el conjunto, aun no estando presente en la acción; Estefanía y Plaerdema-

vida poseen una importancia clave en el tramo central de la sección narra-

tiva desarrollada en la corte imperial; por último, la Viuda Reposada hace 

una aparición alternada en distintos episodios, pero sin ser prácticamente 

nunca la protagonista de ellos y de ahí que algunos de sus puntos se ob-

serven con menor grado de intensidad. La gráfica permite detectar el vacío 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 121 

narrativo de estos personajes femeninos, así como la concentración de tra-

mos en los que son protagonistas, sobre todo en el marco cortesano. Esta 

gráfica puede ser útil para investigar capítulos específicos que contengan 

escenas de importancia narrativa protagonizadas por mujeres. Por ejem-

plo, la concentración de acción de la Viuda Reposada con el capítulo 283, 

titulado «Ficció que féu la reprovada Viuda a Tirant», donde pretende engañar 

a Tirant.  

 

3.2. Distribución de personajes femeninos en la obra por partes narrativas 

 

La segunda visualización (figura 2) se elabora mediante un gráfico de 

barras apiladas en el que cada una de las figuras femeninas posee un color 

distinto, de modo que visualizamos el conjunto total de menciones de los 

cuatro personajes enmarcados en una variable por partes narrativas. Si-

guiendo la distinción de la novela en cinco grandes secciones o partes que 

propone Martí de Riquer, tal como hemos visto, dividimos los capítulos 

en cinco partes y calculamos el número total de menciones en cada uno 

de estos bloques. Lo que tratamos de descubrir con este gráfico es donde 

se concentra la principal acción narrativa de los personajes femeninos se-

leccionados. El tipo de gráfico escogido permite una visualización con-

junta de las menciones del personaje y observar la disminución o concen-

tración de menciones por cada uno de los bloques. La distinción por 

colores de cada personaje favorece el cotejo de las diferencias en cantidad 

de menciones por cada una de ellas. Su utilización facilita la interpretación 

de la evolución de la presencia femenina como conjunto narrativo dentro 

de la novela.  
 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 122 

 
 

Figura 2. Gráfica de barras apiladas de personajes femeninos por partes narrativas en el Tirant.  

Elaboración propia. 

 

La visión gráfica (figura 2) nos permite contrastar la cantidad de men-

ciones por partes narrativas y nos facilita sintetizar la presencia femenina 

global en cada una de las partes. A primera vista, se constata el epicentro 

de la acción en la tercera parte, la vinculada a la corte del Emperador de 

Constantinopla, como el tramo narrativo principal de estos personajes fe-

meninos, vertebrados por la figura de la princesa Carmesina, que concen-

tra alrededor de 500 menciones en este bloque, de un total que supera las 

800 si se consideran las del resto de personajes, es decir, Plaerdemavida, 

Estefanía y la Viuda Reposada. Los siguientes tramos poseen una dismi-



 
 

Soledad Castaño Santos 

 123 

nución relativa de presencia de estas protagonistas. Es igualmente reseña-

ble la ausencia femenina en los primeros tramos de la novela. Esta primera 

parte está dedicada, como hemos comentado, a la formación militar de 

Tirant, con el protagonismo de un ermitaño, Guillem de Varoic, a quien 

se le narran los hechos acaecidos en la corte del rey de Inglaterra en la que 

Tirant demuestra su valía como caballero. El ámbito femenino aquí apa-

rece asociado a la corte, pero no tiene una presencia narrativa tan rele-

vante. De este modo, pese a la aparición de un personaje femenino impor-

tante, la condesa de Varoic, se focaliza al lector en la instrucción del 

caballero y sus victorias iniciales. 

 En la siguiente parte, el viaje por el norte de África y las victorias 

militares, la presencia femenina baja, pero se mantiene equilibrada con las 

menciones de Carmesina y las de Plaerdemavida. Pese a que la princesa 

posea un papel preponderante durante toda la novela, en este tramo com-

parte casi igual número de menciones con Plaerdemavida –150 menciones 

frente a 125 respectivamente. Es lógico que prácticamente iguale el nú-

mero de menciones, ya que Plaerdemavida está presente en la acción desa-

rrollada en este bloque, mientras que Carmesina aparece mencionada, so-

bre todo, en las epístolas con las que Tirant se comunica con ella. Sin 

embargo, el último bloque vuelve a la historia amorosa de Tirant y Carme-

sina que se interrumpe con la muerte trágica de Tirant, y con el posterior 

lamento y fallecimiento de su amada. Al volver al plano narrativo del tercer 

bloque, es lógico que predominen únicamente las menciones de Carme-

sina.  

 En conjunto, el gráfico (figura 2) pone de relieve las partes narrati-

vas donde se distribuye el protagonismo femenino y esto también es com-

prensible en relación con las acciones simbólicas del caballero: la ausencia 

significativa féminas en la formación del caballero, el auge máximo en la 

corte, con los episodios en torno al enamoramiento, los vaivenes en sus 

relaciones y la separación de los amantes, una reducción significativa pos-

terior del número de menciones y, finalmente, el retorno a la corte, cuando 

el desenlace vuelve a ofrecer cifras de la protagonista Carmesina.  



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 124 

 Estos dos gráficos (figuras 1 y 2) confirman una misma tendencia 

hacia la concentración de presencia y acción narrativa de las protagonistas 

femeninas en el tramo narrativo de la corte del Emperador. Las mujeres 

protagonistas en Tirant lo Blanc no solo poseen una función decorativa o 

simbólica para desarrollar la trama de la obra literaria. En este caso, hemos 

visto que protagonizan momentos clave de la narración, especialmente en 

el ámbito cortesano y en la fase de enamoramiento del caballero. La pos-

terior distribución de menciones en otros bloques se asocia a otros espa-

cios simbólicos: las epístolas amorosas durante la separación de los aman-

tes –lazo de comunicación y unión– y la fase final de la muerte del héroe 

con el retorno a la corte imperial. En el plano de la narración, la aparición 

simultánea de personajes y la concentración de acciones favorecen la ve-

rosimilitud del relato, la complejidad psicológica en la caracterización en 

cada una de las doncellas o damas, y dotan de tintes dramáticos las escenas 

donde intervienen juntas.  

 

3.3. Evolución narrativa de los personajes femeninos 

 

La tercera visualización (figura 3) retoma la información de la pri-

mera gráfica (figura 1) sobre los capítulos y el número de menciones de la 

segunda (figura 2). Nuestro planteamiento inicial consistía en comprobar 

si a partir de la gráfica podríamos deducir la evolución dinámica de la ac-

ción de cada uno de los personajes femeninos. Se plantea para este propó-

sito la visualización a partir de líneas suavizadas mediante la técnica 

LOESS (Locally Estimated Scatterplot Smoothing), lo que posibilita visualizar 

la tendencia general de cada personaje con el número de menciones y fa-

cilita la detección de picos y vaivenes de acción de esos personajes a lo 

largo de la obra. Los personajes femeninos están representados en el eje 

lateral del número de menciones y con los diferentes colores.  
 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 125 

 
 

Figura 3. Gráfica de la evolución narrativa de los personajes femeninos en el Tirant.  

Elaboración propia. 

 

Las líneas pertenecientes a Carmesina, Estefanía, Plaerdemavida y 

Viuda Reposada revelan patrones narrativos distintos y bien marcados. 

Carmesina domina el marco narrativo con una evolución progresiva de 

menciones en gran cantidad de capítulos, mientras que el resto de las don-

cellas se visualizan con mayores irregularidades y picos separados de ac-

ción, por ejemplo, en el caso de la Viuda Reposada.  

La línea de Carmesina parte de un alto grado de menciones desde el 

inicio, alcanzando varios picos en el tramo narrativo de la corte imperial, 

donde se concentra la historia amorosa y la acción política como hija del 

Emperador. Posteriormente, su presencia se mantiene alta en compara-

ción con el resto de personajes y tiende al descenso en el desenlace, lógi-

camente, con el desencadenante de los hechos trágicos y la resolución del 

conflicto amoroso con la consecución de las acciones trágicas posteriores.  

 Por su parte, Plaerdemavida simboliza una línea constante, con pi-

cos localizados en escenas donde actúa como auxiliar del héroe o como 

doncella de Carmesina. Muestra de ello es el pico que existe en el capítulo 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 126 

350 titulado «Com Plaerdemavida fon informada de la prosperitat de Tirant», que 

forma parte de la trama narrativa del viaje al norte de África. Sus datos, 

que evidencian una cierta regularidad, indican que su presencia narrativa 

es clave en determinados puntos de la acción. Su carácter honesto y alegre 

aporta momentos relajados en la narración y actúa como contrapunto có-

mico, aunque su papel supera esto y se constituye como una figura auxiliar 

clave en la trama amorosa entre Carmesina y Tirant.  

 En cuanto a la línea de Estefanía posee una curvatura con un leve 

ascenso en la trama central, momento en el que se narra la relación con 

Diafebus. Posteriormente, observamos un descenso progresivo que se 

muestra totalmente acorde con su participación en la acción. Por último, 

la Viuda Reposada tiene una tendencia regular que destaca por el pico fi-

nal, que coincide con el arrepentimiento por la traición a Carmesina y Ti-

rant, lo que provoca su suicidio en el capítulo 416, titulado precisamente 

«Com la Viuda Reposada se matà per temor de Tirant».  

 Los puntos suavizados en la visualización identifican momentos de 

concentración femenina, que coinciden con eventos que vertebran la 

trama narrativa. Si analizamos los puntos difuminados más importantes en 

esta visualización detectamos esas escenas. En el caso de Carmesina, repa-

ramos en dos grandes picos: el primero, localizado en los capítulos medios, 

que relacionamos con la tensión y acción amorosa con Tirant en la corte; 

y el segundo, casi al final de la obra, cuando se produce la muerte del ca-

ballero y la princesa le dedica una serie de lamentaciones en capítulos con-

secutivos.  

 Respecto a Plaerdemavida, el pico que se produce en la primera 

parte de la aparición de estos personajes femeninos. Cercano al primer 

ejemplo de pico de Carmesina nos indica que la acción está relacionada 

con la historia amorosa de Tirant y Carmesina, como el episodio de carác-

ter erótico incluido en el capítulo 231, titulado «Com Plaerdemavida posà a 

Tirant en lo lit de la princessa». La importancia de su presencia en este episodio 

coincide con su papel como mediadora entre los amantes. 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 127 

 Sin embargo, el ascenso de la Viuda Reposada responde a una apa-

rición repentina y provoca un gran cambio en la acción relativo a su falle-

cimiento en el capítulo 416. Por último, el pico de Estefanía acompaña el 

primer tramo de Carmesina de manera similar al caso de Plaerdemavida. 

En su caso, observamos una mayor presencia en episodios con su pareja, 

Diafebus y, así, hallamos varios episodios de ese tenor, como el 158, inti-

tulado «Letra tramesa per Stephania a Diafebus», y el 162, que coincide con las 

llamadas bodas sordas entre Estefanía y Diafebus. 

 En el plano simbólico, esta tipología de gráficos permite observar 

la evolución de los personajes en la narrativa mediante los picos o descen-

sos –paulatinos o bruscos. La visualización conjunta facilita la recogida de 

aquellas escenas en las que estos personajes femeninos tienen un papel 

activo.  

 En suma, la visualización (figura 3) proporciona una lectura diná-

mica de la narrativa, en la que estos cambios en las menciones apuntan a 

unos cambios a través de la acción y modelan la trama narrativa. Estos 

resultados confirman la idea de que los personajes femeninos de Martorell 

no son simples personajes planos, sino que poseen personalidades com-

plejas, transitan emociones diversas y se convierten en sujetos activos de 

la acción.  

 

3.4. Relación entre personajes femeninos y masculinos: un primer acerca-

miento  

 

La cuarta visualización (figura 4) de este análisis nos aproxima a una 

primera lectura de las relaciones entre las protagonistas femeninas y las 

figuras masculinas más importantes de Tirant lo Blanc. Esta gráfica nace 

con el interés de visualizar cómo se interrelacionan estos personajes entre 

sí. En el procesado de datos escogimos las figuras del caballero Tirant, el 

Emperador, padre de Carmesina, Diafebus, amante de Estefanía y primo 

de Tirant y el señor de Agramunt, hombre de confianza de Tirant. La re-

lación que se establece es una especie de coocurrencia entre los personajes. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 128 

El tipo de visualización que hemos escogido es el de las barras facetadas 

por personaje femenino en el que comprobamos que frecuencia de coocu-

rrencias tiene cada uno de los personajes masculinos con cada una de ellas. 

De esta manera, esperamos interpretar las relaciones personales y símbo-

los a través de un análisis contrastivo. 
 

 
 

Figura 4. Gráfica de barras horizontales facetada de personajes femeninos y masculinos en el Tirant. 

Elaboración propia. 

 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 129 

 Cada gráfica (figura 4) representa un personaje femenino –Carme-

sina, Estefanía, Plaerdemavida y la Viuda Reposada– y divide en segmen-

tos a los personajes masculinos seleccionados de aquellos que coexisten 

en las acciones narrativas. De este modo, la interpretación de estos datos 

hace referencia tanto a la presencia narrativa como a las funciones que los 

personajes femeninos ejercen en relación con el universo masculino de la 

novela.  

 El primer caso es el de Carmesina y el gráfico ilustra una gran vin-

culación con tres personajes masculinos: Tirant, su enamorado, el Empe-

rador, su padre, y el señor de Agramunt. Esta alta frecuencia corresponde 

al cargado simbolismo que está depositado en esta figura femenina. Tirant 

representa el ámbito sentimental o afectivo, su padre el ámbito político y 

familiar, y el señor de Agramunt el ámbito cortesano con conflictos narra-

tivos. Así pues, Carmesina no es solo hija o doncella casadera, sino que es 

un personaje activo capaz de articular acciones narrativas.  

 El siguiente gráfico (figura 4) es el de Estefanía y los resultados 

arrojan una coexistencia predecible, si partimos de anteriores visualizacio-

nes. Su presencia en la corte, su parentesco familiar con el Emperador –

su tío– y su función como doncella de Carmesina revelan la coexistencia 

con los cuatro personajes masculinos. Cabe señalar que el menor número 

de coexistencias corresponde precisamente a su amante, Diafebus. Es po-

sible que la proporción de escenas entre ambos sea menor que el conjunto 

de acciones sucedidas en la corte en la que ella está presente. En el proceso 

de la narración, su figura es simple y cumple una función armónica en 

comparación a la complejidad emocional de Carmesina.  

 Es el turno de Plaerdemivida y la gráfica (figura 4) remarca la rela-

ción con Tirant, que se entiende en el marco de la función como media-

dora de sus amores con Carmesina. Asimismo, se especifica una relación 

con el señor de Agramunt, que acaba siendo su marido al final de la novela. 

En menor medida, comprobamos que también coexiste con el Emperador 

y Diafebus, en el entorno cortesano. La capacidad de intermediar entre el 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 130 

deseo de Tirant y los sentimientos de Carmesina transforman a Plaerde-

mavida en un auténtico agente activo que permite evolucionar la trama 

narrativa.  

 En último lugar, la Viuda Reposada, que ilustra las diferencias con 

el resto de las protagonistas femeninas. La relación más significativa es la 

de Tirant, pero la gráfica no puede revelar las fuertes emociones que su 

persona despierta en la Viuda Reposada. Su papel alejado de otros hom-

bres de la corte, pese a habitar el mismo espacio, pone de manifiesto la 

función simbólica del mal y la subversión en su figura. Sus acciones van 

encaminadas a desestabilizar la historia amorosa entre Tirant y Carmesina. 

Desde un lugar apartado, en los márgenes de la centralidad narrativa, pre-

tende influir en la acción central. 

 En una interpretación conjunta, los personajes femeninos ejercen 

distintas funciones en relación con estos personajes masculinos. Carme-

sina es la representante afectiva y política, con un claro papel activo dentro 

de la obra literaria. En cambio, Estefanía, es retratada como la mujer esta-

ble con una relación amorosa estable. Plaerdemavida es una suerte de per-

sonaje bisagra en diferentes registros –lugares, personajes, acciones– y su 

principal función es la de mediar. Por último, la Viuda Reposada consti-

tuye una mujer rebelde que pretende romper la historia de amor entre Ti-

rant y Carmesina.  

 Asimismo, la visualización (figura 4) nos posibilita la interpretación 

desde las dependencias narrativas. La hipótesis inicial es que, al igual que 

en la sociedad de la época, todas las mujeres dependían de figuras mascu-

linas – hijas, amantes, rivales. En este sentido, las mujeres del Tirant esta-

blecen relaciones con los personajes masculinos, pero algunas desarrollan 

personalidades activas con la capacidad de toma de decisiones propias. 

Una muestra de ello es la figura de Carmesina. Sin embargo, existen otras 

que dependen del hombre para definirse o existir: Estefanía con Diafebus, 

o la Viuda Reposada y su deseo obsesivo de ganarse el amor de Tirant.  

 Analizado esto al lado de la crítica literaria, confirmamos que estas 

actitudes son de mujeres que transgreden los moldes impuestos por las 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 131 

sociedades tradicionales de su época. Sin embargo, contrasta la visión si 

interpretamos la perspectiva del narrador. Siguiendo a Lola Badia: 
 

El punt de vista del narrador, tanmateix, és inequívoc: la dona apareix com l'objecte del 

desig del novel·lista i de tots els lectors que adoptin irreflexivament la part que ha so-

breviscut dels pressupòsits de l'autor sobre la natura i la funció de la dona. D'acord amb 

el que és d'esperar d'un cavaller dels seus temps, que no porta a la pràctica les inacaba-

bles prohibicions expressades per frares com Eiximenis o sant Vicent ni els refinaments 

de la fina amor, podríem dir que Martorell descriu el món femení amb interès libidinós. 

No és casual que tot el que fan i diuen les dones del nostre grup de Constantinoble 

tingui alguna cosa a veure amb l'amor, amb el sexe o amb les relacions amb els homes 

(Badia, 1993-1994, 44-45).  

 

 A pesar de que esta concepción de la mujer sea cierta, el estudio de 

las acciones narrativas nos invita a plantear hasta qué punto existe trans-

gresión de los personajes femeninos de la obra de Martorell. En el marco 

argumental, Carmesina es una princesa enamorada, pero que valora su de-

seo frente a los mandatos de otros. Plaerdemavida no solo ejerce su rol de 

alcahueta, sino que ingenia acciones para potenciar o pausar la acción entre 

los otros personajes. De igual modo, la Viuda Reposada se presenta como 

una amenaza para la evolución feliz y natural de la historia amorosa prin-

cipal. Existen, pues, episodios en los que las mujeres se constituyen como 

sujetos activos de la acción y los hombres se mueven de acuerdo con esas 

decisiones femeninas. En definitiva, esta gráfica propone un primer acer-

camiento –susceptible de modificaciones y mejoras–, del que se infieren y 

extraen apreciaciones cuantitativas en torno a las relaciones entre protago-

nistas femeninos y masculinos, que ayudan a comprender ideológica y na-

rratológicamente hasta qué punto las mujeres se convierten en sujetos ac-

tivos y participan en los avances coherentes de la acción. 

 

 

4. Conclusiones 
 

Este artículo constituye un primer intento de acercamiento interdis-

ciplinar al Tirant lo Blanc de Joanot Martorell, con el propósito de analizar 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 132 

los personajes femeninos mediante las metodologías computacionales. 

Empleamos las herramientas utilizadas en teorías de la lectura distante –

frecuencia de menciones, coocurrencia– para proporcionar al lector nue-

vas formas de investigación del texto literario, complementado estos datos 

cuantitativos con la tradición filológica. 

 Gracias a la extracción, procesamiento y visualización de datos de 

este corpus narrativo, se han revelado patrones, relaciones y estructuras 

internas que, pese a haber sido bien estudiadas desde el ámbito literario, 

aportan una nueva perspectiva gracias a las visualizaciones gráficas. Estas 

ilustraciones permiten contemplar la frecuencia de aparición de personajes 

o sus vínculos, pero también ofrecen una original visión estructural sobre 

la narrativa, identificando puntos de protagonismo individual y episodios 

clave que vertebran el ritmo del relato tirantiano.  

 El análisis se ha construido sobre la base de cuatro visualizaciones 

complementarias que ofrecen conclusiones sobre cada figura femenina. La 

posibilidad contrastiva de los datos facilita la interpretación de la impor-

tancia del papel de cada una de esas figuras en la obra literaria. Carmesina 

se reafirma como la figura femenina central de la novela. La frecuencia de 

aparición y la presencia sostenida en momentos de acción narrativa la po-

sicionan como uno de los agentes activos principales de la obra. Su inter-

relación con otros personajes masculinos refuerza su caracterización como 

objeto de deseo del caballero y como figura activa en el ámbito político. 

Sus datos nos señalan su evolución narrativa y explican que se convierta 

en un personaje de gran complejidad psicológica y funcional.  

 Respecto a Estefanía, su presencia se concentra en determinados 

puntos de la trama, desde el momento en que la relación amorosa con 

Diafebus marca su caracterización de mujer enamorada. Es un personaje 

que no presenta conflictos narrativos graves ni relevantes y que simboliza, 

al contrario, y pese a la ruptura inicial de tabúes morales en su relación sin 

tapujos con el amado, una unión amorosa sin tensiones. Por otro lado, 

Plaerdemavida es uno de los personajes con una mayor y más rica evolu-



 
 

Soledad Castaño Santos 

 133 

ción desde el punto de vista narrativo. Su rol como mediadora de los ena-

morados Tirant y Carmesina, entre los espacios femeninos y masculinos, 

la convierten en una suerte de eje clave en la evolución narrativa. En 

cuanto a su vinculación con las otras protagonistas, Plaerdemavida pro-

mueve acciones –encuentros– y proporciona informaciones cruciales.  

 La Viuda Reposada, en último lugar, representa el agente antagó-

nico. La concreción de las menciones en determinados episodios y su falta 

de interrelación con otros personajes armonizan perfectamente con la fun-

ción desestabilizadora que desempeña en el relato. Su función no solo 

afecta al plano amoroso, sino también al ámbito cortesano. Su dramático 

final, suicidándose, confirma su posición marginal dentro de la obra, pero 

al mismo tiempo dota de simbolismo trágico sus anteriores acciones den-

tro de la novela, que podían haber sido consideradas en ocasiones exage-

radas o histriónicas. Todas estas descripciones, en suma, permiten una in-

terpretación avanzada del papel que desempeñan las figuras femeninas en 

Tirant lo Blanc, demostrando que la relevancia de estas depende decidida-

mente de la forma en que se insertan en la narración, pero también de sus 

representaciones simbólicas. 

 Uno de los principales propósitos de este acercamiento interdisci-

plinar es demostrar que estas herramientas pueden enriquecer y ampliar 

los conocimientos literarios. Las herramientas empleadas nos han permi-

tido trabajar y visualizar datos que traspasan un simple análisis manual. En 

el caso del Tirant, el análisis facilita la detección de patrones de comporta-

miento –menciones, coaparición, regularidad o ausencia de personajes. De 

este modo, lo cuantitativo se convierte y se valora como un medio impor-

tante para mejorar la comprensión del texto literario. 

 Igualmente, se han empleado estas técnicas para abrir nuevas vías 

de investigación en las determinadas obras literarias, vías a las que podrían 

sumarse el análisis estilométrico de los discursos de los personajes feme-

ninos –en determinados episodios donde destaque su aparición–, el análi-

sis de sentimientos para delimitar el tono de las interacciones entre perso-

najes o comparaciones intertextuales entre obras contemporáneas –como, 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 134 

en este caso, Curial e Güelfa o Amadís de Gaula–, aplicando metodologías 

similares a sus personajes femeninos para identificar patrones en común. 

 En conclusión, esta investigación consolida la idea de que las Hu-

manidades Digitales constituyen un marco metodológico atrayente y va-

lioso, e incluso complementariamente necesario, para el análisis literario, 

donde la filología dialoga con el análisis de datos. El papel de las visuali-

zaciones completa la interpretación literaria y transforma sus posibilida-

des: capacidad de comparación y diferentes perspectivas de acercamiento 

al texto literario.  

 Las mujeres del Tirant lo Blanc son construidas y descritas por un 

autor masculino, pero transgreden los moldes tradicionales de la época 

dentro del marco narrativo. El autor les concede voz, emociones, astucia 

y contradicciones morales. Esto produce unas figuras femeninas comple-

jas y humanas, cuya riqueza queda constatada en este horizonte interdisci-

plinar. 

 

 

 

 

§ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Soledad Castaño Santos 

 135 

Bibliografía citada 

 

 

Aguilar i Montero, Miquel, «Claus interpretatives de la ficció de la Viuda 

en el Tirant lo Blanc», Tirant, 7 (2004), s. p. URL: <https://parna-

seo.uv.es/Tirant/Butlleti.7/Article.Aguilar.Viuda.htm> (cons. 

21/06/2025). 

Badia, Lola, «Tot per a la dona però sens la dona. Notes sobre el punt de 

vista masculí al Tirant lo Blanc», Journal of Hispanic Research, 2 (1993-

1994), pp. 39-60. 

Beltrán Llavador, Rafael, Tirant lo Blanc, de Joanot Martorell, Madrid, Síntesis, 

2006. 

—, «El llit honest i l’oració devota de l’Emperadriu al Tirant lo Blanc: textos 

i imatges d’Anunciacions amb secrets d’alcova», Tirant, 25 (2022), pp. 

1–100. DOI: <https://doi.org/10.7203/tirant.25.25653> (cons. 

21/06/2025).  

Beltrán Llavador, Rafael, e Izquierdo, Josep, «Bibliografía descriptiva del 

Tirant lo Blanc». Parnaseo. Biblioteca Tirant de Textos Cavallerescos, Uni-

versitat de València. URL:  <https://parnaseo.uv.es/tirant/biblio-

grafia/bibliografia_descriptiva.htm> (cons. 21/06/2025). 

Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, «Bibliografia d’estudis sobre el Ti-

rant lo Blanc i la biografia del seu autor, Joanot Martorell», Portal 

“Joanot Martorell i el Tirant lo Blanc”. URL: <https://www.cervantes-

virtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estu-

dis_bibliografia/> (cons. 21/06/2025). 

Cervantes Saavedra, Miguel de, Don Quijote de la Mancha, ed. Francisco 

Rico, Madrid, Real Academia Española Asociación de Academias de 

la Lengua Española/Alfaguara, 2015. 

Jockers, Matthew Lee, Macroanalysis: Digital Methods and Literary History, Ur-

bana, University of Illinois Press, 2013. 

Martorell, Joanot (amb Martí Joan de Galba), Tirant lo Blanch. Text original 

(València, 1490), ed. Albert G. Hauf, València, Tirant lo Blanch, 2005. 

https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.7/Article.Aguilar.Viuda.htm
https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.7/Article.Aguilar.Viuda.htm
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25653
https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia_descriptiva.htm
https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia_descriptiva.htm
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 136 

—, Tirant lo Blanc, Alacant, Biblioteca Virtual Joan Lluís Vives, 2006. URL: 

<https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc8s4m6> 

(cons. 21/06/2025). 

Moretti, Franco, Graphs, Maps, Trees: Abstract Models for a Literary History, 1.ª 

ed., Londres/Nueva York, Verso, 2005. 

—, Distant Reading, Londres, Verso, 2013. 

Riquer, Martín de, Aproximació al Tirant lo Blanc, Barcelona, Quaderns 

Crema, 1990. 

 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc8s4m6


 

Pedro Álvarez-Cifuentes, «Modalidades del disfraz femenino en la Crónica do Imperador Beliandro (I). La 
aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 137-163.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1672 - ISSN 2284-2667. 

137 

 

Modalidades del disfraz femenino en la Crónica do 
Imperador Beliandro (I). La aventura de Felisaura y el rey 

de Inglaterra 
 

Pedro Álvarez-Cifuentes 
(Universidad de Oviedo) 

 
Abstract 

 
Se propone una aproximación a las diferentes instancias o modalidades del disfraz femenino en la Crónica 
do Imperador Beliandro (o Ciclo de D. Belindo), uno de los últimos libros de caballerías escritos en lengua 
portuguesa y atribuido por la crítica a la condesa da Vidigueira, Leonor Coutinho de Távora (fallecida 
en 1648). En el universo caballeresco, el disfraz femenino es un recurso literario que permite a las mu-
jeres transgredir los límites de los roles tradicionales y explorar nuevas identidades (Trujillo, 2019). En 
esta ocasión, analizaremos uno de los relatos intercalados en la Parte I del Beliandro en el que el disfraz 
femenino desempeña un papel fundamental, esto es, la aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra (Parte 
I, caps. 32-40), tal vez inspirada en el episodio de Félix y Felismena de La Diana de Jorge de Montema-
yor. 
Palabras clave: libros de caballerías, Beliandro, Belindo, disfraz, personajes femeninos. 
 
 
This paper offers an exploration on the different instances or modalities of female disguise in the Crónica 
do Imperador Beliandro (or Ciclo de D. Belindo), one of the last books of chivalry written in Portuguese, 
attributed by critics to the Countess da Vidigueira, Leonor Coutinho de Távora (d. 1648). In the chivalric 
universe, female disguise is a literary device that enables women to transcend traditional gender roles 
and explore new identities (Trujillo, 2019). To examine this, this study analyses one of the short stories 
interwoven into the First Part of Beliandro, in which female disguise plays a crucial role: the adventure 
of Felisaura and the King of England (Part I, chapters 32-40), a narrative possibly inspired by the epi-
sode of Félix and Felismena in Jorge de Montemayor’s La Diana. 
Key words: books of chivalry, Beliandro, Belindo, disguise, female characters.  

 
 
 
 

§ 
 
 
 

 
 
 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1672


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

138 

 

«It is the lesser blot modesty finds, 
women to change their shapes, than men their minds» 

(William Shakespeare, The Two Gentlemen of Verona, V, iv, 107-108). 

 
 
Leonor Coutinho y la Crónica do Imperador Beliandro 

  
Cuando la portuguesa Leonor Coutinho de Távora, viuda del 4.º 

conde da Vidigueira y antiguo virrey de la India, Francisco da Gama, fa-
lleció en un accidente de la carroza en la que viajaba el 23 de enero de 
1648, seguramente dejara inconclusa una singular novela que había estado 
escribiendo durante las últimas décadas, movida por su afición a la lectura 
de los libros de caballerías. En efecto, el Theatro Heroino de Damião de 
Froes Perim (1740, II, 281) nos informa de que Leonor Coutinho:  

 
foy tão illustre matrona em discrição, e bellas letras, que escreveo o livro de 
cavalarias intitulado: D. Belindo. Ainda que é de bom gosto, e discreto artificio, 
não foy impresso; porém corre manuscrito com applauso e usura dos curiosos, 
fama não vulgar dos eruditos1.  
 

Su hijo Vasco Luís da Gama (1612-1676), 5.º conde da Vidigueira y 
1.º marqués de Nisa, trató de publicar la novela de su madre en Roma en 
torno a 1650, a través de su agente Vicente Nogueira2, pero, con todo, la 
Crónica do Imperador Beliandro (también conocida como Ciclo de D. Belindo) 
ha permanecido inédita y presenta diferentes versiones o fases de redac-
ción. A pesar de su carácter incompleto y multiforme, el Beliandro fue muy 
admirado por sus contemporáneos y puede ser estudiado desde variadas 
perspectivas. Prueba de su popularidad sería la considerable transmisión 
manuscrita que tuvo, con más de cuarenta copias conservadas hasta nues-
tros días3. 

 
1 Sobre las lectoras de los libros de caballerías, ver Marín Pina (1991) y Álvarez-Cifuentes (2017). 
2 Serafim (2011) ha editado la interesante correspondencia entre el 1.º marqués de Nisa y Vicente No-
gueira. 
3 Acerca de Leonor Coutinho y el Beliandro, véanse Vargas Díaz-Toledo (2007: 64-88 y 2012: 107-144), 
Álvarez-Cifuentes (2012a, 2016, 2018 y 2020) y Romero (2012a y 2012b). Sobre los libros de caballerías 
portugueses, puede consultarse también la base de datos dirigida por Vargas Díaz-Toledo (2017). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

139 
 

Las dos primeras partes de la Crónica do Imperador Beliandro –uno de 
los últimos libros de caballerías escritos en lengua portuguesa– datan de la 
primera mitad del siglo XVII (serían, aparentemente, las escritas por Leo-
nor Coutinho), mientras que, a juzgar por todos los indicios, las partes III 
y IV son más tardías y habrían circulado en los primeros años del siglo 
XVIII (Vargas Díaz-Toledo, 2012, 120-124). El relato de las aventuras del 
príncipe D. Belindo de Portugal y sus compañeros constituye un ejemplo 
de la vertiente más experimental dentro del género caballeresco, iniciada 
por Feliciano de Silva en obras como Lisuarte de Grecia (1514), Amadís de 
Grecia (1530) o Florisel de Niquea (1532), en las cuales prima ante todo el 
entretenimiento de los lectores (Lucía Megías, 2001, 29-30). Además, la 
Crónica do Imperador Beliandro sería uno de los únicos libros de caballerías 
que fueron escritos por una mujer: en el caso de la literatura española solo 
estaría demostrado el caso del Cristalián de España de Beatriz Bernal (1545), 
que ha sido estudiado en detalle por Donatella Gagliardi (2005 y 2010). 
Los personajes femeninos que recorren las páginas del Beliandro son muy 
numerosos y, lejos de desempeñar un papel secundario en la narración –
como simples damsels in distress o «damas en apuros»–, suelen convertirse 
en agentes activos y catalizadores de los acontecimientos; su riqueza y di-
versidad de representaciones nos permiten analizar la evolución del papel 
de las mujeres en el universo caballeresco4. Isabel Almeida (1998, 362) re-
laciona este cambio de paradigma con «um desejo de evasão do público 
feminino, que alimentou parte do comércio destas narrativas», pero tam-
bién con «um fascínio masculino pela figura da impetuosa e da guerreira, 
então difundida em vários textos e diferentes géneros literários», como el 
romancero o los poemas épicos italianos. 

En la Crónica do Imperador Beliandro encontramos mujeres de fuerte 
personalidad como la princesa Leridonia de Francia, arquetipo de la belle 
dame sans merci de la tradición medieval. Presentada como la mujer más 
hermosa del mundo, su belleza se ve acompañada de un orgullo exagerado. 

 
4 «Princesa o infanta, la dama protagonista está relacionada directamente con el trono de un reino o de 
un imperio, puesto que el desenlace final de sus relaciones sentimentales con el héroe conducirá al 
matrimonio público y con suma frecuencia conllevará la herencia de la corona» (Lucía Megías & Sales 
Dasí, 2008, 191). Para otros modelos de personajes femeninos, ver, por ejemplo, Haro Cortés (1998), 
Ortiz-Hernán Pupareli (2003), Trujillo (2006) y Beltrán Llavador (2009). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

140 

 

A lo largo del relato, el melancólico D. Belindo de Portugal –el protago-
nista de la novela– padece los desaires de Leridonia con una cortesía y una 
resignación que cautivan de inmediato la atención y la empatía de los lec-
tores. Como la Minerva del Cristalián de España, Delfina de Inglaterra en-
carna en el Beliandro el arquetipo de la virgo bellatrix, la doncella-caballero, 
cuya misión es proteger a sus compañeras –las princesas Beliandra, Alci-
donia, Floridea, Clarinda, etc.– de la amenaza de gigantes, infieles y otros 
enemigos del imperio de Grecia5. A estas figuras femeninas se suma, ade-
más, la emperatriz Lusbea de Grecia, la esposa del emperador Beliandro, 
representación del ideal de prudencia y ternura materna, en agudo con-
traste con el temperamento feroz de la sultana de Babilonia, hija del viejo 
rey de Samarcante, cuyo odio hacia los cristianos la impulsa a urdir una 
cruel venganza contra la Casa de Grecia. Las hechiceras Dorcina y Grifo-
nia suponen dos caras de una misma moneda: si la sabia Dorcina ejerce el 
papel de benefactora, guía y hada madrina de los caballeros cristianos, la 
malvada Grifonia, su opuesta, recurre a la magia negra e invoca los poderes 
infernales con el fin de aniquilar a sus rivales, aunque las fuerzas del bien 
siempre acabarán triunfando6.  

  
 

Modalidades del disfraz femenino 
    
En el ambiente pseudo-medieval de los libros de caballerías, general-

mente hostil para las mujeres, el recurso al disfraz adquiere un valor signi-
ficativo como estrategia para desarrollar –o apuntalar– la agencia y la 

 
5 Marín Pina (1989, 82) apunta un matiz dentro del tópico de la virgo bellatrix, diferenciando la doncella 
guerrera (aquella «que por circunstancias diversas viste los hábitos de caballero y, encubriendo su propio 
sexo, practica accidentalmente la caballería») de la amazona (esto es, la «guerrera por naturaleza y edu-
cación e inicialmente andrófoba»). Véase también la versión actualizada del artículo (Marín Pina, 2011, 
241-263). En el caso del Beliandro, no encontramos amazonas propiamente dichas –al estilo de la reina 
Calafia y las amazonas negras de las Sergas de Esplandián– y Delfina responde más bien al tipo de la 
doncella guerrera, que también se refleja en el personaje de la atormentada Olinda de Moscovia, a la que 
queremos dedicar una segunda parte de este trabajo. Bognolo (2019 y 2023) y Zoppi (2024) analizan la 
presencia de las amazonas en la tradición caballeresca italiana. 
6 Sobre estas y otras mujeres del Beliandro, ver Álvarez-Cifuentes (2012b). Almeida (1998, 361-431) y 
Monteiro (2023) han estudiado la tipología de personajes femeninos que aparecen en los libros de ca-
ballerías portugueses.  



Pedro Álvarez-Cifuentes 

141 
 

independencia de los personajes femeninos. La ocultación de la identidad, 
motivo recurrente en el imaginario caballeresco desde los tiempos del ro-
man artúrico, suele operar como desencadenante de la aventura y como 
elemento generador de tensión dramática o suspense, al introducir una 
situación de engaño o de simulación de identidad, que tarde o temprano 
será desbaratada. Del mismo modo, el deseo –o la promesa– de mantener 
en secreto el nombre propio puede servir como recurso narrativo para 
explorar los temas de la fidelidad o el sufrimiento amoroso y, a veces, para 
propiciar equívocos de índole sentimental o sexual, que, con su comicidad, 
no solo enriquecen la estructura narrativa, sino que también funcionan 
como contrapeso de otros momentos de excesivo dramatismo. 

Para el análisis de las distintas modalidades del disfraz en la Crónica 
do Imperador Beliandro, resulta muy pertinente la propuesta metodológica 
que aplica Stefania Trujillo en su tesis doctoral de 2019, dirigida por Anna 
Bognolo y Alberto del Río Nogueras. Trujillo relaciona la temática del dis-
fraz y del juego de las apariencias con los mecanismos de construcción 
cíclica propios de la trama caballeresca, estudiando en particular la obra de 
Feliciano de Silva. Así, el disfraz no sería un simple recurso episódico, sino 
un elemento estructurante de la dinámica narrativa y de la configuración 
identitaria de los personajes: «las nuevas personalidades del caballero [o de 
la dama] con las respectivas fases de ocultación y revelación corresponden 
a fases de apertura o cierre de nuevos segmentos argumentales que hacen 
avanzar la narración» (Trujillo, 2019, 85). 

Así, el disfraz cumple una función estructural clave en la ficción ca-
balleresca, al permitir la multiplicación de aventuras y personajes, así como 
la introducción de una dimensión escénica o teatral, inscribiendo el juego 
de identidades y apariencias en una lógica de simulacro que aporta una 
mayor variedad a las situaciones narradas. Trujillo (2019, 112-130) ha ras-
treado las raíces del recurso al disfraz, desde la literatura clásica greco-
latina (con ejemplos de Eurípides, Aristófanes, Plauto y Terencio) y el ín-
dice de motivos folclóricos de Stith-Thompson –vinculándolo, por ejem-
plo, a la categoría K. Deceptions o sus variantes K1800-K1899. Deception by 
disguise or illusion y K1837. Disguise of woman in man’s clothes y K1837.6. Disguise 
of woman as a soldier– hasta la novela bizantina y la literatura italiana del 
Renacimiento. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

142 

 

De forma esquemática, y simplificando mucho su análisis, las tres 
modalidades básicas de disfraz (o simulación de la identidad) que establece 
Trujillo (2019, 99-101) son las siguientes: 

I. Ocultación de la identidad sin suplantación: el personaje caba-
lleresco esconde su verdadera identidad sin adoptar una 
nueva, recurriendo para ello a elementos como el yelmo, la 
máscara o el antifaz. 

II. Invención de una identidad ficticia: el personaje crea delibera-
damente una nueva personalidad, con nombre, historia y mo-
tivaciones propias, con el fin de alcanzar un objetivo 
específico; esta nueva identidad tiene que resultar verosímil 
tanto para otros personajes del relato como para el lector. 

III. Suplantación de la identidad de otro personaje: en este caso, 
el sujeto asume la identidad de un personaje ya existente en la 
narrativa, duplicando su figura y generando, con ello, situacio-
nes de ambigüedad, confusión o equívoco.  

  
 

El disfraz femenino en el Beliandro 
    
Si bien en la Crónica do Imperador Beliandro son frecuentes los ejemplos 

de personajes masculinos que recurren al disfraz –caballeros que adoptan 
la identidad de otros caballeros, pastores o músicos, hechiceros que mo-
difican su apariencia mediante la magia o el engaño, etc. –, en esta ocasión 
nos centraremos en las distintas formas de disfraz femenino que aparecen 
en las dos primeras partes de la novela atribuida a la condesa da Vidigueira. 
En la primera modalidad propuesta por Trujillo –esto es, un personaje que 
oculta su identidad–, tenemos, por ejemplo, el caso de la pastora Pinaflor, 
que en realidad es la hija perdida del rey de Navarra y nieta del duque de 
Cartagena pero que vive en el exilio con su abuelo debido a las circunstan-
cias ilegítimas de su nacimiento. Disfrazada de pastora a pesar de ser una 
princesa, Pinaflor cautiva el corazón del sultán Aliadux de Babilonia, que 
acaba por abjurar del islam y convertirse a la fe cristiana para poder mere-
cer su mano. Otro personaje que tiende a ocultar su identidad, por motivos 
perversos, es la hechicera Grifonia, que, entre varias artimañas, se disfraza 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

143 
 

de «ũa velha muito fea e mal-asombrada» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 108)7 
con el objetivo de raptar a las princesas de Grecia y encerrarlas en el en-
cantamiento del Castillo de la Crueldad. 

Si los caballeros llevan la visera del yelmo bajada, las damas –espe-
cialmente aquellas que viajan solas o en misión– acostumbran a llevar ve-
los, máscaras o antifaces negros que no solo las protegen del sol y el polvo 
del camino, sino que les permiten preservar el anonimato e incluso, en 
determinados casos, disimular su sexo. Antifaces suelen llevar las donce-
llas mensajeras del sabio Arideo –descritas como «donzelas estrangeiras» 
o doncellas andantes, que recorren el mundo siguiendo los muchos encar-
gos de su amo8– y también la princesa Claricia de Mauritania, enamorada 
del persa Florimante, con quien asiste de incógnito al Torneo de los Lirios 
celebrado en Constantinopla (al ser hija de un rey moro, entendemos que 
tiene que disfrazarse para viajar por tierras cristianas). También con más-
cara de cuero negro y atuendo y sombrero de peregrina aparece Lusbea, la 
hija del duque de Bretaña, que viaja acompañada por su viejo mayordomo 
para conocer de primera mano la renombrada belleza de las princesas de 
Grecia. El narrador la presenta así: 

 
ũa peregrina airosa na pessoa e bizarra no talhe: o vestido de picote pardo, [o] 
chapéo da mesma cor cercado de vieiras de aço, camândolas grossas na cinta, 
luvas negras bem calçadas [e] ũa máscara de courilho negro entretalhada 
descubrindo o mais branco cristal e uns olhos verdes e fermosos, ũa mina de 
pérolas na boca que se via (Álvarez-Cifuentes, 2025, 86). 

 

Las máscaras y disfraces también serán frecuentes en la corte impe-
rial, como en la celebración del cumpleaños de la emperatriz Lusbea y en 
los festejos del baile y mascarada organizados por las princesas en honor 

 
7 En este trabajo, citamos el texto a partir de nuestra edición de las Partes I y II de la Crónica do Imperador 
Beliandro (Álvarez-Cifuentes, 2025). 
8 Sobre el papel de las doncellas andantes, ver Marín Pina (2007) y (2010): «Como las mujeres viajeras 
de la realidad, algunas de estas doncellas andantes cubren su cabeza y rostro con velos, mantos, tocas, 
mantellinas o antifaces, de esta forma protegen su cara del polvo y del sol a la par que la ocultan para 
no ser conocidas y evitar males mayores, pues huelga decir que las mujeres por los caminos son todo 
problemas» (Marín Pina, 2007, 823). Para una versión actualizada de estos trabajos, ver Marín Pina 
(2011, 267-305). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

144 

 

de la visita de Olinda de Moscovia, que se describen con gran lujo de de-
talles: 

 
As princezas […] tinham ordenada ũa máscara. Eram seis as quadrilhas, de seis 
cada ũa. A primeira era de Leridónia, de encarnado e prata, mantos de velilho, 
mascarilhas francezas e grandes plumagens. A segunda, de Beliandra, de 
laranjado e prata. A terceira, de Alcidónia, de azul e ouro. A quarta, Pinaflor, 
verde e ouro. A quinta, Floridea, nogueirado e prata. A sexta, Delfina, branco e 
ouro […] Os violões chamavam às princezas, que saíam com maior alvoroço do 
que as esperavam, todas tão bizarras, tão bem-vestidas e airosas, que afirma 
Cornélio Faquião que se não atreve a escrevê-lo em particular porque tudo o que 
excede à imaginação e a que não chegam os encarecimentos menos o explicam 
palavras (Álvarez-Cifuentes, 2025, 362)9. 

 
En relación con la segunda modalidad establecida por Trujillo –un 

personaje que inventa y desarrolla una nueva identidad, con una finalidad 
concreta–, en el Beliandro destaca la figura de la mujer disfrazada de hom-
bre, un tipo de travestismo, ampliamente documentado en la literatura ca-
balleresca, que confiere al personaje femenino mayor independencia, 
libertad de movimientos y hasta más protagonismo en la trama. Tal como 
ha señalado Carmen Bravo-Villasante (1988), el motivo de la mujer disfra-
zada de hombre está presente en varias tradiciones europeas, desde los 
cuentos populares y las sagas escandinavas hasta el roman courtois, y reapa-
rece en la novella italiana –en autores como Giovanni Boccaccio, Giovanni 
Francesco Straparola y Matteo Maria Bandello– hasta desembocar en la 
obra de Joan Timoneda, Miguel de Cervantes y María de Zayas y en el 
teatro de Lope de Vega, Tirso de Molina o William Shakespeare10. Ade-
más, el travestismo femenino conlleva una dimensión de ambigüedad y 

 
9 El gusto por la descripción de la indumentaria de los personajes es común a otros libros de caballerías 
como el Palmeirim de Inglaterra de Morais, como ha estudiado Marín Pina (2013), que defiende que «la 
narrativa caballeresca atesora un rico guardarropa de gran utilidad para reconstruir […] la historia de la 
moda medieval y renacentista» (295). Véase también Flores García (2024). 
10 «Los libros de caballería, con sus doncellas andantes, debieron de contribuir muchísimo a la formación 
de las mujeres vestidas de hombre. ¡Cuántas veces vemos a las doncellas en peregrinación por regiones 
remotas en busca de su amante o desleal caballero, y también cuántas las hadas y doncellas guerreras 
que combaten para proteger y favorecer al campeón predilecto!» (Bravo-Villasante, 1998, 16). Véanse, 
además, los trabajos de Ashcom (1960) y González Martínez (2004). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

145 
 

transgresión moral, ya que la mujer que adoptaba indumentaria y compor-
tamiento masculino –fuese en las novelas o sobre los escenarios– sugería 
en el público una forma de libertinaje o de desafío de los roles sexuales 
normativos. 

Un primer ejemplo de travestismo femenino en la Crónica do Imperador 
Beliandro se halla en la figura de Delfina, hermana del rey de Inglaterra, 
cuya caracterización remite claramente a la tradición de la virago caballe-
resca, en la línea de Bradamante en el Orlando furioso de Ariosto. A diferen-
cia de otras heroínas que adoptan la identidad masculina por motivos 
amorosos o como reacción a una afrenta personal –tal como sucede, por 
ejemplo, con Dorotea en el Quijote–, Delfina es educada en el manejo de 
las armas junto a su hermano y libera a la familia real inglesa de una em-
boscada tendida por gigantes traicioneros, lo que le vale ser armada caba-
llero por su propio padre. Apadrinada por el sabio Arideo –que es 
consciente de su importancia en los acontecimientos futuros y en el des-
tino de la ciudad de Constantinopla–, Delfina abandona Inglaterra para 
recorrer el mundo en busca de aventuras y se presenta disfrazada en la 
Floresta de las Flores, el palacio de verano del emperador Beliandro, 
donde propone el reto del Caballero de Marte (o de los Álamos) a los 
príncipes griegos. Tras la lucha con lanzas, Delfina revela su verdadera 
identidad y es recibida con gran júbilo por la emperatriz Lusbea y las prin-
cesas, y también por el joven Rolindo de Alemania, que se siente irresisti-
blemente atraído por la guerrera inglesa después de haber sido derrotado 
por ella en el torneo. En este sentido, cabe destacar que la revelación de la 
naturaleza femenina escondida bajo las armas masculinas resulta siempre 
un momento un tanto perturbador para los caballeros, que descubren 
―muy a su pesar― que han sido vencidos en combate por una mujer, de 
la que muchas veces caen rendidamente enamorados: 

 
Ambos deram altos os encontros, com que prenderam as lanças nos elmos e, 
como puxaram rijo, quebraram as correas e saltaram os elmos da cabeça, ficando 
cubertas as costas do Cavaleiro dos Álemos dos mais louros e fermosos cabelos 
que podiam ser. Baixaram todos abaixo, onde o de Alemanha achou no parecer 
daquela senhora a mais apertada prizão para a sua alma. Ficou de modo que foi 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

146 

 

cautela a dissimulação para poder encobrir o estado em que se via (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 88)11.  
 

Delfina no es el único ejemplo de mujeres disfrazadas de caballero, que 
suelen presentarse bajo un alias o una identidad misteriosa. En la Parte II 
del Beliandro nos encontramos la emperatriz Olinda de Moscovia, sobrina 
del rey de Francia y prima carnal de la princesa Leridonia. Enamorada de 
D. Belindo de Portugal tras haber oído hablar de sus hazañas, Olinda se 
disfraza de Caballero de la Libertad para acudir al Torneo de los Fieles de 
Cupido. Una vez derrotada en combate por el portugués, Olinda anuncia 
su nombre y su rango y recibe la bienvenida de los emperadores de Grecia, 
pero la rusa no será feliz en Constantinopla, al descubrir que D. Belindo 
está enamorado de su prima Leridonia, y, manipulada por el mago Tiferno, 
acabará asumiendo la nueva identidad del Caballero de los Diamantes para 
vengar su orgullo herido ―como vemos, Olinda no solo adopta un disfraz 
masculino sino dos diferentes―. A Constantinopla también acude Grace-
linda, la princesa heredera de Niquea y Tartaria, que, instruida en el uso de 
las armas desde niña, ha adoptado el disfraz de Caballero de las Venganzas 
(o Caballero de las Margaritas) para enfrentarse a los reyes moros de Hi-
conia y Bulgaria y contribuir a la defensa de Constantinopla ante el asedio 
final de los turcos12. Las fieles doncellas de Delfina, Olinda y Gracelinda 
también acompañan a sus señoras ataviadas como escuderos e incluso la 
anciana duquesa de Mantua se viste de amazona para rescatar a su marido 
de la prisión en que lo ha encerrado el príncipe de Tarento13. 

Una variante de esta modalidad la constituyen las mujeres que, sin 
asumir plenamente el rol de caballero, se disfrazan de paje o de escudero 
para poder recorrer el mundo en libertad, sin ser perseguidas o molestadas, 

 
11 El fragmento recuerda la siguiente descripción de la guerrera Bradamante despojándose de sus armas 
en el Orlando furioso (canto XXXII, estrofa 79): «La donna, cominciando a disarmarsi, / s’avea lo scudo 
e dipoi l’elmo tratto; / quando una cuffia d’oro, in che celarsi / soleano i capei lunghi e star di piatto, / 
uscì con l’elmo; onde caderon sparsi / giù per le spalle, e la scopriro a un tratto / e la feron conoscer 
per donzella, / non men che fiera in arme, in viso bella». 
12 En las Partes III y IV del Beliandro surgirá una nueva doncella disfrazada de caballero: se trata de la 
portuguesa Fidelinda, hija adoptiva del sultán de Egipto y hermana perdida de D. Belindo, que está 
destinada, por su valor, su virtud y su belleza, a convertirse en la futura emperatriz de Constantinopla. 
13 Sobre la aventura de la duquesa de Mantua, ver Álvarez-Cifuentes (2019). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

147 
 

como es el caso de Felisaura, la hija del almirante de Inglaterra, cuyo aná-
lisis se abordará en el siguiente apartado. Tenemos también algún caso de 
mujeres que adoptan disfraces femeninos –es decir, que se disfrazan de 
otras mujeres. Durante su estancia en el Palacio de las Maravillas, las prin-
cesas Leridonia, Pinaflor y Alcidonia emplean máscaras y ropajes –«esta-
vam elas aquele dia vestidas da mesma cor, mas de chamalote com 
alamares de ouro à broca, ferregoulos do mesmo com mascarilhas negras 
[e] chapéos brancos» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 370)– con el propósito de 
espiar a los caballeros y jugar con sus sentimientos, bajo las identidades 
simbólicas de la Señora Desabrida, la Dama Presumida y la Doncella Ad-
vertida.  

En lo que respecta a la tercera modalidad (III) descrita por Trujillo –
aquella en la que un personaje asume la identidad de otro y se hace pasar 
por él en determinado momento de la narración, lo que implica un equí-
voco y/o un desdoblamiento de identidad–, no tenemos tantos casos si 
nos ceñimos exclusivamente a los disfraces femeninos del Beliandro. A 
modo de ejemplo, podemos mencionar a las doncellas de la hechicera Gri-
fonia, que de manera sibilina se hacen pasar por las princesas de Grecia 
para atrapar a los caballeros cristianos en el encantamiento de la Torre del 
Engaño –una isla encantada en medio del mar habitada por una sierpe 
monstruosa–, o al mago Tiferno, un personaje de comportamiento ambi-
guo, que finge ser una mensajera de la sabia Eritrea para manipular los 
sentimientos de Olinda de Moscovia y alimentar su desconfianza hacia el 
emperador Beliandro y los príncipes de la Casa de Grecia. 
  
 
La aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra 

    
Como estudio de caso del uso del disfraz femenino en la Crónica do 

Imperador Beliandro, nos detendremos en el análisis de la aventura de Feli-
saura y el rey de Inglaterra, que comienza en el capítulo 32 de la Parte I, 
cuando el sultán Aliadux de Babilonia se separa de sus amigos Rolindo de 
Alemania y Floranteo de Trapisonda, después de haber socorrido al an-
ciano rey de Francia del ataque de unos gigantes. En el claro de un bosque, 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

148 

 

Aliadux escucha unos sollozos y se encuentra con un paje que el narrador 
describe en estos términos: 

 
Vio com a claridade da lũa um, ao parecer, mancebo, que parecia de dezoito 
anos, vestido de caminho, mas muito bem-vestido, com um rosto tão mal-
empregado naquele trajo que julgou Aliadux que podera fazer inveja às que na 
corte se tinham por mais fermosas (Álvarez-Cifuentes, 2025, 137).  

 

Con esta escena se da inicio a una de las diez historias intercaladas en 
las dos primeras partes del Beliandro14. La historia de Felisaura –tal vez ins-
pirada en el segundo libro de La Diana de Jorge de Montemayor (1559)– 
se ajusta al Tipo B de «historias contadas» establecido por Sales Dasí 
(2001), en las que un personaje secundario, hasta entonces ajeno a la na-
rración, interrumpe la trama para contar su historia personal: con su relato, 
el personaje pretende despertar el interés, la simpatía o la compasión de 
los interlocutores, quienes se ven implicados, en mayor o menor grado, en 
la resolución del conflicto expuesto. Para Sales Dasí (2001, 99), este tipo 
de historias «no sólo cumple una función informativa, sino que […] se 
proyecta […] hacia el futuro», potenciando la complejidad estructural del 
texto. Aliadux enseguida se da cuenta de que no se trata de un muchacho 
sino de una mujer disfrazada y ella le cuenta que se llama Felisaura y es la 
hija única del almirante de Inglaterra: «Era meu pai a valia d’el-rei e o 
primeiro no governo daquele reino, a que todos buscavam para as pre-
tenções [e] para os despachos que esperavam. Não era malquisto, porque 
não era soberbo, e não era mormurado porque era verdadeiro» (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 137).  

Criada sin apenas contacto con la corte y sus intrigas, Felisaura acude 
con su madre al torneo celebrado en Londres con ocasión del nombra-
miento como caballero de la princesa Delfina. En los festejos, el príncipe 
de Inglaterra ―luego rey― queda deslumbrado por la belleza y el recato de 
la hija del almirante y le regala los trofeos obtenidos en las justas ―un acto 
que anticipa la desigualdad de poder que marcará la relación entre am-
bos―. A continuación, el enamorado trata de volver a verla a cualquier 

 
14 Para un recuento de las historias intercaladas en el Beliandro, ver Álvarez-Cifuentes (2014). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

149 
 

precio, pero la discreta Felisaura se niega: «Eu, que inocente de seu cui-
dado passava a vida, não tão livre que me não lembrasse muitas vezes as 
ventagens que o príncipe fazia a tudo, mas, em considerando a diferença 
que havia dele a mim, trabalhava por fugir a este pensamento» (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 137-138). El viejo rey de Inglaterra muere y su hijo as-
ciende al trono, pero delega el gobierno en su madre, la reina viuda, «de 
condição muito áspera, muito apaixonada e muito levada de sua opinião» 
(Álvarez-Cifuentes, 2025, 138)15. Como el bíblico Urías, el almirante se ve 
obligado a partir a la guerra contra los holandeses, tras recomendar a Fe-
lisaura que mantenga la honra y el honor de su casa: 

 
Filha, a dor com que me aparto de vós, se não fora devida a que vos quero, 
parecera-me preságio de vos não tornar a ver. Se isto assi acontecer, lembro-vos 
que, as molheres como vós, que as não fazem estimadas os dotes da fortuna 
senão os procedimentos iguais à qualidade, e que não há maior fermosura que 
não cuidares que sois fermosa. As obrigações de quem sois são as lembranças 
com que vos há de amanhecer, e as considerações do que vos deveis a vós são a 
primeira razão para acertardes no que vos está melhor, que no que vos 
estimardes é o em que o mundo vos há de avaliar. Seguro vou, no que conheço 
de vós, e espero que me não engane esta confiança (Álvarez-Cifuentes, 2025, 
138). 
 
Como era previsible, el joven rey aprovecha la ausencia del almirante 

para retomar el contacto con su hija y enviarle cartas por medio de sus 
colaços –los hijos de su nodriza–. Aunque no es indiferente a sus atenciones, 
Felisaura le responde con firmeza: «Com segura confiança partio meu pai 
a servir a vossa alteza, crendo que príncipes cristãos não afrontavam vas-
salos leais. Se se enganou no que esperava de vossa alteza, não se enganará 
do que fiou de mim» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 139). Ante la resistencia de 
la doncella, el rey cae víctima de amor hereos, una dolencia para la que los 
médicos no encuentran remedio. La reina madre, que ha oído hablar del 
talento musical de Felisaura, le ruega que acuda al palacio y cante ante su 
hijo para tratar de curarlo. Al verla, el enamorado le reprocha su frialdad: 

 

 
15 El carácter severo e intransigente de la reina de Inglaterra en el Beliandro ―que poco tiene que ver con 
la bondad de su hija Delfina― tal vez sea un eco lejano de la visión que se tenía en España y Portugal 
de Isabel Tudor. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

150 

 

Eu morro só porque vós quereis, e vou contente porque sei que vos faço nisto 
a vontade. Vós perdeis, que para pôr a vossos pés estimava ũa coroa, e ainda 
perdeis menos nisto que na adoração com que eu sabia estimar vossos respeitos! 
(Álvarez-Cifuentes, 2025, 140) 

 
Felisaura canta para él, expresándole sus verdaderos sentimientos: 

«trabalhei por lhe dizer no que cantei o muito que o amava, que em con-
ceitos alheos têm mais desculpa liberdades próprias» (Álvarez-Cifuentes, 
2025, 140)16. El rey se recupera de su enfermedad y le pide que se case con 
él y le ofrece la corona de Inglaterra y ella acepta, aunque su padre, que 
entretanto ha muerto en combate contra los holandeses, tenía previsto ca-
sarla con el hijo del duque de Lancaster: «Os reis não são casamenteiros 
mais que de si! A coroa de Inglaterra vos venho oferecer; quando não 
merecer porde-la na cabeça, baste-lhe para triunfo alcançar terde-la a vos-
sos pés!» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 141). 

Felisaura y el rey de Inglaterra se prometen en secreto17 pero él, de 
carácter poco constante, parte a recorrer el mundo y, pasados dos años, 
llegan noticias a Londres de sus planes de boda con la infanta Lindoniza 
de Portugal, la hermana del príncipe D. Belindo; Lindoniza ya había sido 
presentada en el capítulo 21 y sabemos que, aunque su padre quiere casarla 
con el monarca inglés, ella está enamorada del caballero Rodearte de Na-
varra. Decepcionada y con el corazón roto, Felisaura decide vestirse de 
escudero y salir en busca de su enamorado traidor, como explica a Aliadux: 

Qual eu fiquei vos não saberão dizer os maiores encarecimentos! Caí sem fala, 
adoeci de pena, estive frenética, desconfiada dos médicos, e não morri porque 
tinha que passar a afronta de me ver viva quando me vejo desprezada. E ainda 
me devia durar o frenesi quando me esqueci das obrigações que me tinha, 
deixando a casa de minha mai, e parti-me no trajo em que me vedes a buscar a 
um tirano que me despreza, um rei que me mentio, não para lhe pedir satisfação, 
mas para ver se, à vista de tais sem rezões, se pode apressar a morte a me livrar 
de tão grande tormento! (Álvarez-Cifuentes, 2025, 141) 

 

 
16 En la «Versión Refundida» del Beliandro, transmitida por ejemplo por el ms. 1200 del Arquivo Nacional 
da Torre do Tombo, Felisaura entona unas endechas en español, que no aparecen en otros testimonios 
de la novela. 
17 Sobre el tema del matrimonio secreto en los libros de caballerías, ver Ruiz de Conde (1948). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

151 
 

El noble Aliadux se apiada del dolor de Felisaura y le propone acom-
pañarla a la corte de Constantinopla, donde tanto el rey de Inglaterra como 
la infanta Lindoniza están presos en un extraño encantamiento. La historia 
intercalada se interrumpe en este punto, para narrar otras peripecias –entre 
ellas las aventuras en el viaje de Aliadux y su nuevo escudero, que viaja 
enmascarado para que nadie pueda reconocerla: «pôz ũa máscara negra 
com que sempre caminhava» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 142)–, y es reto-
mada casi al final de la Parte I. El emperador Beliandro y toda su corte 
contemplan el Infierno de Rodearte, que es como se llama el encanta-
miento, una especie de infierno de enamorados: 

 
Este é o Inferno de Rodearte, onde pagará a culpa de suas inconsideradas 
entregas, e a princeza Lindoniza pagará a ingratidão com que quer antes 
conservar-se livre que satisfazer ao amor do príncipe de Inglaterra, e ele e 
Estanislao defenderão a entrada aos que quizerem libertar aos condenados ao 
maior tormento, que não poderão ser livres senão pelo cavaleiro que no valor e 
no amor passe a Rodearte e lhe faça ventagem em ser malsatisfeito e por ũa 
dama que passe em fermosura e ingratidão a Lindoniza. E tu, cavaleiro que não 
fores tributário ao amor, não cometas a entrada porque terás certa a morte neste 
fogo (Álvarez-Cifuentes, 2025, 108). 

 
Felisaura explora la máquina del encantamiento y «como sabia que 

tinha nele o príncipe de Inglaterra, todas as horas que podia passava junto 
ao padrão chorando todas as suas desgraças, tão magoada de ver naquela 
pena ao príncipe como se não estivera tão ofendida dele, que condição foi 
sempre do amor ter por mais sofríveis as penas próprias que vê-las padecer 
em quem ama» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 152-153). En el capítulo 39, va-
rios príncipes como Cardiloro de Tebas, Polibio de Macedonia y el gigante 
mestizo Californio de Roca Partida intentan romper el hechizo sin éxito. 
Es el turno de D. Belindo de Portugal y Felisaura, aún disfrazada de escu-
dero, se cuela detrás del caballero para tratar de liberar a su amado. D. 
Belindo supera la prueba del valor y el amor no correspondido y la prin-
cesa Leridonia –que sigue tratando con desprecio al portugués– conquista 
la prueba de la ingratitud, con lo que todo el artificio queda cubierto por 
las llamas:  

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

152 

 

Via isto Felisaura e, cuidando o que todos imaginavam, que era que ali se 
abrazariam, se meteo pelas lavaredas com tanto ânimo como se não fora a 
morrer, como ela se persuadia. Entrada na casa, era o fogo tão grande que com 
muita pena se podia sofrer, mas ainda assi tomou nos braços o príncipe de 
Inglaterra, pondo-o salvo no terreiro, custando-lhe grande trabalho porque a 
carregavam de grandes golpes, mas tudo vence o amor. As princezas e os 
emperadores estavam espantados da temeridade daquele escudeiro (Álvarez-
Cifuentes, 2025, 156-157). 

 
Como vemos, el disfraz masculino le sirve a Felisaura para llevar a 

cabo una hazaña heroica y salvar a su amado del incendio. El inglés no la 
ha reconocido y se siente «embaraçado em quem poderia ser o escudeiro 
que com tanto valor se arrojara no fogo pelo tirar dele» (Álvarez-Cifuen-
tes, 2025, 157). En el capítulo 40, una vez roto el encantamiento del In-
fierno de Rodearte, se organizan las bodas del rey de Inglaterra y la infanta 
Lindoniza, pero Felisaura interrumpe la ceremonia nupcial para revelar su 
verdadera identidad y presentar la cédula de matrimonio que el inglés le 
había entregado, amenazando con quitarse la vida si no se restituye su ho-
nor:  

 
Acharam revestido o patriarca de Constantinopla e, querendo começar as 
ceremónias, viram vir rompendo por entre a gente, que era infinita, um escudeiro 
que todos conheceram ser o que tinha tirado das lavaredas ao príncipe de 
Inglaterra e, chegando aonde ele estava, disse em voz alta, que pudesse ser 
ouvida de todos: 
     ― Não me traz a este lugar, príncipe de Inglaterra, nem a esperança de 
remédio nem a confiança do que vos mereço, nem a fé do que me prometestes 
nem a rezão do que se me deve, nem a presunção do que eu sou. Traz-me só o 
vir buscar a morte no desengano de que mentio um rei cristão a ũa molher tão 
honrada que fiou na vossa palavra o que vós não soubestes guardar na lei que 
me deveis! 
     E virando-se para os senhores de Inglaterra, em que ela tinha tão honrados 
parentes, disse: 
     ― Não me desculpo, senhores, de chegar a este lugar neste trajo, porque tudo 
salvo nesta cédula deste rei que aí estais cazando, sem lhe lembrar o que deve ao 
comprimento dela, sem considerar que não pode ficar cazado sendo eu viva se 
não é fiado em que saberei eu morrer por lhe grangear o interesse de tão grande 
casamento! (Álvarez-Cifuentes, 2025, 161). 

 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

153 
 

Con el consentimiento del emperador Beliandro, y ante los dignata-
rios ingleses y la corte de Constantinopla, el rey de Inglaterra reconoce 
públicamente su falta, pide perdón a Felisaura y acepta casarse con ella, 
diciendo:  

 
Não têm lugar as desculpas aonde o erro está tanto à vista! A emenda não podeis 
vós deixar de aceitar quando vo-la oferece quem à vossa vista vos soube adorar 
sempre. Perdoe a senhora Lindoniza, que melhor a sirvo quando a deixo livre 
para escolher melhor marido que quando lhe dava um tão cego que se esquecia 
de ũa obrigação tão grande! (Álvarez-Cifuentes, 2025, 161). 

 
La resolución del conflicto amoroso no solo repara el agravio sufrido 

por Felisaura y reconcilia a los amantes, sino que también permite a la 
infanta Lindoniza, liberada del compromiso impuesto por su padre, ca-
sarse a su vez con su amado Rodearte de Navarra. La anagnórisis del 
desenlace, por tanto, restablece el orden moral y afectivo y la constancia y 
la lealtad amorosa de la heroína se ven finalmente recompensadas. 

Como apuntábamos, la aventura de Felisaura podría interpretarse 
como una reescritura de ciertos temas presentes en La Diana de Monte-
mayor –uno de los pilares de la literatura renacentista ibérica–, en concreto 
la historia de los amores de don Félix y Felismena, con la que comparte 
algunas analogías que sugieren una posible relación intertextual18. Aparte 
de la semejanza de sus nombres19, Felisaura y Felismena tienen muchos 
rasgos en común –su belleza y su carácter virtuoso20, su deseo de indepen-
dencia y de justicia en un contexto adverso para las mujeres, el papel de 
los criados y parientes en el intercambio de cartas amorosas, el recurso al 
atuendo masculino, etc.–, pero Leonor Coutinho no llegó a reelaborar la 
continuación del cuento de Montemayor, en la que Felismena, simulando 

 
18 Cabe destacar que en el capítulo 70 de la «Versión Refundida» del Beliandro (ms. 1200 del Arquivo 
Nacional da Torre do Tombo) se citan los famosos versos «Amor loco, ¡ay amor loco! Yo por vos y vos 
por otro», que la princesa Leridonia reconoce porque «os tinha lidos na Diana de Montemayor». 
19 Montero (1996, 104) conjetura que «la alusión que ambos nombres [Félix y Felismena] hacen, por vía 
etimológica, a ‘felicidad’, sea augurio y garantía de la feliz resolución de la historia». 
20 No olvidemos que el universo caballeresco es «um mundo dominado pela beleza, onde os abissais 
contrastes entre fealdade e graça vincam uma axiologia assente no principio de que “os sinais de fora 
pela maior parte arguem a bondade do ânimo” como escreveu João de Barros no Panegírico da Infanta D. 
Maria» (Almeida, 1998, 364). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

154 

 

ser el paje Valerio, ejerce de medianera entre don Félix y su nueva enamo-
rada, Celia, quien, en paralelo, se encapricha del hermoso muchacho21.  

En la Crónica do Imperador Beliandro, la disfrazada Felisaura no se pone 
al servicio de su amado desleal, sino del sultán Aliadux de Babilonia, y el 
narrador nunca llega a enjuiciar el comportamiento moral del seductor 
(que se ha olvidado de ella). Resulta significativo, además, que sea un sa-
rraceno –un personaje infiel desde el punto de vista religioso– el que se 
apiade de la doncella engañada22. El tema de la justicia amorosa es central 
en ambas historias. Felisaura y Felismena pretenden restaurar el equilibrio 
y recuperar a sus amados, utilizando el disfraz para salvarlos de un peligro: 
Felisaura rescata al rey de Inglaterra del Infierno de Rodearte —un supli-
cio apropiado a sus pecados– y Felismena, amadrinada por la diosa Palas, 
defiende a don Félix del ataque de unos caballeros felones –en este caso, 
el galán todavía tendrá que ser curado de sus heridas con un agua mágica 
proporcionada por la sabia Felicia. En el episodio de Felismena –«una de 
las partes más valiosas» de una obra tan «variopinta» como La Diana (Mon-
tero, 1994, 865)–, Jorge de Montemayor parece estar imitando la Novella 
II, 36 de Matteo Bandello (1554)23 –a su vez basada en precedentes italia-
nos como La Calandria del cardenal Bibbiena (1513), que debe mucho a 
los Menaechmi de Plauto, y la comedia Gli Ingannati (1531), adaptada en es-
pañol por Lope de Rueda24. La Diana serviría de inspiración para piezas 

 
21 Orduna (1982) ha analizado la configuración del personaje de Felismena en La Diana de Montemayor. 
Para Montero (1996, 108), «el motivo de la mujer vestida de hombre, tan difundido en las letras rena-
centistas, funciona aquí como indicador de que Felismena no se resigna a su suerte, sino que empujada 
por la fuerza del amor busca su felicidad enfrentándose a las convenciones sociales». Las mismas con-
sideraciones pueden aplicarse al personaje de Felisaura. 
22 Sobre maurofobia y maurofilia en la literatura, ver, por ejemplo, García-Valdecasas & Beltrán Llava-
dor (1989) y Benito (2015). 
23 El título de la Novella II, 36 de Bandello es «Nicuola innamorata di Lattanzio va a servirlo vestita da 
paggio e dopo molti casi seco si marita, e ciò che ad un suo fratello avvenne». En la jornada II, cuento 
9 del Decamerón encontramos a Ginevra, otra vengadora disfrazada de hombre: «Bernabò da Genova, da 
Ambruogiuolo ingannato, perde il suo e comanda che la moglie innocente sia uccisa; ella scampa e in 
abito d’uomo serve il soldano: ritrova lo ‘ngannatore e Bernabò conduce in Alessandria, dove lo ‘ngan-
natore punito, ripreso abito feminile, col marito ricchi si tornano a Genova». Este tipo de historias 
también serviría de inspiración a María de Zayas para algunas de sus Novelas amorosas y ejemplares (1637). 
24 La línea argumental básica ya aparece en cuentos populares: «Due sposi o promessi sposi vengono 
separati dalle circostanze; dopo lunghe traversie e numerosi patemi, l’uno di loro ritrova l’altro, arri-
vando in tempo per impedire le sue nozze con un/una rivale» (Cerreta, 1980, 21). 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

155 
 

como The Two Gentlemen of Verona y Twelfth Night, or What You Will de Sha-
kespeare, en las que el disfraz femenino y el intercambio de identidades 
también juegan un papel fundamental25. 
 
 
Conclusiones: los motivos del disfraz 

 
Para concluir, cabe preguntarnos: ¿cuál es la motivación que tiene el 

recurso del disfraz femenino en la Crónica do Imperador Beliandro y, en parti-
cular, en la historia intercalada de Felisaura y el rey de Inglaterra? En su 
estudio de las novelas de Feliciano de Silva, Trujillo (2019, 197-199) iden-
tifica una variada serie de motivos que persiguen los personajes al escon-
der su identidad: se trata de motivos de tipo romántico, religioso, 
estratégico, económico, patriótico, etc.26. Resulta evidente que el tema li-
terario del disfraz admite enfoques muy diversos. Por ejemplo, al analizar 
las comedias de Shakespeare en clave de género, Catherine Belsey (1985, 
180) observa que «even when it reaffirms patriarchy, the tradition of fe-
male travestism challenges precisely by unsettling the categories which le-
gitimize it». 

En la obra de la condesa da Vidigueira, una de las razones principales 
para el uso del disfraz es el deseo de venganza, o de justicia. La emperatriz 
Olinda de Moscovia adopta la identidad primero de Caballero de la Liber-
tad y luego de Caballero de los Diamantes para vengar su orgullo herido 
por los supuestos desplantes de D. Belindo y los príncipes griegos: «con-
tentíssima das armas se levantou Olinda e se começou a armar, que não 
queria dilatar a vingança quando se julgava ofendida de si própria» (Álva-
rez-Cifuentes, 2025, 364). Aquí, el disfraz funciona como un medio para 
distanciarse emocionalmente y, en última instancia, como un instrumento 
de violencia simbólica. La hechicera Grifonia y sus doncellas maléficas 

 
25 Sobre las posibles fuentes de Shakespeare, ver Duque (1991, 49-80 y 132-147). Hay otras piezas de 
Shakespeare aparentemente basadas en historias caballerescas, como As You Like It o The Winter’s Tale 
(Duque, 1991). 
26 «Fuite ou quête, l’adoption de l’habit masculin préside à la réunion de ce qui a été disjoint, aux 
épreuves, mais aussi à la liberté et aux aventures sentimentales en plein air en rupture avec la condition 
de recluse de la femme dans le système de lignages agnatiques que s’installe en Europe occidentale à 

partir du douzième siècle» (Delpech, 1986, 64). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

156 

 

también recurren al disfraz para tratar de seducir a los caballeros y llevar a 
cabo sus planes de destrucción de la cristiandad. Felisaura, por su parte, 
utiliza el hábito de escudero para reclamar justicia, exigiendo que sean re-
conocidos sus derechos matrimoniales, y confiesa al sultán Aliadux que 
prefiere morir antes que vivir deshonrada: «Convosco irei onde me levar-
des, não a procurar vinganças, mas a ver se pode acabar de ter fim ũa vida 
tão mofina!» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 142). 

Otro motivo para recurrir al disfraz es el deseo de disimulo o de se-
guridad fuera del entorno protegido de la corte. Las damas del Beliandro 
emplean antifaces, mascarillas o trajes masculinos durante sus viajes para 
pasar desapercibidas y poder recorrer el mundo con mayor libertad, como 
hace Felisaura cuando parte en busca del rey de Inglaterra o la mauritana 
Claricia, ambas empujadas por la fuerza del amor: «o ver ũa senhora 
daquela qualidade naquele traje era muito para espantar, mas não lho con-
fessavam, […] porque conheciam que não há força humana que resista às 
do amor» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 322). Aunque no es exactamente una 
virgo bellatrix como Delfina o Gracelinda, Felisaura demuestra su valor al 
rescatar a su amado de las llamas del Infierno de Rodearte y, al igual que 
la Felismena de Montemayor, nos lleva a replantearnos el estereotipo de 
la doncella pasiva y desamparada. El disfraz también se utiliza para expe-
riencias amorosas o intrigas sentimentales y se vincula a las prácticas cor-
tesanas de cortejo y galanteo, como en las fiestas y mascaradas de 
Constantinopla o en el Palacio de las Maravillas, donde las damas adoptan 
identidades falsas para provocar y jugar con los sentimientos de sus ena-
morados. Analizando las posibilidades dramáticas del Primaleón (1512), en 
el que el príncipe Don Duardos se hace pasar por hortelano para acceder 
al jardín secreto de su amada Flérida, M.ª Carmen Marín Pina (2001, 272-
273) concluye que en los siglos XVI y XVII «el disfraz por amor resulta 
una fuerza transgresora de los códigos sociales y morales, una exterioriza-
ción de la locura amorosa, y plantea […] el grave conflicto del amor por 
la persona y no por la condición». Como explica el propio D. Belindo 
durante la visita al Palacio de las Maravillas, «as máscaras desculpam as 
demazias» (Álvarez-Cifuentes, 2025, 375). 

En definitiva, el disfraz, ya sea masculino o femenino, es un recurso 
común y sumamente productivo en la literatura caballeresca. Para Trujillo 



Pedro Álvarez-Cifuentes 

157 
 

y otros investigadores, el travestismo de los personajes cumple un propó-
sito lúdico y, al mismo tiempo, estructural: en efecto, la contraposición 
entre realidad y apariencia no solo pone en marcha un juego de intriga y 
ambigüedad sexual, sino que también impulsa la acción narrativa de la Cró-
nica do Imperador Beliandro. Además, el disfraz sirve de excusa para introdu-
cir historias secundarias en la trama principal, como el desafío del 
Caballero de Marte, el exilio de Pinaflor entre los pastores o la aventura 
de Felisaura y el rey de Inglaterra. Almeida (1998, 414) considera que, en 
los libros de caballerías portugueses, el aprovechamiento de las potencia-
lidades del disfraz «é ainda moderado, sem os grandes desdobramentos, 
equívocos e espantosos reconhecimentos que deliciariam gerações de es-
pectadores da comédia […] ao longo do período barroco». Sin embargo, 
está claro que cada vez que un personaje se disfraza o asume una identidad 
fingida –especialmente si es una dama con la cota de malla o las calzas 
ajustadas de un caballero– se genera un suspense que atrapa y deleita al 
público.  
 
 
 
 

§ 
 

 

 

 

 

 

 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

158 

 

Bibliografía citada 
 

 
Almeida, Isabel Adelaide Penha Dinis de Lima e, Livros portugueses de ca-

valarias, do Renascimento ao Maneirismo, tesis doctoral, Lisboa, Univer-
sidade de Lisboa, 1998. 

Álvarez-Cifuentes, Pedro, «¿Belindo o Beliandro? La fijación del título 
de la Crónica do Imperador Beliandro», Tirant. Butlletí informatiu i biblio-
gràfic de literatura de cavalleries, 15 (2012a), pp. 33-46. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.15.2083> (cons. 10/05/2025). 

—, «Personagens femininas da Crónica do Imperador Beliandro: um catálogo 
de ilustres mulheres», en Narrativas do Poder Feminino, ed. Maria Jose 
Lopes, Ana Paula Pinto, António Melo, Armanda Gonçalves, João 
Amadeu Silva y Miguel Gonçalves, Braga, Aletheia – Universidade 
Católica Portuguesa, 2012b, pp. 307-314. 

—, «Grandes y pequeños: microestructuras narrativas en la Crónica do Im-
perador Beliandro», Archivum. Revista de Filología, LXIV (2014), pp. 27-
44. URL: 
<https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/
10171> (cons. 05/05/2025). 

—, «En torno a la autoría de la Crónica do Imperador Beliandro: la hipótesis 
sobre Francisco de Portugal», Atalanta. Revista de las Letras Barrocas, 
4/1 (2016), pp. 5-28. DOI: <https://doi.org/10.14643/41A> 
(cons. 05/05/2025). 

—, «Lectoras de Ulixea. La recepción femenina de los libros de caballe-
rías en Portugal», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de 
cavalleries, 20 (2017), pp. 11-24. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.20.11228> (cons. 05/05/2025). 

—, «Apuntes para una biografía de la condesa da Vidigueira», en Las iné-
ditas: voces femeninas más allá del silencio, coord. Yolanda Romano Mar-
tín y Sara Velázquez García, Salamanca, Ediciones Universidad de 
Salamanca, 2018, pp. 339-352. 

https://doi.org/10.7203/tirant.15.2083
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/10171
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/10171
https://doi.org/10.14643/41A
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11228


Pedro Álvarez-Cifuentes 

159 
 

—, «La guerra de sucesión de Mantua: ¿una fuente de inspiración para la 
Crónica do Imperador Beliandro?», en Avatares y perspectivas del medieva-
lismo ibérico, ed. Isabella Tomassetti, San Millán de la Cogolla, Cilen-
gua, 2019, vol. II, pp. 1301-1311. 

—, La Crónica do Imperador Beliandro: edición y estudio del ms. ANTT 875 , 
Oviedo, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Oviedo, 
2020. 

— (ed.), Leonor Coutinho de Távora: Crónica do Imperador Beliandro. Partes I e 
II, Madrid, Sial Pigmalión, 2025. 

Ariosto, Ludovico, Orlando furioso, ed. Cesare Segre y M.ª Nieves Muñiz 
Muñiz, Madrid, Cátedra, 2002, 2 vols. 

Ashcom, Benjamin B., «Concerning “La mujer en hábito de hombre” in 
the Comedia», Hispanic Review, XXVIII-1 (1960), pp. 43-62. 

Beltrán Llavador, Rafael, «Cinco mujeres activas en el Tirant lo Blanc: con-
tra el estereotipo de la sumisión amorosa en el libro de caballerías», 
en Amadís y sus libros: 500 años, ed. Aurelio González y Axayácatl 
Campos García-Rojas, México, El Colegio de México, 2009, pp. 
241-276. 

Belsey, Catherine, «Disrupting sexual difference: meaning and gender in 
the comedies», en Alternative Shakespeare, ed. John Drakakis, Lon-
don, Methuen, 1985, pp. 166-190. 

Benito, Ana I., «La ubicua presencia del moro: maurofilia y maurofobia 
literaria como productos de consumo cristiano», en Disobedient Prac-
tices: Textual Multiplicity in Medieval and Golden Age Spain , ed. Anne 
Roberts y Belén Bistué, Newark, Juan de la Cuesta, 2015, pp. 103-
128. 

Bognolo, Anna, «El tema de las amazonas en las continuaciones italianas 
de los Palmerines», en Literatura medieval hispánica. Libros, lecturas y 
reescrituras, coord. M.ª Jesús Lacarra, San Millán de la Cogolla, Cilen-
gua, 2019, pp. 151-167. 

—, «Las mujeres guerreras en los libros de caballerías y la tradición ita-
liana: las amazonas del Esferamundi de Grecia», en «Un libro muy gracioso 
y muy alto en toda la orden de caballería». Estudios sobre la ficción caballeresca 
del Renacimiento, ed. M.ª Rosario Aguilar Perdomo y Mario Martín 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

160 

 

Botero García, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 2023, 
pp. 223-246. 

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro español (Si-
glos XVI-XVII), Madrid, Mayo de Oro, 1988. 

Cerreta, Florindo (ed.), La Commedia degli Ingannati, Firenze, Leo S. Ol-
schki, 1980. 

Delpech, François, «La doncella guerrera: chansons, contes, rituels», en For-
mas breves del relato, coord. Yves-René Fonquerne y Aurora Egido, 
Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 1986. 

Duque, Pedro J., España em Shakespeare, Universidad de Deusto, Bilbao, 
1991. 

Flores García, Andrea, «Indumentaria, tocados, ornamentos, vestimenta 
guerrera y mágica en la literatura caballeresca», Tirant. Butlletí infor-
matiu i bibliogràfic de literatura de cavalleries, 27 (2024), pp. 177-187. 
DOI: <https://doi.org/10.7203/tirant.27.30048> (cons. 
03/05/2025). 

Gagliardi, Donatella, «“Femina composuit”. Ficciones caballerescas de 
autoría femenina, del Palmerín de Olivia al Cristalián de España», Rivista 
di Filologia e Letterature Ispaniche, 8 (2005), pp. 33-58. 

—, Urdiendo ficciones. Beatriz Bernal, autora de caballerías en la España del XVI, 
Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2010. 

García-Valdecasas, Amelia; Beltrán Llavador, Rafael, «La maurofilia 
como ideal caballeresco en la literatura del XV y XVI», Epos. Revista 
de Filología, 5 (1989), pp. 115-140. 

González Martínez, Dolores, «La mujer vestida de hombre. Aproxima-
ción a una revisión del tópico a la luz de la práctica escénica», en 
Memoria de la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociación Internacional 
Siglo de Oro, ed. Francisco Domínguez Matito y M.ª Luisa Lobato 
López, Madrid, Iberoamericana – Vervuert, 2004, pp. 905-916. 

Haro Cortés, Marta, «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y don-
cellas en el Amadís de Gaula», en Literatura de caballerías y orígenes de 
la novela, ed. Rafael Beltrán Llavador, Valencia, Universitat de Valèn-
cia, 1998, pp. 181-217. 

Lucía Megías, José Manuel, Antología de los libros de caballerías castellanos, 
Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2001. 

https://doi.org/10.7203/tirant.27.30048


Pedro Álvarez-Cifuentes 

161 
 

Lucía Megías, José Manuel & Sales Dasí, Emilio José, Libros de caballerías 
castellanos, Madrid, Ediciones del Laberinto, 2008. 

Marín Pina, M.ª Carmen, «Aproximación al tema de la virgo bellatrix en los 
libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

—, «La mujer y los libros de caballerías. Notas para el estudio de la re-
cepción del género caballeresco entre el público femenino», Revista 
de Literatura Medieval, 3 (1991), pp. 129-148. 

—, «El Primaleón y la comedia El príncipe jardinero de Santiago Pita», en 
Fechos antiguos que los cavalleros en armas pasaron. Estudios sobre la ficción 
caballeresca, ed. Julián Acebrón Ruiz, Lleida, Edicions de la Univer-
sitat de Lleida, 2001, pp. 267-284. 

—, «La doncella andante en los libros de caballerías españoles: antece-
dentes y delimitación del tipo», en Actas del XI Congreso Internacional 
de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, coord. Armando Ló-
pez Castro y M.ª Luzdivina Cuesta Torre, León, Universidad de 
León, vol. II, 2007, pp. 817-825. 

—, «La doncella andante en los libros de caballerías españoles: la libertad 
imaginada (II)», eHumanista. Journal of Iberian Studies, 16 (2010), pp. 
221-239. URL: <https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16> 
(cons. 03/05/2025). 

—, Páginas de sueños. Estudios sobre los libros de caballerías castellanos , Zara-
goza, Institución Fernando el Católico / Diputación de Zaragoza, 
2011. 

—, «Seda y acero. La indumentaria en el Palmerín de Inglaterra como signo 
cortesano», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de cavalle-
ries, 16 (2013), pp. 295-324. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.16.3338> (cons. 03/05/2025). 

Monteiro, Pedro, «Donas, casadas e viúvas na literatura cavaleiresca por-
tuguesa: entre o exemplo, os gestos e a emotividade», Atalaya. Révue 
d’études médiévales romanes, 23 (2023), [en línea]. DOI: 
<https://doi.org/10.4000/atalaya.6522> (cons. 28/04/2025). 

Montero, Juan, «¿Mató Montemayor a Celia? La historia de Felismena a 
la luz de sus fuentes», en Hommage à Robert Jammes, coord. Francis 
Cerdán, Toulouse, Presses Universitaires du Mirail, 1994, vol. III, 
pp. 865-874. 

https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16
https://doi.org/10.7203/tirant.16.3338
https://doi.org/10.4000/atalaya.6522


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

162 

 

— (ed.), Jorge de Montemayor: La Diana, Barcelona, Crítica, 1996. 
Orduna, Lilia E. Ferrario de, «El personaje de Felismena en Los siete libros 

de la Diana», en Actas del IV Congreso Internacional de Hispanistas, 
coord. Eugenio de Bustos Tovar, Salamanca, Universidad de Sala-
manca, 1982, vol. II, pp. 347-354. 

Ortiz-Hernán Pupareli, Elami, «Hacia una tipología de los personajes fe-
meninos en los libros de caballerías hispánicos (a propósito de la 
Antología de libros de caballerías castellanos, editada por José Manuel Lu-
cía Megías)», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de literatura de cava-
lleries, 6, 2003 [en línea]. URL: 
<https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.6/art.resena.elami.htm> 
(cons. 27/04/2025). 

Perim, Damião de Froes, Theatro Heroino. ABCedario historico,e catalogo das 
mulheres illustres em armas, letras, acçoens heroicas e artes liberais, Lisboa, 
Officina de Musica de Theotonio Antunes Lima, 1740, 2 vols. 

Romero, Nanci, «Crônica do Imperador Beliandro de Grécia ou História Grega 
do Imperador Beliandro: uma revisão dos manuscritos», en E Fizerom 
Taes Maravilhas... – Histórias de Cavaleiros e Cavalarias, coord. Lênia 
Márcia Mongelli, Cotia – São Paulo, Ateliê Editorial, 2012a, pp. 
415-428. 

—, «Crônica do Imperador Beliandro de Grécia ou História Grega do Imperador 
Beliandro: uma proposta de estema», en Estudios de Literatura Medieval. 
25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, ed. Antonia 
Martínez Pérez y Ana Luisa Baquero Escudero, Murcia, Universi-
dad de Murcia, 2012b, pp. 845-854. 

Ruiz de Conde, Justina, El amor y el matrimonio secreto en los libros de caballe-
rías, Madrid, Aguilar, 1948. 

Sales Dasí, Emilio José, «Las “historias contadas” en el libro de caballe-
rías», Revista de Poética Medieval, 7 (2001), pp. 97-110. URL: 
<https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/4358> (cons. 
28/04/2025). 

Serafim, João Carlos Gonçalves, Um diálogo epistolar: D. Vicente Nogueira e 
o Marquês de Nisa (1615-1654), Porto, Afrontamento, 2011. 

Trujillo, José Ramón, «Mujer y violencia en los libros de caballerías», 
Edad de Oro, 26 (2006), pp. 249-313. URL: 

https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.6/art.resena.elami.htm
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/4358


Pedro Álvarez-Cifuentes 

163 
 

<https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-
25/67> (cons. 27/04/2025). 

Trujillo, Stefania, «Yo soy tú, y tú eres yo». Disfraz, metamorfosis y duplicación 
en los libros de caballerías de Feliciano de Silva, tesis doctoral, Zaragoza, 
Prensas Universitarias de Zaragoza, 2019. 

Vargas Díaz-Toledo, Aurelio, Estudio y edición crítica del Leomundo de Grécia, 
de Tristão Gomes de Castro, tesis doctoral, Madrid, Universidad Com-
plutense de Madrid, 2007. 

—, Os livros de cavalarias portugueses dos séculos XVI-XVIII, Parede, Pearl-
books, 2012. 

— (dir.), O Universo de Almourol. Base de dados da matéria cavaleiresca portu-
guesa dos séculos XVI-XVIII, 2017. URL: 
<https://parnaseo.uv.es/UniversoDeAlmourol/> (cons. 
28/04/2025). 

Zoppi, Federica, «La vestimenta de las mujeres guerreras y de las amazo-
nas en los libros de caballerías italianos», Tirant. Butlletí informatiu i 
bibliogràfic de literatura de cavalleries, 27 (2024), pp. 301-323. DOI: 
<https://doi.org/10.7203/tirant.27.30091 > (cons. 28/04/2025). 

https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-25/67
https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-25/67
https://parnaseo.uv.es/UniversoDeAlmourol/
https://doi.org/10.7203/tirant.27.30091


 



 

Giulia Lucchesi, «Mujeres y aventuras en las novelas de caballerías de Mambrino Roseo: una compara-
ción con el ciclo español de los Palmerines», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 165-197.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1688 - ISSN: 2284-2667. 
 
 165 

Mujeres y aventuras en las novelas de caballerías de  
Mambrino Roseo: una comparación con el ciclo español 

de los Palmerines 
  

Giulia Lucchesi 
(Università di Verona) 

 
Abstract 

 
El artículo propone una comparación entre las figuras femeninas presentes en los Palmerini de Mambrino 
Roseo y las del ciclo español. El análisis pone de relieve una tensión ideológica entre los propósitos del 
docere y del delectare en las obras italianas, en las cuales las mujeres parecen responder a paradigmas más 
renacentistas y menos medievales en comparación con sus contrapartes españolas. Esta tendencia mo-
dernizadora, propia de la producción literaria de Roseo, se explica tanto por la creciente presencia de 
lectoras entre el público de la época, como por la intención pedagógica del autor. 
Palabras clave: mujeres; Mambrino Roseo da Fabriano; palmerines; didactismo; literatura renacentista  
 
 
This article offers a comparison between the female figures in Mambrino Roseo’s Palmerini and those 
of the Spanish cycle. The analysis reveals an ideological tension between the aims of docere and delectare 
in the Italian works, where women seem to conform to more modern and less medieval paradigms than 
their Spanish counterparts. This modernizing tendency, characteristic of Roseo’s literary production, 
can be attributed both to the growing presence of female readers at the time and to the author’s peda-
gogical intent. 
Keywords: women; Mambrino Roseo da Fabriano; palmerines; didacticism; Renaissance literature 

 
 
 
 

§ 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1688


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 166 

En el vasto panorama de la literatura caballeresca italiana del siglo 

XVI, Mambrino Roseo da Fabriano1 (ca. 1500–1580) desempeña un papel 

destacado por la gran cantidad de traducciones del español y por las obras 

originales que produjo. En constante tensión entre el entretenimiento y el 

didactismo, las aventuras de sus protagonistas se caracterizan tanto por los 

paradigmas medievales tradicionales de la búsqueda del honor, de la gloria 

y del amor, como por las reflexiones morales y el propósito didáctico pro-

pios del Cinquecento italiano. 

La lectura de sus textos manifiesta en varios pasajes esta tensión entre 

el docere y el delectare, que el autor expresa a través de la caracterización de 

las aventuras y los personajes, vehículos de lo que parece ser un preciso 

proyecto ético y pedagógico:  
 

I romanzi di Roseo appartengono a pieno titolo al «paradigma di intratteni-

mento», espressione che, come si è detto, i critici spagnoli hanno proposto per 

la periodizzazione del momento centrale nella produzione dei libros de caballerias; 

tuttavia, l’insistenza sulla missione dei cavalieri cristiani e le facili conversioni dei 

pagani fanno pensare al clima della Controriforma (Repertorio Palmerino d’Oliva, 

2025, 72). 

 

El panorama que emerge es complejo y refleja las tensiones culturales 

de la época, en la que el imaginario caballeresco medieval se adapta a los 

fines didácticos del Renacimiento. 

El objetivo del presente trabajo es analizar los tipos de figuras feme-

ninas presentes en las continuaciones del ciclo de los Palmerines de Mam-

brino Roseo, redactadas entre 1554 y 15602 (Secondo libro di Palmerino di 

Oliva, la Quarta parte del libro di Primaleone, la Seconda parte del libro di Platir, il 

 
1 Para una nota biográfica completa sobre la figura de Mambrino Roseo da Fabriano, remito a Bognolo 
(2010) y a la plataforma online del grupo de investigación del Proyecto Mambrino de la Universidad de 
Verona: https://mambrino.mappingchivalry.dlls.univr.it/. 
2 Acaba de publicarse el repertorio completo de las continuaciones italianas del ciclo de los Palmerines, al 
cual remito para un estudio detallado de los textos: Bognolo, Neri, Bellomi, Zoppi (2025). Se cita como 
Repertorio Palmerino d’Oliva (2025). 

https://mambrino.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Giulia Lucchesi 

 167 

Flortir y el Libro secondo del valoroso cavallier Flortir)3, poniéndolas en compa-

ración con las figuras femeninas de las novelas del ciclo castellano (Palmerín 

de Olivia, 1511; Primaleón, 1512 y Platir, 15334). 

 

 

1. Literatura y didactismo 
 

La literatura caballeresca conoció una extraordinaria fortuna en el si-

glo XVI, sobre todo gracias a la introducción de la imprenta en el mercado 

editorial. Las aventuras de los caballeros, los disfraces, las amazonas, el 

recurso a la magia, eran todos elementos de gran fuerza en el imaginario 

no solo masculino sino también femenino, lo que convirtió a las mujeres 

en una parte importante del público lector5. 

Las dedicatorias, los prólogos y los episodios amorosos como, por 

ejemplo, los encuentros clandestinos entre caballero y dama, muestran la 

conciencia de los autores ante un público femenino cada vez más amplio, 

el cual se deleitaba con interés y placer en las peripecias de las doncellas, 

presentadas a veces como modelos de virtud y castidad, y otras como sím-

bolos de una divertida audacia6. Este fue el caso de Francisco Enciso de 

Zárate, quien dedicó su Platir a la marquesa de Astorga y a su esposo el 

marqués. A la marquesa se dirige directamente el autor cuando anticipa la 

aparición de un personaje que él presenta como sin igual en el panorama 

de los Palmerines: la doncella guerrera Florinda, reina y, cuando las circuns-

tancias lo requieren, guerrera en viaje para salvar a su esposo. 

 
3 En el presente artículo, por brevedad, se citan respectivamente como Palm. II, Prim. IV, Plat. II, Flor. 
y Flor. II. 
4 El ciclo de los Palmerines incluye también la novela italiana de Polendo (1566) de Pietro Lauro y las 
novelas del ciclo portugués (Palmeirim de Inglaterra I y II, 1544; Palmeirim de Inglaterra III y IV, 1587; Clarisol 
de Bretanha, 1602 y la Cronica de Dom Duardos, manuscrito del siglo XVII), y una continuación italiana al 
ciclo portugués, Palmerino di Inghilterra III, 1559, las cuales no se abordan en el presente artículo. 
5 Muchos estudiosos se han ocupado de la difusión de la literatura caballeresca entre las lectoras en la 
época moderna, particularmente en el siglo XVI. Remito a Bognolo (1999; 2018), Fragnito (2019), Marín 
Pina (1991), Plebani (2019), Tippelskirch (2011), Trujillo Maza (2010). 
6 Como en el caso de las doncellas guerreras. Remito a Beltrán (2009), Manzanilla Mancilla (2017), Marín 
Pina (1989), Trujillo (2007). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 168 

En una oscilación entre el placer y la condena, los intelectuales de la 

época se encontraban abiertamente divididos. Diversos pensadores del si-

glo expresaron su preocupación por el impacto moral que estos textos 

podían tener sobre el público femenino y los lectores más ingenuos, des-

aconsejando su lectura. Luis Vives, fray Luis de León, Antonio de Guevara 

y el italiano Antonio Possevino (por citar solo algunos) los juzgaban in-

morales y engañosos, peligrosos para las normas tradicionales7 y escritos 

«per gente bassa» (Tippelskirch, 2011, 119). Otros, en cambio, como el 

florentino Piero Vettori, consideraban que estas novelas eran un «trastullo 

di medicina» (Caravale, 2022, 149), un pasatiempo que, según el cardenal 

inquisidor Michele Ghislieri, equivalía a una lectura ligera, fábulas diverti-

das en las que no «si habbi da credere»8. 

Los autores de las novelas de caballerías eran, una vez más, conscien-

tes de su recepción, esta vez negativa, por parte de la opinión pública, y 

justificaban su labor en los prólogos y las dedicatorias. Como se lee en 

Bognolo (1999, 5), tanto el prólogo del Amadís como la dedicatoria del 

Palmerín expresan claramente la intención didáctica de sus autores, ofre-

ciendo un modelo para las novelas que les seguirán: 
 

L’Amadís si presenta quindi come finzione («historia fingida»), ma ricca di eccel-

lenti insegnamenti («enxemplos e doctrinas») […]. Nel Palmerín, al posto del pro-

logo, compare invece una dedica a un giovane nobile, che si concentra sull'elogio 

dell’intenzione esemplare del libro.  

 

Roseo, profundo conocedor tanto del ciclo del Amadís9 como del 

Palmerín, no permanece ajeno a las reivindicaciones de sus predecesores y 

escribe novelas de caballerías frecuentemente marcadas por un didactismo 

 
7 Son imprescindibles los estudios de Prosperi (1996) y Sarmati (1996) sobre el tema. 
8 Cita tomada de la carta del cardenal Ghislieri al inquisidor de Génova, fechada el 27 de junio de 1557, 
reproducida por Pastor (1927): «Reverendo padre. Li mando lo esamine di fra Eggidio […] di proibire 
Orlando, Orlandino, cento novelle e simili altri libri più presto daressemo da ridere ch’altrimente, perché 
simili libri non si leggono come cose a qual si habbi da credere, ma come fabule, e come si legono ancor 
molti libri de gentili come Luciano, Lucrezio e altri simili». 
9 En cuanto a las traducciones y continuaciones italianas de Roseo pertenecientes al ciclo de Amadís de 
Gaula, remito al correspondiente Repertorio Amadis di Gaula (2013). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 169 

de fondo. Baste pensar, por ejemplo, en el capítulo 15 de la Segunda parte 

del libro de Platir, titulado: «Che il donzello Darnandro domandò alla saggia 

donna Ircana molte cose circa la fede cristiana, e che ella lo instrusse mi-

rabilmente in essa» (Plat. II, f. 49r). Dicho capítulo constituye un ejemplo 

significativo de los «enxemplos» y «doctrinas» mencionados por Montalvo 

(aunque reinterpretados en clave contrarreformista), al estar lleno de refle-

xiones e instrucciones cristianas que la Saggia Donna de Ircania imparte al 

joven Darnandro, quien aún desconoce muchos aspectos de su identidad, 

incluida su propia noble genealogía, ya que es nieto de Primaleón. 

Solo unos pocos capítulos más adelante (nos encontramos en el ca-

pítulo 20, Plat. II, f. 68r) hay otro momento de enseñanza y moralidad 

característico del estilo de Roseo: el joven Darnandro, ahora armado ca-

ballero, parte en busca de aventuras. Al salir de un bosque, es atacado por 

un grupo de bandidos liderados por el malvado y despiadado Spinardo. 

En el momento en que se encuentran, se inicia un diálogo10 en el cual cada 

uno defiende su postura en una especie de altercatio: Spinardo sostiene que 

la maldad y la violencia son características innatas del ser humano y justi-

fica su vida con ejemplos tomados de la historiografía antigua. Darnandro, 

que saldrá vencedor del enfrentamiento dialéctico animando el arrepenti-

miento sincero del bandido, afirma que la justicia divina alcanza a todo 

hombre y con más razón a quien obró el mal con tanta convicción. 

Sin embargo, esta inclinación didáctica de Mambrino Roseo, además 

de ser coherente con la ideología propia de su tiempo, podría tener tam-

bién raíces en las vivencias biográficas del propio autor, que mantuvo re-

laciones con la familia Anguillara y pudo ser el preceptor de la joven Cla-

rice dell’Anguillara antes de su matrimonio con Sciarra Colonna en 1561 

(como proponen Bognolo, 2010 y Zoppi, 2023) viviendo en Castelnuovo 

di Porto durante un largo período hasta su muerte que ocurrió el 6 de julio 

de 1577 (cfr. Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 99, nota 55). Este impor-

tante papel como educador podría haberlo llevado a sentir la necesidad de 

 
10 El diálogo es, sin duda, el recurso predilecto de Roseo para resolver los conflictos entre sus personajes, 
tal como señala asimismo Bognolo en el Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 90. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 170 

proporcionar a su discípula (y a toda la corte) modelos válidos de compor-

tamiento, tanto masculinos como femeninos, acordes con las normas so-

ciales y morales de la corte quinientista, siguiendo también el modelo pro-

puesto por Il Cortegiano de Castiglione (Zoppi, 2019). 

 

 

2. Los modelos femeninos en las novelas de Roseo y en los Palme-
rines españoles 

 

Un análisis de los personajes femeninos italianos resulta, por tanto, 

particularmente interesante en el marco de la intención didáctica de Roseo:  
 

La atención que Roseo dedica a las figuras femeninas en los libros del ciclo de 

Palmerín podría respaldar esta hipótesis de Bognolo: las continuaciones originales 

del escritor, publicadas entre 1554 y 1560, podrían haberse escrito no solo para 

acomodar los gustos de un genérico público femenino, sino también conside-

rando como destinataria a una futura lectora en concreto (Zoppi, 2020, 248). 

 

 De hecho, si por un lado el autor italiano retoma con habilidad los 

arquetipos medievales de personajes femeninos propios del ciclo espa-

ñol11, por otro los reelabora dotándolos de significados y valores cortesa-

nos (Zoppi, 2023, en línea), o incluso introduce nuevas figuras femeninas 

(como en el caso de las amazonas, presentes en el ciclo amadisiano pero 

no en el de los Palmerines). 

Al comparar las tipologías femeninas entre los textos italianos y los 

españoles del ciclo de los Palmerines, esta reelaboración cortesana por parte 

de Roseo se hace aún más evidente. Los textos italianos se estructuran en 

torno a las aventuras y los personajes tradicionales: como ha señalado 

Haro Cortés (1998, 181), es a menudo la mujer quien origina el motivo de 

la aventura del caballero, lo sublima como amante y héroe y le otorga su 

 
11 Respecto a las tipologías femeninas que pueblan las novelas de caballerías, remito a Haro Cortés 
(1998), Bognolo (2011; 2024), Lucía Megías y Sales Dasí (2021), Luna Mariscal (2012). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 171 

identidad. Estas mujeres responden a los cánones medievales de perfec-

ción física y moral, y suelen ser doncellas sometidas a la voluntad paterna 

y a su estatus de princesas, lo cual las vincula a deberes regios específicos, 

como el de aceptar al esposo elegido por su padre. 

Sin embargo, cuando surge un amor espontáneo por un caballero, se 

crea un conflicto entre el deber y la pasión, señalado por Lucía Megías y 

Sales Dasí (2021, 17), que lleva a estas mujeres, en ocasiones, a desafiar la 

voluntad paterna (tal es el caso de Griana y Agriola en el Palmerín, de Flé-

rida en el Primaleón, y finalmente de Florinda en el Platir). En Roseo las 

jóvenes mujeres siguen sus pasiones más a menudo: si obran justamente, 

actuando a favor del protagonista o correspondiendo al amor de un caba-

llero, son recompensadas con una vida feliz; si, por el contrario, sus im-

pulsos están guiados por la maldad, como en el caso de las mujeres seduc-

toras, son castigadas por haber violado la santidad del matrimonio. El 

propio matrimonio es presentado por Roseo como un medio para que las 

mujeres salgan del poder paterno y alcancen una mayor libertad en el 

mundo exterior:  
 

Roseo mantiene infatti un’idea positiva della libertà in amore, pur esortando con 

bonarietà al matrimonio cristiano tridentino. Si può dire, anzi, che nei suoi ro-

manzi il matrimonio è interpretato come puntello alla libertà femminile da parte 

di donzelle accorte e facete, coscienti del loro potere sugli uomini e capaci di 

imporre le loro regole ai cavalieri adoranti con umorismo e leggiadria, in un gioco 

grazioso e ironico che interpreta gli invecchiati codici dell’amor cortese (Reperto-

rio Palmerino di Oliva, 2025, 91). 

 

La intención de Roseo parece ser la de mostrar a sus lectoras que la 

virtud y el atrevimiento femenino, cuando se ejercen dentro del respeto a 

las leyes divinas y humanas, pueden coexistir armónicamente12. Un ejem-

plo de ello lo ofrecen las sabias reinas que asumen la regencia en ausencia 

 
12 «Los Palmerines italianos, en conclusión, reflejan un mundo cortesano que se está apartando de forma 
evidente de la tradición medieval, también respecto al papel de las mujeres, que pueden moverse y ex-
presarse en el ámbito de la corte con más libertad» (Zoppi, 2020, 247). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 172 

de sus esposos, comprometidos en largas campañas bélicas, y defienden el 

trono frente a rebeliones e intentos de usurpación. 

Si en los Palmerines las reinas son en su mayoría figuras pasivas, cuya 

actuación se limita al ámbito amoroso organizando enlaces y matrimonios, 

en Roseo estas mujeres, en ocasiones, se ven obligadas a intervenir activa-

mente en contextos trágicos de guerra. En el Flortir, cuando sus respecti-

vos maridos (Vernao y Primaleone) parten a la guerra, Basilia y Gridonia13, 

ya ancianas en el momento en que se desarrolla la continuación italiana, 

asumen con decisión la regencia del reino y defienden el trono frente a los 

enemigos de la corona, actuando con prudencia y diplomacia. En el capí-

tulo 111, Gridonia, con su agudeza, contempla la situación que la rodea 

tras haber frustrado el malvado plan de los nietos de Ordino, apoyados 

por el sultán, y comprende que el reino de Grecia, demasiado vasto y de-

bilitado por guerras constantes, está próximo a su fin: «L’imperatrice, che 

era prudentissima, quando pensò meglio a questo caso, comprese, che lo 

stato di Grecia cominciava a peggiorare, ed entrò in gran pensiero di quel, 

che dovesse dopo la morte del marito accadere» (Flor., f. 360v). 

Gridonia es un personaje interesante incluso cuando aparece como 

joven doncella en el Primaleón español. Allí desempeña el rol de doncella 

vengadora, deseosa de castigar la muerte de su padre a manos del hombre 

del que, sin conocer su identidad, terminará enamorándose. Las doncellas 

vengadoras son, de hecho, mujeres activas que expresan sus pasiones y 

ordenan la ejecución de los caballeros enemigos; se trata de uno de esos 

personajes que Roseo reelabora manteniendo su carácter de mujer fuerte. 

 
13 En realidad, Gridonia se enfrenta a más de un intento de usurpación del trono. De manera comple-
tamente paralela a lo que ocurre en el Platir, cuando se le hace creer (por obra de Nardán) que su amado 
esposo ha muerto, sumiéndola en la desesperación, también en el Flortir los enemigos del reino (con un 
plan elaborado que incluye falsos testimonios y sueños premonitorios) jurarán haber encontrado el ca-
dáver de Primaleón. En un primer momento, la mujer se confía a una dama de confianza, quien intenta 
evitar que su señora caiga en el engaño, hasta que nuevas falsas pruebas del trágico suceso la convencen: 
«Il dolore che sentì l’imperatrice fu tale, che le ruppe il sonno, e fattasi chiamare Flavia sua segretaria, le 
narrò con molte lagrime il sogno: la donzella, che era bene accorta, si ingegnò a torle d’animo quel 
sospetto, che essa traeva dal sogno, ma non vi giovava punto» (Flor., f. 17r). En ambos casos, el regreso 
del esposo a la corte restablece el orden. El personaje de Flavia encaja en el paradigma de las damas de 
compañía, como Brionela en el Palmerín de Oliva, inteligentes y astutas. 



 
 

Giulia Lucchesi 

 173 

La giganta Alfea, por ejemplo, en el capítulo 9 de la Quarta parte del libro di 

Primaleone jura vengarse de Gilandro, quien había liberado con anterioridad 

a unos hombres que estaban bajo su custodia. Sin embargo, impresionada 

por la nobleza de Gilandro y Darineo, el protagonista, en el combate re-

nuncia cristianamente a su venganza y acepta el bautismo. 

Roseo no es solo un hombre de corte; es también un católico que 

desea transmitir un mensaje religioso en un momento crucial de guerras y 

violencias. Muchos de los conflictos entre paganos y cristianos, como es 

el caso de la giganta Alfea, culminan con el tópico del reconocimiento, por 

parte de los primeros, de la superioridad moral de la fe católica, que suelen 

abrazar de manera pacífica y sin oposición alguna. Como indica Bognolo:  
 

I modelli attivi, Roseo li incontra nella missione gesuita, in sintonia con l’atmo-

sfera di crociata che si respirava negli anni Sessanta a Roma, in pieno allarme 

contro i turchi, con il disastro di Gerba (1560), la resistenza di Malta (1565) e la 

partecipazione degli ordini cavallereschi e religiosi fino alla mobilitazione per 

Cipro e alla battaglia di Lepanto nel 1570-1571. Roseo è vicino a questo oriz-

zonte ideologico del soldato cristiano e nei suoi scritti si trovano esortazioni 

esplicite all’impegno, in senso politico e morale (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 

90). 

 

Si por un lado los caballeros combaten para defender la cristiandad, 

por otro las mujeres constituyen el vehículo más adecuado para la trans-

misión de enseñanzas cristianas de amor, castidad y piedad. Tal es el caso 

de las mujeres injustamente acusadas de adulterio o que sufren la violencia 

de hombres cuyos sentimientos no corresponden. 

En el Flortir, Argenta, esposa del emperador romano Claudio, es acu-

sada de traición por un noble de la corte a quien ella había rechazado an-

teriormente. El marido, en ausencia de pruebas que confirmen la buena fe 

de su esposa, la condena a muerte. Argenta, mostrando un carácter activo, 

se disfraza de hombre y huye acompañada de un mago que la protegerá 

hasta la llegada de Flortir, quien, mediante un duelo, demostrará la rectitud 

de la conducta de la emperatriz. Argenta, por tanto, ni cede ante las ame-

nazas del noble romano ni transgrede la sacralidad de su matrimonio con 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 174 

el emperador, incluso a costa de su propia vida; además, demuestra un 

cierto grado de atrevimiento al disfrazarse de paje y abandonar la corte, 

convencida de que tanto la justicia divina como la humana están de su 

lado. Si, como señala Luna Mariscal (2012, 545), las doncellas injustamente 

acusadas lo son por su debilidad física y su belleza (lo que las convierte en 

víctimas de hombres sin escrúpulos), en el caso de Argenta la mujer no se 

somete a su acusador, sino que actúa: se disfraza de hombre y huye en 

busca de justicia. 

Más adelante, la joven Lucilla, huérfana de ambos padres, queda bajo 

la tutela de su tío Carpresio, quien muy pronto comienza a alejar a todos 

sus pretendientes con la intención de casarse con ella. Lucilla, al igual que 

Argenta, actúa para preservar su virtud y huye (una vez más) disfrazada de 

hombre para escapar de su tío incestuoso. Cuando el Caballero Moro, su 

enamorado, desafía y vence a Carpresio, Lucilla pide cristianamente mise-

ricordia por la vida de su tío, y el caballero decide perdonarlo. 

Las mujeres seductoras constituyen, en cambio, exempla a contrariis del 

comportamiento femenino, dado que transgreden los límites morales im-

puestos por la religión quebrantando así la sacralidad del matrimonio. Los 

textos españoles están poblados de estos personajes: las parejas paganas 

de Alchidiana y Ardemia, y de Aurecinda y Liçandra; la descarada Valerica 

en el Palmerín de Oliva; la maga Argonida en el Primaleón; así como Parvia y 

Triola en el Platir. Todas estas figuras, de una u otra forma, son castigadas 

gracias a la acción de los caballeros defensores de la moral. Veamos a con-

tinuación alguno de estos ejemplos. 

La pagana Ardemia (cap. 78) confiesa su amor a Palmerín pero muere 

de dolor cuando su prima celosa, Alchidiana, la expulsa de la corte del 

sultán. Alchidiana es acusada del asesinato de su prima y será el propio 

caballero cristiano quien combata en su favor. Las vicisitudes de las her-

manas Aurecinda y Liçandra, nuevamente condicionadas por la naturaleza 

pagana de sus protagonistas, se desarrollan en paralelo a las anteriores. 

Aurecinda seduce descaradamente a Trineo, mientras que Liçandra, al fra-

casar en su intento de seducir a Palmerín, denuncia a su hermana por celos 



 
 

Giulia Lucchesi 

 175 

ante su hermano, el sultán de Persia. Este acabará perdonando a Aurecinda 

y Liçandra se suicidará por el dolor (cap. 144). Valerica, una joven doncella 

inglesa, abandona a su prometido, el caballero Varván, en el capítulo 65 

para yacer con otro caballero. Según las convenciones narrativas consoli-

dadas de la época, Palmerín la encuentra, la devuelve a su amado y los hace 

casar. En el Primaleón (caps. 152 y 153) aparece la maga Argonida, quien 

en la isla de Ircán seduce a don Duardos mediante la magia y tiene con él 

un hijo, Pompides. Una vez recuperada la razón, el caballero abandona la 

isla. 

Estas peripecias se inscriben dentro de la tradición de las mujeres 

seductoras14. Es, sin embargo, uno de los personajes femeninos del Platir 

quien representa un ejemplo aún más significativo para Roseo dentro de 

este paradigma. En efecto, el personaje de la seductora Triola aparece tam-

bién en el ciclo italiano. Mientras que en el texto español Triola no es solo 

la enamorada correspondida de Vernao, sino también su acompañante en 

las aventuras caballerescas y amiga y confidente de Florinda (cap. 10), en 

Roseo este personaje adquiere rasgos más negativos, y el autor la condena 

desarrollando sus peripecias amorosas conforme a la moral católica de su 

tiempo. 

De hecho, como también indica Zoppi (2023), en el Flortir, Triola 

presenta algunos rasgos de la reina ateniense Fedra cuando intenta seducir 

a Gaudencio, el hijo de su amado Vernao15. Este episodio de adulterio es 

severamente castigado por Roseo: Triola es rechazada por Gaudencio, 

pero Vernao, al verlos conversar, acusa a su hijo desconfiando de su pala-

bra. Triola, al presenciar el duelo entre padre e hijo, se suicida por temor 

a posibles represalias por parte del esposo y Vernao finalmente perdona a 

su hijo. Triola, adúltera y mentirosa, peca porque es humana y su atrevi-

miento la conduce a un error que debe ser castigado.  
 

 
14 Con respecto a la tradición castellana de las mujeres seductoras, remito a Aguilar Perdomo (2004). 
15 Hijo que el caballero ha tenido con la maga Parvia, otra seductora del Platir, quien había adoptado la 
apariencia de Triola para yacer con el caballero 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 176 

Este amor, potente e inolvidable, que en el mundo clásico se abordaba a partir 

del conflicto interior de la mujer protagonista, Fedra, dividida entre su rol de 

madre y esposa, por una parte, y la fuerza del instinto amoroso por la otra, queda 

aquí brevemente representado solo a través de sus consecuencias, según una 

perspectiva pragmática. Lo trágico no procede de las supuestas vacilaciones de 

Fedra/Triola, como ocurre en las interpretaciones clásicas del mito, sino, más 

bien, de los efectos concretos causados por esta pasión insensata (Zoppi, 2023, 

en línea). 

 

En su estudio, Zoppi vincula ideológicamente este episodio con la 

aventura de la isla del monstruo (Flor., cap. 16), a la que se enfrenta el joven 

Flortir: el rey de la isla, Trullo, pierde la razón tras la muerte prematura de 

su amada esposa y, cegado por la belleza de su hija, la viola. La joven busca 

apoyo entre los habitantes de la isla, pero estos la ignoran y acaba suici-

dándose por el dolor. Como un ángel de la muerte (este será el episodio 

más truculento de la novela), del vientre de la doncella emerge un mons-

truo que desgarra las carnes de todos los culpables: del padre, de los guar-

dias y de los isleños cómplices por su silencio. 

El tabú del incesto es castigado con severidad por Roseo mediante la 

figura de un monstruo. Una vez más, emerge con fuerza el juicio moral 

del autor, así como la representación de una figura femenina que, aunque 

joven, actúa con determinación en la búsqueda de justicia y venganza:  
 

El nacimiento de la bestia monstruosa tiene, en este caso, un origen completa-

mente humano, pues se debe a un incesto entre padre e hija, en contra de la 

voluntad de la misma doncella. El trágico y sangriento desarrollo no es solo un 

castigo social y divino, sino también la expresión de la propia venganza de la 

doncella, víctima de la locura amorosa de su padre. La criatura, fruto de esta 

unión, es vehículo de esta venganza (Zoppi, 2023, en línea). 

 

Una sugerencia adicional que Roseo toma de los textos españoles 

proviene de las mujeres que emprenden un viaje o que empuñan las armas. 

Se trata de dos tipologías de personajes femeninos, heredados de la tradi-



 
 

Giulia Lucchesi 

 177 

ción, que Roseo introduce en sus novelas, otorgándoles un espacio de ac-

ción considerablemente más amplio que el que se observa en los Palmeri-

nes castellanos. 

Las doncellas viajeras son mujeres que, normalmente por necesidad, 

como Zérfira en Palmerín de Oliva, o por amor (Ricarda en el Primaleón), 

emprenden un viaje por voluntad propia. A diferencia de la tipología de 

las doncellas enamoradas, que permanecen en espera pasiva de su prome-

tido o de su esposo, las doncellas andantes actúan activamente para buscar 

a su amado, ya sea para declarar su amor o porque este se encuentra en 

peligro de muerte. Conocemos a Zérfira en el capítulo 121 del Palmerín 

de Oliva, cuando se dirige a la isla de Malfado en busca de una cura para 

la enfermedad que la aflige. Esta búsqueda la llevará a continuar su viaje 

hacia el reino de Rumata (cap. 129) en compañía del caballero Trineo, an-

teriormente transformado en perro, y de Palmerín. 

Ricarda, del Primaleón (cap. 214), representa un ulterior hilo conduc-

tor entre los textos españoles y los italianos de Roseo: hija de Robín, un 

rico tallador de madera de París y supuesto pariente del rey de Francia, se 

enamora de Platir y parte en su búsqueda junto con su padre, disfrazada 

de peregrino. Ella misma destaca como una hábil ebanista, música y baila-

rina. En la corte de Lacedemonia se dará cuenta de que jamás podrá alcan-

zar su sueño amoroso, sin embargo, decide permanecer fiel a sus senti-

mientos, poniéndose al servicio de Platir como música, junto con su padre, 

y rechazando toda propuesta matrimonial. 

Las vicisitudes de Ricarda son continuadas por Roseo, quien, fiel a 

su pensamiento sobre la importancia del rito matrimonial, decide casarla. 

En efecto, de manera simétrica a los acontecimientos narrados en el Pri-

maleón, en el Prim. IV (cap. 8), Riccarda, nombre que adopta en el texto 

italiano, se enamora de Darineo y tras verlo combatir en un duelo, decide 

viajar en su búsqueda junto a su padre. Viaja por las cortes de Alemania, 

Hungría, Grecia y Tracia, hasta llegar a la isla donde vive Sirena, la prome-

tida y enamorada de Darineo. Como en el texto español, Riccarda renuncia 

a toda pretensión amorosa, pero decide permanecer fiel a sus sentimientos 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 178 

acompañando Darineo en sus peripecias. Retoma su viaje en busca del 

amado tras prometer cristianamente a Sirena que nunca lo inducirá a la 

tentación y se encuentra con un caballero, el Caballero de las Armas Do-

radas, quien se enamora de ella. Riccarda lo rechaza, pues su corazón per-

tenece a Darineo, y juntos prosiguen el viaje. Será el propio Darineo quien 

la libere de su promesa y la persuada para que se case con el caballero, 

cuyo nombre es Galverio. Así pues, Roseo ofrece un desenlace feliz a una 

doncella que, a lo largo de todas sus peripecias, ha demostrado castidad, 

honestidad y también la voluntad de seguir las pasiones amorosas de forma 

virtuosa. 

Aurora, la joven esposa de Flortir, encarna las virtudes femeninas 

típicas del universo caballeresco y la voluntad de acción, aunque siempre 

condicionada por las normas sociales que caracterizan a las mujeres de 

Roseo: sintetiza las cualidades de la doncella andante, de la curadora e in-

cluso de la guerrera. De hecho, se convierte en protagonista de algunas 

breves aventuras durante el viaje que emprende para salvar a su esposo, 

siguiendo el modelo del viaje de Florinda en el Platir. Hija del sultán de 

Persia, cuando Flortir y Platir llegan a su corte y son encarcelados, los li-

bera tras enamorarse repentinamente del joven16. Aurora reniega de su fe, 

se hace bautizar por amor, y el sultán su padre, al descubrir el matrimonio, 

aunque no la conversión de su hija, renuncia a sus amenazas, juzgando la 

unión como diplomáticamente útil y digna de su linaje17. 

En el capítulo 126, Flortir resulta mortalmente envenenado durante 

un atentado en la corte, y es Aurora quien, demostrando sorprendentes 

habilidades curativas, logra salvar la vida de su esposo por primera vez. 

Poco después, el emperador es herido en un segundo atentado, y el ve-

 
16 Como ella misma afirma con determinación: «Aurora disse: “Io sono innamorata di un cavallier Cri-
stiano, il quale è il maggior Principe, e più valoroso, che ci viva, ed è prigione di mio padre in quella 
camera, che vedi là di impetto, ora io sono disposta di liberar lui, e i compagni, e andarmene con loro”», 
(Flor., f. 343r). 
17 «Vale la pena notare che, nell'orizzonte dell'eterna guerra contro i pagani, Roseo insiste sul desiderio 
di pace con il mondo musulmano: il Soldano di Nichea infine si converte e il racconto sfocia in un limbo 
di armonia tra grandi feste di battesimo e di matrimonio» (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 72). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 179 

neno, aún presente en su organismo, impide la cicatrización de las lacera-

ciones. Ningún remedio disponible en Constantinopla puede salvar la vida 

del emperador, por lo que Aurora, disfrazada de paje y por iniciativa pro-

pia, dejando en secreto una carta escrita de su puño y letra, parte hacia 

Persia en busca de una raíz con propiedades mágicas y curativas18. Una vez 

en Persia encuentra la raíz, pero es descubierta por unos médicos. Tras un 

enfrentamiento armado, es hecha prisionera y luego rescatada por Rifeo. 

En el combate contra los médicos, Aurora asume también el papel de don-

cella guerrera y no duda en defenderse cuando intentan capturarla:  
 

[…] finché Aurora così vestita da fante andò a quei monti, ove si trovavano tali 

radici, e cercandone qua, e là fu veduta da alcuni Medici, […] uno di loro le disse: 

«Ditemi di grazia oh giovane, dove avete voi imparato chirugia, e a che vagliono 

queste radici?». Aurora si smarì alquanto in viso, udendosi interrogare, di che 

prese colui gran sospetto, che costui fusse altra persona di quello, che gli abiti 

dimostravano. E chiamati due altri Medici, disse loro: «Fia bene, che meniamo 

con noi questo giovane, dal quale per aventura potremmo imparare qualche se-

creto, o egli da noi». Aurora a questo parlare rispose, che non voleva andate con 

loro, perché non intendeva di insegnare a quelli, i suoi secreti. «Sì venirete», disse 

l’altro, e la prese per un braccio, e l’altro la teneva per la vesta, Aurora, che si 

vedeva a questo pericolo, menò co’l coltello, che avea in mano ad uno di loro, e 

li tagliò la gola, dipoi ferì l’altro nel petto, e lo mandò steso a terra (Flor., f. 407r). 

 

Tras esta peligrosa aventura, la emperatriz prosigue su viaje y desem-

barca en una isla, donde encuentra a un caballero envenenado en una ca-

verna y lo salva utilizando la raíz curativa, al igual que Palmerín sana a 

Zérfira de su enfermedad en el Palmerín de Oliva. Luego retoma el viaje 

hacia Constantinopla, donde logra salvar la vida de su esposo. 

Otra doncella del Flortir que, como Aurora, recurre al disfraz para 

viajar discretamente en tierra extranjera es Rosaviva. Al leer sus peripecias, 

 
18 Como comenta Bognolo, «la prova della crescente fragilità dei cavalieri si ha nel momento della lotta 
di Flortir con la Donna Selvatica della Caverna di Ghiaccio: indebolito dal combattimento con la “fe-
mina salvatica”, Flortir sarà definitivamente sconfitto, mentre in abiti maschili interviene a soccorrerlo 
Aurora, che andrà alla ricerca dell'erba capace di guarire il marito, in una sintesi tra il motivo della guer-
riera Florinda e la storia della palmeriniana Zefira» (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 65). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 180 

en este caso la similitud con el personaje de Florinda resulta aún más evi-

dente que en el caso de Aurora. Mientras Aurora es, ante todo, una don-

cella andante disfrazada de paje, Rosaviva es una auténtica doncella gue-

rrera, que parte en busca de su esposo desaparecido, exactamente como 

Florinda en el Platir (capítulo 70) cuando se dirige a la caverna de Peliando 

para salvar a Platir, mostrando una decidida voluntad de acción. En el ca-

pítulo 137 de la novela, parte vestida con ropas masculinas y bajo el nom-

bre de Rosato, con el fin de investigar el destino de su esposo el Carami-

llano:  
 

Perché Rosaviva moglie di Caramillano, avendo da non so chi inteso, come egli 

era morto nella guerra dell’India, si pensò di chiarirsene, se questa nuova era 

vera: e perché sapeva molto bene, come non l’avrebbe potuta partire in abito di 

donna, che non fusse stata conosciuta, si vestì da maschio con una sua fidata 

cameriera, e un cavalliero creato di Belforte suo padre, e fornita di gioie, e de 

danari, si mise in via (Flor., f. 444r). 

 

Una vez llegada a la corte del sultán, Rosaviva encuentra al Caramil-

lano, disfrazado de mercader de armas, y, para no revelar su verdadera 

identidad, se hace pasar por un cliente interesado en la mercancía: «venne 

Rosaviva, vestita riccamente da maschio, la quale per non esser per femina 

conosciuta, s’era in modo adestrata alla scrima» (Flor., f. 445v). Para pre-

servar su falsa identidad, los dos combaten con el pretexto de probar las 

armas. La mujer muestra tal seguridad en sí misma que, ante la reticencia 

del Caramillano a luchar por temor a herir a su esposa, ella le responde 

con desdén, suscitando gran admiración en el caballero: «Non temer di 

questo […] fammi pure il peggio che mi puoi fare, e guardati da me» (Flor., 

f. 446r). En este episodio, tanto Rosaviva como Caramillano demuestran 

una gran destreza con la espada, asombrando a todos los presentes:  
 

Ma egli per separarla dagli altri, la toccò grevemente sopra il braccio della spada, 

il che essa prese tanto a sdegno non potendo credere, che suo marito l’avesse 

così duramente percossa, cominciò ad incalzarlo, ed egli si ritirava, finché aven-

dola condotta in un giardino, le disse: «Deh Signora, sarete voi tanto cruda, che 



 
 

Giulia Lucchesi 

 181 

vogliate uccidere il vostro Caramillano?». Rosaviva a questo parlare lo conobbe, 

ma perché i Turchi, che stavano a mirare da luntano, non si avedessero di questo, 

non cessava di menar la spada, dicendo tuttavia: «Sia lodato Iddio che mi vi fa 

veder qua, di onde io spero con vostro aiuto uscire». «Io terrò modo di condurvi 

nel mio alloggiamento, ove concerteremo il fatto nostro, ma ora difendetevi». 

Sopravennero tra tanto molti Turchi, i quai dissero: «Veramente signor Rosato 

questo mercante non è uomo vile, poiché s’è potuto mantenere contra di voi» 

(Flor., f. 446r). 

 

Aunque el topos de la doncella guerrera ya aparece en el ciclo amadi-

siano (Marín Pina, 1989, 82-83), no ocurre lo mismo en el ciclo de los 

Palmerines, donde solo dos personajes se ajustan a este paradigma. La pri-

mera es la mujer que se oculta tras el nombre y la armadura del caballero 

desconocido, contra la cual combate don Duardos en un breve episodio del 

Primaleón (cap. 32); la segunda es la ya mencionada Florinda, auténtica pro-

tagonista de verdaderas hazañas caballerescas. El prólogo del Platir, como 

se ha señalado, revela desde el principio la originalidad de la obra con res-

pecto a las otras novelas del ciclo: una mujer que se viste como caballero, 

con el propósito del autor tanto didáctico como lúdico para el público 

femenino: «los exemplos muy provechosos, assí de varones como de no-

tables mugeres que se señalaron en el esfuerço de las armas, como fue 

aquella heroica muger Florinda, hija del rey Tarnaes, rey de Lacedemonia, 

todo para doctrina y passatiempo de todos» (Platir, 4). Como afirma Marín 

Pina (1989, 81) en su imprescindible estudio sobre el tema:  
 

Con fines propagandísticos indudablemente, el prólogo de este tercer libro pal-

meriniano recoge en un primer plano el comportamiento y actuación heroica de 

uno de sus personajes femeninos, la infanta Florinda, por destacar, frente a lo 

que cabría esperar de su flaca condición femenina, en el ejercicio de las armas 

como cualquier otro caballero. El tema que se está ofertando desde el pórtico 

prologal de la obra es evidentemente el de la virgo bellatrix. 

 

Roseo se inscribe abiertamente en la tradición de la virgo bellatrix del 

ciclo del Palmerín, enriqueciendo sus textos con figuras de mujeres armadas 

como Aurora y Rosaviva. El disfraz masculino, por otra parte, representa 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 182 

el medio más adecuado del que disponen estas mujeres para actuar más 

allá del espacio de acción que tradicionalmente les está reservado19. Ves-

tirse de hombre equivale a cambiar de identidad, a convertirse en paje o 

en caballero y a actuar como tal. Para las lectoras, tales escenas no eran 

únicamente episodios de lectura entretenida, sino también modelos de li-

bertad inaccesibles (Marín Pina, 2011, 265-305) en su vida cotidiana. El 

recurso del disfraz se convierte en un topos tanto en la novela como en el 

teatro del siglo XVI, tal como recuerda también Lope de Vega: «Las damas 

no desdigan de su nombre, / y, si mudaren traje, sea de modo / que pueda 

perdonarse, porque suele / el disfraz varonil agradar mucho» (Arte nuevo, 

vv. 280-283, p. 146)20. 

Si bien es evidente que Roseo apreciaba el paradigma de la doncella 

guerrera, hasta el punto de representarla con más frecuencia que en la tra-

dición española del ciclo, aún más notoria resulta la novedad que introdu-

cen los textos italianos respecto de otra figura femenina tradicionalmente 

asociada a las armas y a la batalla: la amazona. Aunque estos linajes de 

mujeres salvajes y belicosas no aparecen en los textos españoles de los 

Palmerines, en el ciclo italiano están plenamente representadas. Y, una vez 

más, lo hacen respetando la tradición, pero manifestando los signos clási-

cos de fortitudo, sapientia y pulchritudo: 
 

Esta voluntad de afirmar la feminidad de las amazonas, de destacar su belleza y 

su predisposición amorosa conduce, en opinión de Aimé Petit, a una modifica-

ción del viejo mito y a la constitución de un tipo femenino ejemplar y original, 

«celui de la femme chevalier, qui réunit en elle prouesse, beauté, virginité et chas-

teté». Este nuevo modelo femenino, esta nueva amazona cortesana reúne los 

atributos de la fortitudo y sapientia y a ellos suma, como identifícador del tipo, el 

de la pulchritudo (Marín Pina, 1989, 85). 

 

 
19 «El disfraz ofrece a las mujeres una libertad de acción de la que no disfrutan en su vida cotidiana. Las 
muestras de los libros de caballerías marchan en paralelo con la presencia de mujeres disfrazadas en las 
comedias, un recurso que llegará a ser tópico en el Siglo de Oro y que tuvo su extensión en la realidad» 
(Trujillo, 2007, 292-293). 
20 Como también subrayan Bravo-Villasante (1955) y González (2004, 905). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 183 

Las amazonas en Roseo son personajes en evolución, pues de una 

sociedad salvaje de mujeres guerreras pasan a convertirse en aliadas y ena-

moradas de los caballeros, dispuestas por amor a cambiar las leyes de sus 

pueblos para poder contraer matrimonio con sus amados. En las novelas 

de caballerías del siglo XVI, ya sean las de Roseo o la del ciclo amadisiano, 

las amazonas descubren tanto una dimensión femenina como una morali-

dad cristiana que anteriormente les eran ajenas. 

Son cuatro las amazonas que aparecen en los textos de Roseo: Ama-

lantea (en el Secondo libro di Palmerino di Oliva), Corinna (en la Quarta parte 

del libro di Primaleone), Aliandra (que aparece en la Quarta parte del libro di 

Primaleone, en la Seconda parte del libro di Platir y en el Libro secondo del valoroso 

cavallier Flortir) y Salimunda (en el Libro secondo del valoroso cavallier Flortir). 

Amalantea es la reina de las amazonas del Cáucaso. En el capítulo 51 

sostiene un combate contra Palmerino, durante la cual conoce al caballero 

Gilandro. Ambos se enamoran y ella, la primera de su estirpe, acepta ca-

sarse con él bajo la condición de modificar las leyes de su pueblo. Roseo 

describe el enamoramiento de los dos jóvenes y también la perplejidad de 

la amazona, inexperta en las costumbres del amor cortés: 
 

[…] «vogliate accettarme per cavallier vostro, e concedermi che io vi possa servir 

tutto il tempo di mia vita». Rise la reina di questa domanda, e gli disse: «Poiché 

volete che io mi spogli dell’animo virile in questo caso, restando pura donna, 

come donna vi rispondo, che non sapendo se in ciò posso errare o no, intendo 

prima pigliarne consiglio, perché presso di noi non è in uso che si accetti uomo 

alcuno da donna o donzella per suo cavalliere» (Palm. II, f. 223v). 

 

En el capítulo siguiente, el amor entre ambos es ya tan fuerte y evi-

dente para todos, que aconsejan a los jóvenes que se casen: 
 

Non potrei miglior marito disiderare, ma altri rispetti vi sono che impediscono 

l’essecuzione di questo vostro consiglio, l’un dei quali più importante è, che que-

sto non potria farsi per rispetto delle leggi dei nostri paesi che proibiscono i 

matrimoni né voglion che fra noi regni uomo alcuno, e se io vorrò romper queste 

ordinanze antiche così inviolabilmente osservate fra noi, temo molti scandali 

(Palm. II, 227v-228r). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 184 

 

Todos estos razonamientos responden a la voluntad moral y didác-

tica de Roseo: la reina Amalantea, de hecho, no muestra reticencia hacia 

un hombre ni hacia el rito del matrimonio; por el contrario, desde el prin-

cipio se muestra feliz con la compañía del caballero, a pesar de la cultura 

y las tradiciones de su pueblo. La reticencia de la amazona aparece única-

mente cuando es consciente de que debe cambiar las leyes, ya que no 

puede prever la posible reacción de sus compañeras. Esta preocupación 

será rápidamente despejada por Palmerino, quien con lógica cristiana co-

menta el estilo de vida de las salvajes amazonas, que debe ser modificado: 
 

[…] ma lo imperadore disputando la cosa con lei a lungo, le replicò che di questo 

non avea che dubitare, percioché le sue soggette, quando avesse ella rotta quella 

legge, la quale era per rompersi necessariamente, non potendo più star salda, 

niuna sarebbe stata ardita di contradirla, perché ognuna avrebbe volentieri elet-

tosi di aver più tosto marito che star senza (Palm. II, f. 228r-228v). 

 

Sin más dilación ni protestas, Amalantea acepta de buen grado los 

consejos del emperador y los pone en práctica, modificando las leyes de 

su pueblo (que también se muestra entusiasta ante el cambio) y casándose 

con Gilandro. De este modo, mediante un diálogo cargado de moralidad 

cristiana contrarreformista, Roseo resuelve en un instante posibles con-

flictos. Así sucede en el capítulo 20 de la Quarta parte del libro di Primaleone 

titulado explícitamente: «La risposta che fecero le donne amazzone al ca-

vallier della Sirena, e come dando libertà a lui di poter la nuova legge in-

trodurre egli tolse via la ria usanza loro», donde Corinna finalmente puede 

casarse con el caballero Corverio. Darineo convence al consejo de las ama-

zonas y ellas cambian las leyes, se someten a él e instituyen días de fiesta 

para celebrar los tan esperados matrimonios. Roseo describe las innova-

ciones que el caballero impone a las amazonas. Se cambian las vestiduras, 

se apacigua la actitud belicosa (que de altiva y orgullosa pasa a ser modesta 

y sumisa) y se llaman a los predicadores para «addomesticarle»: 
 



 
 

Giulia Lucchesi 

 185 

[…] fece introdurre Darineo fra loro fine al costume de vestimenti lunghi di 

donne, dove prima andavano con abiti succinti in atto di guerra, e i clerici predi-

cando di continovo la modestia, e summission che doveano elle usare al cospetto 

de gli uomini, se bene da principio lor parve questo assai duro, perché eran bal-

danzose e libere nello andare, al fine si domesticarono, se ben per un tempo 

restò in loro alquanto di quella fierezza, che poi si venne pian piano risolvendo 

(Prim. IV, f. 72r). 

 

Aliandra y su sobrina Salimunda son dos ejemplos adicionales de las 

nuevas amazonas cortesanas descritas por Marín Pina (1989). Aliandra, en 

el transcurso de la Quarta parte del libro di Primaleone, yace con Darineo, que-

dando embarazada de Darnandro; luego, en la Seconda parte del libro di Platir, 

recupera su virginidad gracias a un hechizo del mago Ruffo y se une en 

matrimonio con el duque de Altarama. Pero sus aventuras bélicas conti-

núan y parte en búsqueda de aventuras incluso después de las celebracio-

nes nupciales para socorrer al amigo Galverio en peligro (capítulo 8). El 

Segundo libro de Flortir la presenta actuando junto a su sobrina Salimunda. 

Ambas mujeres combaten disfrazadas de hombres al lado de los caballeros 

cristianos en dos ocasiones: en un duelo dos contra dos y luego en una 

batalla de quince caballeros contra quince paganos, obteniendo importan-

tes victorias para los cristianos. Siguiendo el paradigma cortesano, también 

en este caso Salimunda se enamora, correspondida, de un caballero y, por 

amor a él, renuncia a sus usos y costumbres para casarse. Durante las ce-

lebraciones por la victoria contra los paganos, Darineo invita a ambas mu-

jeres a la Isla de la Sirena, donde se celebra un banquete. En este contexto, 

Roseo describe el vestido que lleva Aliandra, destacando su gran factura, 

distinta de los atuendos de tradición oriental que ella suele vestir habitual-

mente: 
 

Gli scudieri delle amazzoni serrarono la porta di quella camera, e con prestezza 

le disarmarono, e aperte le loro valise ove portavano per loro sempre una veste 

femminile per ciascuna, esse se le vestirono e si misero gioie alla testa concian-

dosele all’usanza del regno dell’isola della Sirena (Flor. II, f. 346v-347r). 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 186 

El mensaje didáctico de Roseo es evidente: las salvajes Amazonas 

representan un ejemplo extremo de la educación y el poder de la conver-

sión a la fe católica. Incluso las más belicosas pueden ser domesticadas por 

la religión y aceptar las costumbres y usos católicos, tanto en la apariencia 

(a través de vestimentas y comportamientos) como en la ideología, rees-

cribiendo las leyes de su propio pueblo. 

 

 

3. Semíramis, la reina guerrera en la obra historiográfica de Roseo 
 

Como se pone de manifiesto también en este pasaje de la aventura 

del Castello Meraviglioso Ritrovato21 del capítulo 4 del Secondo libro del Pal-

merino d’Oliva, una atención particular Mambrino Roseo la dedica a las fi-

guras de mujeres combatientes: «Vedeansi le statue dei cavallieri, e delle 

donne cominciando da quelli, e quelle famose che furon nel tempo della 

Monarchia degli Assiri, Giove, Belo, Nino, e il figliuolo, con Semiramis 

sua madre mezza armata, e mezza in feminile gonna» (Palm. II, f.12v). Se 

trata de personajes que se desviaban de las normas sociales de su tiempo 

y que ejercían una gran fascinación sobre el público femenino de los libros 

de caballerías, y no solo. También las obras historiográficas de la época 

recogen figuras fascinantes de mujeres guerreras, incluidas entre las damas 

ilustres del pasado en las recopilaciones biográficas características del pe-

riodo (los catálogos en prosa de biografías de personajes célebres, inspira-

dos en Petrarca y Boccaccio, suelen incluir con regularidad reinas, prince-

sas y amazonas)22. 

 
21 Después de un viaje de quince días, Palmerino, la maga Iriolda y algunos caballeros y damas de la 
corte llegan a un castillo del cual proceden gritos espantosos. Una vez que el emperador logra abrir las 
puertas, se descubre que el castillo está ricamente decorado y que sus estancias son maravillosas. Entre 
las diversas maravillas, los caballeros y las damas encuentran una serie de estatuas de mármol que repre-
sentan a hombres y mujeres (héroes y monarcas) del pasado: no solo a Semíramis, sino también a mo-
narcas romanos, griegos, persas, e incluso a la dinastía de Amadís de Gaula, junto con otras esculturas 
aún inacabadas de la propia dinastía de Palmerino. 
22 A modo de ejemplo, se mencionan ciertos textos procedentes de la tradición, así como otros coetá-
neos a la época de Roseo: Giovanni Boccaccio, De mulieribus claris (1362); Christine de Pizan, Le Livre de 

 



 
 

Giulia Lucchesi 

 187 

Semíramis es una de esas figuras ejemplares que la tradición trata con 

frecuencia de forma ambivalente. Figura controvertida, en la Antigüedad 

se la describe como una reina de gran inteligencia que, a la muerte de su 

esposo, se disfraza de hombre para proteger el trono hasta que su hijo 

alcance la mayoría de edad. En armadura sofoca rebeliones, conquista nue-

vas tierras, edifica espléndidos palacios y levanta murallas defensivas. Sin 

embargo, la tradición cristiana la recuerda también como una mujer cul-

pable de las transgresiones más reprobables: la lujuria y el incesto. 
 

Petrarca mette in risalto i capelli «Poi vidi la magnanima reina: / con una treccia 

avolta e l’altra sparsa» (Cfr. Petrarca, Triumphus fame II vv. 103-105), ponendo 

l’accento sulla sua bellezza. Sulle orme di Dante, Boccaccio la descrive nei suoi 

primi scritti in volgare come una donna dal libidinoso volere, e, nel De mulieribus 

claris, ne sottolinea più i difetti femminili (il suo rapporto incestuoso con il figlio) 

che i successi ottenuti come regnante […]. La lussuria e la lascivia che sfociarono 

nell’incesto cancellarono ogni suo grande gesto, sporcandone così l’immagine 

(Epifani, 2023, en línea). 

 

Una mujer que viste la armadura de comandante y actúa como tal, es, 

forzosamente, contraria a la naturaleza. Dante Alighieri la relega al círculo 

de los lujuriosos, dedicándole la célebre terceta: «Ell’è Semiramìs, di cui si 

legge / che succedette a Nino e fu sua sposa: / tenne la terra che ’l Soldan 

corregge» (Inferno, V, vv. 58-60, p. 59). 

Al alba del siglo XVII, en pleno auge de la querelle des femmes, Lucrezia 

Marinelli23 redacta una obra en defensa de las cualidades del género feme-

nino, La nobiltà e l’eccellenza delle donne co’ difetti et mancamenti de gli huomini 

(Venecia, 1600), un verdadero catálogo de virtudes y biografías de mujeres 

ilustres, con el propósito de responder punto por punto a las acusaciones 

 
la Cité des Dames (1405); Ercole Marescotti, Dell’eccellenza della donna (1589); Moderata Fonte, Dei meriti 
delle donne (1600) y Lucrezia Marinelli, Le nobiltà, et eccellenze delle donne (1600). 
23 Hija del famoso médico Giovanni Marinelli, Lucrezia (Venecia, 1571–1653) fue una celebre poeta y 
escritora italiana. Recibió una sólida formación cultural en el ámbito doméstico, gracias tanto a la dedi-
cación de su padre como a la de su hermano Curzio, también médico y humanista. Su primera obra 
publicada fue el poema heroico La Colomba sacra (Venecia, 1595), seguida cinco años después por La 
nobiltà e l’eccellenza delle donne. Su ingeniosa respuesta al tratado del ravennate Giuseppe Passi, la convirtió 
en una de las plumas más agudas de la querelle des femmes de ámbito veneciano. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 188 

formuladas por Giuseppe Passi en una obra publicada tan solo dos años 

antes, titulada Dei donneschi difetti (Venecia, 1598). Figuras como la de Se-

míramis se convierten en símbolo para aquellas mujeres que reclaman una 

cualidad considerada exclusivamente masculina: el mando militar. En el 

capítulo dedicado a las mujeres prudentes e ingeniosas24, Marinelli cita a 

dos figuras femeninas: Pari Khan Khanum25, culta princesa iraní, y la beli-

cosa reina asiria, de las que escribe: 
 

Non tralascierò di dire la somma prudenza di Periacoconaù, alla quale essendo 

morto il fratello Ismaele, tenne la sua morte ascosa […]. Onde portava il pericolo 

che divulgata la morte del re, ed essi durando nelle loro nimicizie, il regno an-

dasse in ruina. Onde essi sultani […] per la prudenza di questa gran donna si 

scordarono delle nimicizie loro, e insieme con lei acchetarono le discordie del 

regno, come scrive Mambrin Roseo. Ma dove rimane Semiramis? La quale es-

sendo mandata a chiamare da suo marito Menone, non si tosto giunse nel campo, 

essendo ella prudentissima, che mostrò, come si potesse pigliare la rocca de’ ne-

mici […]. Onde Nino re degli Assiri molto si meravigliò del suo ingegno, come 

dice il Tarcagnota (La nobiltà, ff. 25r, 25v). 

 

Resultan evidentes las fuentes utilizadas por Marinelli: las obras his-

toriográficas de Giovanni Tarcagnota y de Mambrino Roseo, como la pro-

pia autora veneciana declara. Semíramis es una figura recurrente también 

en los escritos de Roseo. De hecho, en la adaptación italiana del Relox de 

príncipes de Antonio de Guevara, titulada Institutione del prencipe christiano, de 

Mambrino Roseo (Roma, 1543), leemos: «E di Semiramide similmente si rac-

conta, che mentre si racconciava la testa venendole nuova essersi la Città 

di Babilonia ribellata mossa dall’ira corse furiosamente ad ispugnarla, la-

sciata inculta la altra parte de capegli» (Roseo, 1543, f. 107r). La reina es 

descrita precisamente en el instante en que acude a sofocar una rebelión 

en la ciudad de Babilonia, asumiendo el rol masculino de comandante e 

 
24 Titulado: «Delle donne prudenti, et nel consigliare esperte» (La nobiltà, p. 87). 
25 Con respecto a la fascinante figura de la princesa Pari Khan Khanum, remito a Gholsorkhi (1995). 



 
 

Giulia Lucchesi 

 189 

interrumpiendo el cuidado de su peinado, un momento típicamente feme-

nino, que se ha vuelto tan icónico que fue representado en el arte, como 

en el cuadro de Guercino del 1624 (figura 1). 
 

 
 

Figura 1. Guercino, Semiramide riceve la notizia della rivolta di Babilonia, 1624, Photograph © Museum of 

Fine Arts, Boston 

 

Asimismo, en lo que respecta a la figura de Semíramis, Roseo traduce 

posteriormente las Silvas de Pedro Mexía, donde, en la primera parte, se 

recoge el siguiente pasaje (cito según la traducción de Roseo, fiel al texto 

original): «Fu nel principio di essa le faccende memorabili di Semiramis 

moglie di Nino, che fintasi esser ella Nino suo figliuolo mutato il feminile 

abito, regnò gran tempo, e con l’arme acquistò molte terre» (Roseo, 1544, 

I, f. 62r). No se hace mención alguna de la lujuria de la reina y no se la 

condena, como si se tratara de un rasgo secundario y carente de relevancia. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 190 

Ni siquiera en capítulos posteriores, cuando el autor español vuelve a ha-

blar de Semíramis, se alude a ello: 
 

Ma è in questo proposito più maraviglioso caso quello di Semiramis reina de gli Assiri 

del quale scrivon tanti gran fatti sì degni autori, et è quel che di lei narra Giustino, e 

molti altri, che si assimigliava al re Nino suo figliuol tanto ne la voce, nei gesti, e dispo-

sizione, che morto il re suo marito si vestì in abito d’uomo, et rapresentando la persona 

del figliuolo tenne, e governò quaranta anni il regno, ogn’un credendo esser Nino suo 

figliuolo, tanta simiglianza fu tra loro, che ciascuno ne rimase ingannato (Roseo, 1544, 

I, f. 104r). 

 

Resulta, por tanto, interesante observar cómo Roseo se remite a una 

tradición (la de Mexía y, aún antes, la de Christine de Pizan en Le Livre de 

la Cité des Dames, cap. 15, pp. 68-70)26 que no condena a Semíramis, sino 

que, por el contrario, la exalta como reina y guerrera. Al igual que en sus 

textos de caballerías, las mujeres que empuñan las armas con fines justos 

son presentadas como ejemplos de virtud dignos de imitación. No es ca-

sual que también en otros pasajes de sus obras Roseo haga referencia al 

valor de las mujeres en combate. En su Supplemento e quinto volume de la 

obra de Giovanni Tarcagnota, Le historie del mondo, describe los aconteci-

mientos del asedio de Malta de 156527 por parte de los turcos, y refiere la 

participación de las mujeres maltesas en la defensa de la isla: «Quivi l’arti-

gliaria, e l’archibugeria con i gridi di Turchi, e il rumor dell’armi dentro e 

di fuore unito con gli strilli delle donne, era cresciuto tanto, che era cosa 

di gran spavento, e mentre gli offensori, e i difensori, aitati fin dalle donne, 

si maneggiavano con grande ardire» (Roseo, 1581, f. 48v). 

Este pasaje es citado también por Marinelli, no por casualidad, en el 

capítulo VII dedicado a la habilidad de las mujeres en la guerra («Delle 

donne nell’arte militare, e nel guerreggiare illustri e famose», donde se hace 

 
26 «Nella Cité la figura di Semiramide è vista soprattutto come la vedova eroica che sa governare e com-
battere con audacia» (Caraffi, 2004, 595). 
27 Cuya fuente puede rastrearse en la relación del asedio escrita por Balbi da Correggio (1567, 26v): 
«Embió tambien a mandar que todas las mugeres, niños, y viejos que avía en el fosso que se avía retirado 
allí de otros lugares que se passassen al Burgo, y que la gente que pudiesse pelear y trabajar, se quedasse, 
de modo que quando los turcos llegaron sobre Santelmo, avía ochocientos hombres dentro para pelear».  



 
 

Giulia Lucchesi 

 191 

referencia también a Semíramis, f. 29r): «Ove rimangono le donne di 

Malta? Le quali in compagnia degli uomini guerreggiando, si portorno va-

lorosamente, e fracassorno i Turchi, come dice Mambrin Roseo; e con 

gridi gli spaventorno» (La nobiltà, f. 31v). 

Las citas de Marinelli a las obras de Roseo demuestran la recepción 

que tuvieron las palabras del autor de Fabriano. Sus mujeres, descritas a 

medio camino entre la tradición medieval y la modernidad cortesana, re-

flejan aquel cambio que también el dinámico círculo cultural europeo de 

la querelle des femmes comenzaba a mostrar al mundo a través de las obras 

de sus escritoras. Roseo, a mediados del siglo XVI, era sin duda muy cons-

ciente tanto del tipo de público al que debía dirigirse (por tanto, también 

al femenino) como de su rol como literato cortesano y, quizá incluso, 

como preceptor de una joven Clarice dell’Anguillara. El público femenino, 

como demuestra la obra de Lucrezia Marinelli, supo captar la modernidad 

de sus figuras femeninas, hasta el punto de apropiárselas en el seno del 

debate cultural sobre los sexos. 

En conclusión, en sus novelas de caballerías, Mambrino Roseo ma-

nifiesta una evolución cultural de los paradigmas medievales que habían 

caracterizado a los personajes femeninos y los fija por escrito: las mujeres 

que describe reflejan, por tanto, esa tensión entre la Edad Media y el siglo 

XVI, entre tradición e innovación literaria, que la querelle des femmes seguiría 

promoviendo a lo largo del siglo siguiente. Mujeres que viajan (Aurora), 

que buscan justicia (Argenta, Lucila), que combaten (Rosaviva y las ama-

zonas) y que defienden el trono (la reina Gridonia) son personajes nacidos 

de la tradición, pero que presentan rasgos más cortesanos, hasta el punto 

de convertirse en modelos virtuosos de conducta para las lectoras. Es po-

sible afirmar que Roseo alcanzó su propósito didáctico y que sus palabras 

(las mujeres tal como las describía en sus novelas de caballería y en sus 

obras historiográficas) inspiraron al público adecuado, aquel que, armado 

de pluma y cultura, defendía el derecho a una mayor libertad femenina: 

Lucrezia Marinelli y sus lectoras.    

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 192 

Bibliografía citada 

 

 

Inferno = Alighieri, Dante, La Divina Commedia. Inferno, Milano, Istituto della 

Enciclopedia italiana / Mondadori, 2005. 

Aguilar Perdomo, María del Rosario, «Las doncellas seductoras y requeri-

doras de amor en los libros de caballerías españoles», Voz y Letra: 

revista de literatura, 15 (2004), pp. 3-24. 

Arte nuevo = Lope de Vega, Arte nuevo de hacer comedias en este tiempo, ed. 

Enrique García Santo-Tomás, Madrid, Cátedra, 2006. 

Beltrán, Rafael, «Cinco mujeres activas en el Tirant lo Blanc: contra el este-

reotipo de la sumisión amorosa en el libro de caballerías», en Amadís 

y sus libros: 500 años, ed. Aurelio González y Axayácatl Campos García 

Rojas, México D.F., El Colegio de México, Centro de Estudios Lin-

güísticos y Literarios, 2009, pp. 241-276. 

Bognolo, Anna, «I libros de caballerías tra la fine del Medioevo e la discus-

sione cinquecentesca sul “romanzo”», en Fine secolo e scrittura: dal Me-

dioevo ai giorni nostri, Atti del XVIII Convegno dell’AISPI, Roma, Bulzoni, 

1999, pp. 81-91.  URL: <http://cvc.cervantes.es/litera-

tura/aispi/pdf/11/11_079.pdf>.  

 —, «Vida y obra de Mambrino Roseo da Fabriano, autor de libros de 

caballerías», eHumanista. Journal of Iberian Studies, 16 (2010), pp. 77-98. 

URL: <https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/se-

cure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/vol-

ume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf> (cons. 10/06/2025). 

—, «Di maliarde, profetesse e illusioniste. Le incantatrici dello Sferamundi 

di Grecia» en Ogni onda si rinnova. Studi di ispanistica offerti a Giovanni 

Caravaggi, ed. Andrea Baldissera, Giuseppe Mazzocchi y Paolo Pinta-

cuda, Como-Pavia, Ibis, 2011, pp. 485-499. 

—, «Reti di libri, libri in rete. Libros de caballerías tra Italia e Spagna», 

Trayectorias literarias hispánicas: redes, irradiaciones y confluencias, Roma, 

http://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/11/11_079.pdf
http://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/11/11_079.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf


 
 

Giulia Lucchesi 

 193 

AISPI Edizioni, 2018, pp. 91-106. URL: <https://cvc.cervan-

tes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf> (cons. 

10/06/2025). 

—, «La aventura como final feliz. Los motivos de las mujeres agredidas en 

los libros de caballerías del Proyecto Mambrino», eHumanista, 58 

(2024), pp. 102-117. URL: <https://www.ehumanista.ucsb.edu/si-

tes/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf> (cons. 

10/06/2025). 

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro español: siglos 

XVI-XVII, Madrid, Revista de occidente, 1955. 

Caraffi, Patrizia, «Christine de Pizan e la "Città delle Dame"», en Lo Spazio 

Letterario. Il Medioevo Volgare, ed. Piero Boitani, Mario Mancini y Al-

berto Varvaro, Roma, Salerno Editrice, 2004, vol. 4, pp. 573-596. 

Caravale, Giorgio, Libri pericolosi. Censura e cultura italiana in età moderna, 

Bari/Roma, Laterza, 2022. 

Da Correggio, Balbi, La verdadera relación de todo lo que este año de M.D.LXV. 

ha sucedido en la Isla de Malta, dende antes que la armada del gran turco Soli-

mán llegasse sobre ella, hasta la llegada del socorro postrero del poderosíssimo y 

catholico Rey de España don Phelipe nuestro señor segundo deste nombre. Reco-

gida por Francisco Balbi de Correggio en todo el sitio Soldado, Alcalá de He-

nares, Juan de Villanueva, 1567. 

Epifani, Maria Antonietta, «Semiramide: poliedro dal tragico destino», Ma-

gazine Treccani. Lingua italiana (2023), en línea. URL : 

<https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melo-

dramma/2_Epifani.html> (cons. 10/06/2025).   

Flor. = Mambrino Roseo da Fabriano, Il Cavallier Flortir [...], Venezia, Mi-

chele Tramezzino, 1554. 

Flor. II = Mambrino Roseo da Fabriano, Libro secondo del valoroso cavallier 

Flortir [...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Fragnito, Gigliola, Rinascimento perduto. La letteratura italiana sotto gli occhi dei 

censori (secoli XV-XVII), Bologna, Mulino, 2019. 

https://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf
https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melodramma/2_Epifani.html
https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melodramma/2_Epifani.html


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 194 

Gholsorkhi, Shohreh, «Pari Khan Khanum: A Masterful Safavid Princess», 

Iranian Studies, 28 (1995), pp. 143-156. 

González, Lola, «La mujer vestida de hombre. Aproximación a una revi-

sión del tópico a la luz de la práctica escénica», en Memoria de la pala-

bra: actas del VI Congreso de la Asociación Internacional Siglo de Oro, ed. 

Francisco Domínguez Matito, María Luisa Lobato López, Bur-

gos/La Rioja, Iberoamericana/Vervuert/Fundación San Millán de la 

Cogolla, 2004, pp. 905-916. 

Haro Cortés, Marta., «La mujer en la aventura caballeresca: dueñas y don-

cellas en el Amadís de Gaula», en Literatura de caballerías y orígenes de la 

novela, ed. Rafael Beltrán, València, Universitat de València, 1998, pp. 

181-217. 

La Nobiltà = Marinelli, Lucrezia, La nobiltà, et l’eccellenza delle donne, co’ difetti, 

e mancamenti de gli huomini […], Venezia, Giovan Battista Ciotti Senese, 

1600. 

Lucía Megías, José Manuel y Emilio J. Sales Dasí, «Los personajes en los 

libros de caballerías», en Libros de cavballerías castellanos. 4. Personajes y 

geografía novelesca, coord. Daniel Gutiérrez Trápaga, Valencia, Pro-

yecto Parnaseo de la Universitat de València, 2021, pp. 5-38. URL: 

<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Per-

sonajes> (cons. 10/06/2025). 

Luna Mariscal, Karla Xiomara, «Hacia una tipología del personaje feme-

nino en las historias caballerescas breves», en Estudios de literatura me-

dieval. 25 años de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval: 25 años de 

la AHLM, coord. Antonia Martínez Pérez y Ana Luisa Baquero Es-

cudero, Murcia, Universidad de Murcia, Servicio de Publicaciones, 

2012, pp. 601-611. 

Manzanilla Mancilla, Nashielli, «Construcción de la doncella guerrera en la 

primera parte del Florisel de Niquea», en Lisuarte de Grecia y sus libros: 

500 años, ed. Karla Xiomara Luna Mariscal, Axayácatl Campos García 

Rojas y Aurelio González, México D.F., El Colegio de México, Cen-

tro de Estudios Lingüísticos y Literarios, 2017, pp. 227-250. 

https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Personajes
https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Personajes


 
 

Giulia Lucchesi 

 195 

Marín Pina, María Carmen, «Aproximación al tema de la virgo bellatrix en 

los libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

—, «La mujer y los libros de caballerías: Notas para el estudio de la recep-

ción del género caballeresco entre el público femenino», Revista de 

Literatura Medieval, 3 (1991), pp. 129-148. 

—, Páginas de sueños. Estudios sobre los libros de caballerías castellanos, Zaragoza, 

Institución Fernando el Católico (C.S.I.C.), 2011. 

Palm. II = Mambrino Roseo da Fabriano, Il secondo libro di Palmerino di Oliva 

[...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Pastor, Ludwig von, Storia dei papi dalla fine del Medio Evo [...]. Volume VI: 

Storia dei papi nel periodo della Riforma e restaurazione cattolica: Giulio III, 

Marcello II e Paolo IV: (1550-1559), ed. Angelo Mercati, Roma, Des-

clée, 1927. 

Pizan, Christine de, Le livre de la cité des dames, ed. Thérèse Moreau y Eric 

Hicks, Paris, Stock, 1986. 

Platir = Platir, ed. María Carmen Marín Pina, Alcalá de Henares, Centro de 

Estudios Cervantinos, 1997. 

Plat. II = Mambrino Roseo da Fabriano, La seconda parte [...] di Platir, Ve-

nezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Plebani, Tiziana, Le scritture delle donne in Europa. Pratiche quotidiane e ambizioni 

letterarie (secoli XIII-XX), Roma, Carocci, 2019. 

Prim. IV = Mambrino Roseo da Fabriano, La quarta parte del libro di Prima-

leone [...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560. 

Prosperi, Adriano, Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, missionari, To-

rino, Einaudi, 1996. 

Repertorio Amadis di Gaula = Bognolo, Anna, Giovanni Cara y Stefano Neri, 

Repertorio delle continuazioni italiane ai romanzi cavallereschi spagnoli. Ciclo di 

Amadis di Gaula, Roma, Bulzoni, 2013. 

Repertorio Palmerino di Oliva = Bognolo, Anna, Stefano Neri, Paola Bellomi 

y Federica Zoppi, Repertorio delle continuazioni italiane ai romanzi cavalle-

reschi spagnoli. Ciclo di Palmerino d’Oliva, Roma, Bulzoni, 2025. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 196 

Roseo, Mambrino, Institutione del prencipe christiano, di Mambrino Roseo, Roma, 

Girolama Cartolari, 1543.  

—, La selva di varia lettione di Pietro Messia di Seviglia tradotta nella lingua italiana 

per Mambrino da Fabriano, Venezia, Michele Tramezzino, 1544. 

—, Supplemento ouero quinto volume delle Historie del mondo, di m. Mambrino Roseo 

da Fabriano. Qual segue la terza parte da lui aggiunta alla notabile Historia di 

m. Giouanni Tarchagnota, [1581], in Tarcagnota, Giovanni, Delle historie 

del mondo […]. Con la giunta del quinto volume, nuouamente posto in luce, 

Venezia, eredi di Francesco e Michiel Tramezini, 1581. 

Sarmati, Elisabetta, Le critiche ai libri di cavalleria nel Cinquecento spagnolo (con 

uno sguardo sul Seicento). Un’analisi testuale, Pisa, Giardini editori, 1996. 

Tippelskirch, Xenia von, Sotto controllo. Letture femminili in Italia nella prima 

età moderna, Roma, Viella, 2011. 

Trujillo, José Ramón, «Mujer y violencia en los libros de caballerías», Edad 

de Oro, 26 (2007), pp. 249-314. URL: <https://revistas.uam.es/eda-

doro/issue/view/edadoro2007-26> (cons. 10/06/2025). 

Trujillo Maza, María Cecilia, «Los usos y gustos literarios de la aristocracia 

femenina a finales del siglo XVI», en Estudios sobre la Edad Media, el 

Renacimiento y la temprana modernidad, coord. Jimena Gamba Corradine 

y Francisco Bautista Pérez, San Millán de la Cogolla/Salamanca, Ins-

tituto Biblioteca Hispánica del Cilengua/Sociedad de Estudios Me-

dievales y Renacentistas/Seminario de Estudios Medievales y Rena-

centistas, 2010, pp. 783-791. 

Zoppi, Federica, «Aproximación al estudio de los motivos cómicos en los 

libros de caballerías: unos ejemplos de los Palmerines italianos», Histo-

rias Fingidas, 7 (2019), pp. 313-340. DOI: 

<http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/95> (cons. 06/06/2025). 

—, «Risa y mujer: motivos de humorismo femenino en el ciclo de los Pal-

merines», Historias Fingidas, 8 (2020), pp. 223-255. DOI: 

<http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/156> (cons. 

06/06/2025).  

https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2007-26
https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2007-26
http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/95
http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/156


 
 

Giulia Lucchesi 

 197 

—, «El mito de Fedra en la literatura caballeresca: relectura de un para-

digma mitológico femenino en el Flortir (1554) de Mambrino Roseo 

da Fabriano», Atalaya, 23 (2023), en línea. DOI: 

<https://doi.org/10.4000/atalaya.6567> (cons. 06/06/2025). 

https://doi.org/10.4000/atalaya.6567


 



 

Elisabetta Sarmati, «Da Fanta-Ghirò persona bella a Leola. La presenza della puella cum armis nelle ri-

scritture moderne di materia cavalleresca», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 199-226. DOI: 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1687 - ISSN: 2284-2667. 

 
 199 

Da Fanta-Ghirò persona bella a Leola. 
 La presenza della puella cum armis nelle 

riscritture moderne di materia cavalleresca 
  

Elisabetta Sarmati 
(La Sapienza, Università di Roma) 

 
Abstract 

 
Nel presente articolo, dopo un excursus sulla presenza del motivo della virgo bellatrix nella narrativa fol-
klorica e nei libri di cavalleria spagnoli, se ne studia la fortuna nelle due riscritture moderne di materia 
cavalleresca di Paloma Díaz-Mas, El rapto del Santo Grial e di Rosa Montero Historia del rey Transparente. 
Parole chiave: virgo bellatrix, folklore, materia cavalleresca, riscritture moderne. 
 

 
In the present article, after an excursus on the presence of the virgo bellatrix motif in Spanish folkloric 
fiction and romances of chivalry, its fortune is studied in two modern rewritings of chivalric material: 
El rapto del Santo Grial by Paloma Díaz-Mas and in Historia del rey Transparente by Rosa Montero. 
Key words: virgo bellatrix, folklore, chivalric matter, modern rewritings. 

 
 
 
 

§ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1687


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 200 

1. Transizione alla democrazia e riscritture cavalleresche: una pro-
spettiva al femminile. 

 

Tra gli anni ’80 del ’900 e il primo quarto del nostro secolo si assiste 

alla ripresa della materia cavalleresca nei nomi di almeno quattro scrittrici 

di consolidata fama nel panorama letterario spagnolo contemporaneo. Si 

tratta, in ordine di nascita, di Ana María Matute (Olvidado Rey Gudú, 1996), 

Soledad Puértolas (La rosa de plata, 1999), Rosa Montero (Historia del rey 

Transparente, 2005) e Paloma Díaz-Mas (El rapto del Santo Grial, 1984)1. 

Fatta eccezione per Ana María Matute (Barcellona, 1925-2014), sono scrit-

trici che nascono tra la fine degli anni ‘40 (Soledad Puértolas, Zaragoza, 

1947) e gli inizi degli anni ‘50 (Rosa Montero, Madrid, 1951; Paloma Díaz-

Mas, Madrid, 1954), la cui produzione narrativa si proietta, perciò, oltre gli 

anni bui della dittatura2. Non è un caso quindi che, nelle loro ricreazioni 

cavalleresche, il modello eroico registri, non solo le speranze riposte nella 

transizione istituzionale, politica e sociale in atto nel paese, ma anche il 

desencanto per un processo di cambiamento problematico e per le «pro-

messe mancate» della democrazia. Del riflesso di entrambe queste tensioni 

dà testimonianza Paloma Díaz-Mas in una retrospettiva pubblicata nel 

2019, a venticinque anni di distanza dall’uscita del suo romanzo El rapto, 

intitolata significativamente Cómo y por qué escribir una novela artúrica contem-

poránea (Díaz-Mas, 2019). In questo contributo la scrittrice dà atto del sen-

timento di libertà a tutto campo che accompagnò la democratizzazione 

della vita spagnola e della vivacità del mondo editoriale degli anni della 

 
1 Per il corpus delle riscritture moderne dei libri di cavalleria si veda il portale AmadissigloXX 
all’indirizzo amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it, risultato del progetto PRIN 2017 – 
Progetti di Ricerca di Rilevante Interesse Nazionale del Ministero dell’Università e della Ricerca 
(MUR), intitolato Mapping Chivalry: Spanish Romances of Chivalry from Renaissance to 21st century: a 
Digital Approach. Sul punto si veda Sarmati (2021, 2023, 2024). 
2 Rosa Montero esordisce con Crónica del desamor (1979), Soledad Puértolas con il rac-
conto El recorrido de los animales (1975), mentre El rapto del Santo Grial è il primo romanzo 
pubblicato da Paloma Díaz-Mas, dopo l’opera teatrale, La informante (premio Ciudad 
de Toledo 1983) e il racconto Tras las huellas de Artorius, premio Cáceres narrativa breve 
1984 (edito, però, solo nel 1989).  

http://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Elisabetta Sarmati 

 201 

movida che, dopo l’onda lunga delle novelas testimoniales, permise a un ro-

manzo neo-arturiano come El rapto del Santo Grial di arrivare finalista al I 

premio Herralde della casa editrice Anagrama3. 
 

El rapto del Santo Grial fue la primera novela que publiqué, aunque no la primera 

que escribí. La fui creando a lo largo de cuatro años, desde 1978 hasta 1982 (es 

decir, cuando yo tenía entre 24 y 28 años). Por esa época yo era una joven uni-

versitaria que, una vez acabada la licenciatura, empezaba su formación como 

investigadora con una beca para hacer la tesis doctoral sobre literatura sefardí en 

el Consejo Superior de Investigaciones Científicas de Madrid. En España corrían 

vientos de cambio. Tras la muerte, en 1975, del dictador Francisco Franco, se 

inició la llamada Transición política. Una etapa llena de zozobras, pero también 

de esperanzas y, sobre todo, de la ilusión de estrenar libertades individuales y 

colectivas que durante muchos años se nos habían hurtado. Era, también, una 

época en la que lo viejo ya no valía y lo nuevo estaba por construir. Esto era 

cierto también en el ámbito literario. Se sentía la necesidad de inventar una nueva 

literatura para la nueva sociedad que nacía; y el mercado literario estaba entonces, 

en España, tan desestructurado y era tan cambiante, tan inestable, como el resto 

de la sociedad. Eso tenía una ventaja: en ese momento, todo parecía posible, 

porque las posibilidades y las oportunidades estaban todavía por definir (Díaz-

Mas, 2019, 9-10). 

 

La chiave di genere con cui il paradigma cavalleresco è rivisitato in 

queste riscritture femminili culmina in El rapto nella ripresa della figura 

della fanciulla che combatte vestita da guerriero, motivo che, se si perde 

nella notte dei tempi, acquista in questo romanzo una valenza militante 

sulle questioni della violenza e dell’abuso di potere. 

 

 

2. La fanciulla guerriero: dal folklore ai libros de caballerías  
 

Sotto i tipi K1837 e H1578.1 del Motif-Index of Folk-Literature di Stith 

Thompson (Thompson, 1960), raccolti nelle rubriche Donna che si traveste con 

 
3 Il I premio Herralde fu vinto da Álvaro Pombo con El héroe de las mansardas de Mansard. 
Paloma Díaz-Mas lo otterrà nel 1992 con El sueño de Venecia. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 202 

abiti maschili (Disguise of woman in man's clothes) e Test del sesso di una fanciulla 

che si traveste da uomo (Test of sex of girl masking as man) sono registrati tre 

racconti sul motivo della fanciulla che si finge uomo celando la sua identità 

di genere per necessità o costrizione (muoversi con maggiore sicurezza 

fuori dal recinto domestico; soccorrere il padre che non ha figli maschi da 

mandare in guerra –in alcuni casi obbedire alla sua richiesta–, etc.), od an-

che aspirazione (la fanciulla si sente stretta nei panni femminili e aspira a 

compiti più virili)4. Le tre favole, che sono nell’ordine: Is it a Girl? Is it a 

Boy?, attestata come appartenente al folklore ellenico; Girl pretended to be a 

boy, di origine rumena, e l’italiana Fanta-Ghirò persona bella (Fanta-Ghirò the 

Beautiful nel titolo di Thompson), fondono il motivo del vecchio re che, 

avendo solo figlie femmine, non sa chi mandare in sua vece in difesa del 

suo regno minacciato da un feroce sovrano confinante (con la variante 

dell’imperatore che gli muoverà guerra se non avrà a servizio uno dei suoi 

figli), a quello di una delle figlie, in genere la più piccola, coraggiosa e riso-

luta che, indossata l’armatura per fingersi un guerriero (in soccorso del 

padre, come detto, ma talora anche del fratello), è sottoposta a una serie 

di prove volte a saggiare la sua vera identità di genere. Un passo esempli-

ficativo tratto proprio dalla nota favola popolare italiana Fanta-Ghirò, può 

chiarire meglio lo schema narrativo di base:  
 

Quando arrivarono al Palazzo, il Re corse da sua madre e le riferì in fretta e furia 

del guerriero che comandava l’esercito avversario. Gridava quasi, preso dalla pas-

sione che sentiva nel cuore: Fantaghirò, persona bella, Ha occhi neri e parole dolci, O 

mamma mia, mi pare una donzella. Disse la madre: «Portalo nella stanza delle armi. 

Se è veramente una donna, non le guarderà e non vorrà certo toccarle». Il Re 

seguì quel saggio consiglio, ma con scarsi risultati. Infatti, Fantaghirò staccò le 

 
4 È possibile consultare l’indice di motivi di Stith Thompson al link https://libraryguides.mis-
souri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090 (Libraries – University of Missouri), nel quale i Thompson Mo-
tifs (T), e le classificazioni AT (Aarne-Thompson) e ATU (Aarne-Thompson-Uther) sono messe a con-
fronto. Nel sistema ATU il motivo della fanciulla che si traveste da uomo è catalogato sotto il tipo 514 
The Shift of Sex: «A king who has only (three) daughters must send a son to war (needs a son for other 
reasons). The daughters ask to be allowed to pretend to be men, but only the youngest passes tests 
which her father sets. He gives her magic objects (a horse) and she goes to the war» (Uther, 2011, 301).  

https://libraryguides.missouri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090
https://libraryguides.missouri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090


 
 

Elisabetta Sarmati 

 203 

spade dal muro e si mise a provarle una a una, maneggiandole con grande de-

strezza, come avrebbe fatto un uomo. Poi prese le pistole e gli schioppi, e provò 

anche quelli, per vedere come si caricavano e se sparavano a dovere. Il re tornò 

dalla madre tutto trafelato, con il cuore che gli faceva tuppete tappete per la 

passione, e le disse «Si è comportato da uomo. Io però sono sempre della stessa 

idea: Fantaghirò, persona bella, Ha occhi neri e parole dolci, O mamma mia, mi pare una 

donzella». La madre ci pensò su qualche istante. Poi, commossa dalla disperazione 

del figlio disse: «Invita il nostro ospite a pranzo. Se prende il pane e l’appoggia 

al petto per tagliarlo, è sicuramente una donna. Se invece lo taglia tenendolo per 

aria è certo un uomo, e tu hai perso la testa per niente». Anche quella prova andò 

bene per Fantaghirò. Infatti, la Principessa tagliò il pane a mezz’aria, con un 

gesto da guerriero. Eppure il Re non era ancora convinto. Tornò dunque da sua 

madre, tutto sconsolato, e le disse: «Ha fatto il contrario di una donna. Io, però, 

sono sempre della medesima idea: Fantaghirò, persona bella, Ha occhi neri e parole 

dolci, O mamma mia, mi pare una donzella». Disse la madre: «Mi sembri matto. Ma 

se hai quest’idea fissa, ti conviene fare una terza prova. Prega il nostro ospite di 

trascorrere una notte nel tuo letto. Se è una ragazza, ti dirà sicuramente di no». 

Il Re andò subito a trovare Fantaghirò e le disse: «Se vuoi farmi felice, vieni a 

dormire nel mio letto». «Farebbe piacere anche a me, Maestà», rispose Fanta-

ghirò. «Se lei vuole, stasera si dormirà assieme». Prima di mettersi a letto cena-

rono insieme. La bottiglia di vino destinata a Fantaghirò conteneva un potente 

sonnifero che avrebbe dovuto far addormentare la ragazza. Ma lei, furba, non 

ne bevve nemmeno un sorso. Quando ebbero finita la cena, un attimo prima di 

andare a letto, disse: «Facciamo un brindisi, prima di coricarci». Si scambiarono 

un bacio, si presero a braccetto, e intanto Fantaghirò cantava: Bevi, su, compa-

gno, Sennò t’ammazzerò. Il Re rispondeva: Non m’ammazzare, compagno, per-

ché io berrò! E intanto bevevo, senza accorgersene, dalla bottiglia che conteneva 

il sonnifero. Sicché, quando arrivò in camera sua, si buttò sul letto vestito 

com’era. Gli bastarono pochi istanti per addormentarsi, che russava come un 

animale. Al risveglio, il mattino dopo, il Re vide Fantaghirò già in piedi, con 

l’uniforme da dragone già addosso. Non avrebbe più potuto dire se era donna, 

o uomo (Calvino, 2020, 324-326)5. 

 
5 Raccolta a fine Ottocento da Gherardo Nerucci nelle sue Sessanta novelle popolari montalesi (Fantaghirò è 
la XVIII novella) «da Luisa vedova Ginanni» (1880, 239-244) ed inclusa, con il n. 69, da Italo Cal-
vino nella sua riscrittura delle Fiabe italiane, da cui qui si cita (2020, 322-326). Come mi fa notare Marina 
Sanfilippo, i finali della versione di Nerucci e di Calvino (che, in nota, riporta come sua fonte Nerucci) 

 

https://it.wikipedia.org/wiki/Italo_Calvino
https://it.wikipedia.org/wiki/Italo_Calvino


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 204 

 

García Surralés (1989, 15), oltre ad aggiungere ai racconti registrati 

da Thompson sul tema della fanciulla travestita da uomo (di cui il tema 

della virgo bellatrix è solo una delle possibili declinazioni), le note favole I 

dodici cacciatori dei Fratelli Grimm e Vassilissa la bella, appartenente al fol-

klore russo, ricorda il racconto appartenente al patrimonio popolare spa-

gnolo, raccolto nella compilazione di Aurelio M. Espinosa (1946, I, n. 146, 

350-352): La ahijada de San Pedro6.  

Se nella gran parte delle versioni, compresa quella proposta da Fanta-

Ghirò, la doncella si sposa con il pretendente che ne aveva intuito la sua vera 

natura di donna, non mancano anche varianti inattese, se non sorpren-

denti, come quelle presenti nel racconto greco Girl who pretended to be a boy7 

e nello spagnolo El oricuerno8, nei quali alla fine, per effetto di una magia, 

la fanciulla (non sempre guerriera), con risvolti queer, mantiene quelle sem-

bianze maschili che pare aver sempre desiderato. Si riportano i due finali:   
 

 
divergono significativamente nel destino di Fanta-Ghirò e nel suo processo di empowerment. Se in Ne-
rucci, dopo aver sposato il re nemico ed essere diventata regina, Fanta-Ghirò, nonostante sia la più 
piccola delle figlie, riceve in eredità anche il regno del padre, in Calvino è il re nemico, ora marito di 
Fanta-Ghirò, ad avere in lascito il regno dal suocero. Riporto le versioni dei due finali: «E lì tra di loro 
dissen tante parole, che la conclusione fu la pace tra que’ du’ Re e lo sposalizio di Fanta-Ghirò con il Re 
dapprima nimico. Sicché lui la menò via con seco al palazzo nel su’ Regno, e quando poi moritte il 
babbo di Fanta-Ghirò, lei ebbe in redagione tutto il Regno di su’ padre» (Nerucci, 1880, 244). «Si cele-
brarono le nozze, i due Re celebrarono la pace e quando il Re suocero morì lasciò tutto al re genero, e 
Fanta-Ghirò persona bella divenne regina dei due regni» (Calvino, 2020, 326). 
6 La tradizione popolare e colta del motivo della vergine guerriera è assai vasta e appartiene al patrimonio 
narrativo mondiale; Vasvári (2006, 94) ricorda la leggendaria figura di Mu Lan appartenente al folklore 
cinese. Per l’Italia Calvino (2020, 951-952), oltre a rinviare ai repertori regionali del racconto folklorico, 
fa riferimento anche alla versione del motivo del sexuality test presente nel Pentamerone di Basile (cfr. 
Belluccia, III, 6), nel quale Belluccia, la più giovane di sette sorelle, si fa uomo per obbedire al padre, che 
non ha figli maschi e se ne vergogna. 
7 Il testo di The girl who pretended to be a boy si trova in The Violet Fairy Book di Andrew Lang consultabile 
al link https://www.gutenberg.org/cache/epub/641/pg641-images.html. Andrew Lang, scrittore e fol-
clorista scozzese pubblicò, tra il 1889 e il 1920, i Fairy Books una collana di 12 libri di favole appartenenti 
al patrimonio popolare europeo. Ogni volume è contraddistinto da un colore, motivo per il quale la 
serie ha preso anche il nome di «I libri colorati». 
8 Espinosa (I, n. 155, 378-380) e Camarena e Chevalier (1995, 431-435).  

https://www.gutenberg.org/cache/epub/641/pg641-images.html


 
 

Elisabetta Sarmati 

 205 

El ermitaño [rezó] para que si [la doncella guerrero] era un hombre, podría con-

vertirse en una mujer; y si fuere mujer, que se haga varón. En cualquier caso, 

pensó que el castigo sería severo. 

Pero los castigos son cosas en las que la gente no siempre está de acuerdo, y 

cuando la princesa de repente sintió que realmente era el hombre que había pretendido ser, se 

alegró mucho, y si el ermitaño hubiera estado a su alcance, se lo habría agradecido de corazón9. 

Y ya dijo el padre: - Ahora vamos a caza y luego a los baños de río, que si Carlos 

es mujer no se ha de querer bañar. 

Y salieron todos a la caza y después fueron a comer. Y después de comer dijo el 

padre a los caballeros: - Ahora a los baños, a bañarnos al río. 

Y entonces dijo Carlos: - Espéreme un poco, que yo tengo que ir a hacer mi 

necesidá. 

Conque se fue solo y se sentó en un canto muy triste, cuando vio venir un bicho 

con unas astas muy largas. Y se acercó y le dijo que se desnudara. Y se desnudó, 

y el bicho que era el oricuerno, le hizo una cruz con el cuerno sobre el empeine 

y al momento la moza se volvió hombre [...] Conque ya todos vieron que no era 

mujer (Camarena e Chevalier, 1995, 434).  

 

Come è noto, il tema della fanciulla-guerriero animò anche le ballate 

tradizionali di area europea (ma anche extra-europea10), con probabile cen-

tro di irradiazione nel sud della Francia, da dove la figura de La fille-soldat11 

si propagò, con numerose varianti e contaminazioni, nell’Italia del Nord12, 

in Spagna e Portogallo, paesi che ne propongono una versione più vicina 

alle narrazioni folcloriche. 

 
9 Per la versione spagnola di The girl who pretended to be a boy, dal titolo La niña que fingió ser niño, cfr. 
https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-
violeta, da cui qui si cita. La traduzione italiana, intitolata Il libro viola della fiaba, mostri buoni e cattivi, morti 
riconoscenti, la morte, il diavolo, lupi, orchi e draghi, è a cura di Francesca Lazzarato (Il libro viola, 1988).  
10 Sull’origine di questa ballata la critica si è espressa diversamente, rimando a García Surrallés (1989, 6). 
La sua presenza e diffusione sono attestate anche fuori dall’Europa. Scriveva già Menéndez Pidal (1980, 
202): «Lo conocen igualmente los judíos de Tánger y de todo Marruecos, así como los de Hungría, 
Servia, Grecia, Constantinopla, Asia Menor y Palestina». Sui numerosi punti di convergenza tra il rac-
conto popolare e il Romancero, si veda Lida (1976, 44-46) ed anche Delpech (1986). 
11 In cui la versione de La guerriera raccolta da Costantino Nigra pare avere una stretta derivazione dalla 
tradizione francese de La fille-soldat, ove però si attesta la lezione della ragazza che va in guerra per seguire 
l’innamorato che non l’ama. 
12 Costantino Nigra ne raccolse le lezioni piemontesi nel suo Canti popolari del Piemonte (1888). 

https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-violeta
https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-violeta


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 206 

Fu Menéndez Pidal, che aveva raccolto oltre un centinaio di versioni 

moderne del romance La doncella guerrera, ad indicare, pure in assenza di te-

stimoni antichi, una sua probabile circolazione in Spagna risalente almeno 

al XVI secolo. Menéndez Pidal, per la datazione, si basava sulla presenza 

dei versi iniziali de La doncella nell’Aulegraphia del commediografo porto-

ghese Jorge Ferreira de Vasconcelos ed anche nel Zemirot Yisrael, opera del 

sefardita Ben Mosé Najara (1555?-1625?)13. Riporto lo schema de La don-

cella guerrera come proposto da García Surrallés nelle due versioni circolanti 

(una più corta e una più elaborata con il tradizionale test of sex assente nella 

prima) (García Surrallés, 1989, 8). Nella versione breve:  
 

1) un vecchio cavaliere, nell’imminenza di una guerra, maledice sua mo-

glie per averle dato solo figlie (in genere nel numero di sette) e nessun 

figlio maschio da mandare al suo posto. 

2) La figlia più piccola, che è anche la più coraggiosa, si fa avanti. 

3) Di fronte alle riserve del padre (tutti si accorgeranno che è una 

donna), la figlia dice che si travestirà da guerriero (fascerà il seno per 

occultarlo, esporrà al sole le sue bianche mani perché diventino scure 

come quelle di un uomo, etc.). 

4) Durante un combattimento la virgo bellatrix perde l’elmo; la folta 

chioma di capelli le ricade, così, sulle spalle, rivelando a tutti che, 

sotto l’armatura, si nasconde, in realtà, una bellissima fanciulla. 

5) Il figlio del re se ne innamora e la sposa. 
 

Nella versione lunga il finale è articolato nelle varie prove volte a 

smascherare l’identità di genere della fanciulla: 
 

1) Il principe confessa a sua madre di credere che il giovane cavaliere, 

dal quale si sente attratto, sia una fanciulla. 

 
13 Cfr. Menéndez Pidal (1944-1945, 243 e 438). I versi presenti nell’Aulegraphia (atto III, scena I) sono: 
«Pregonadas son las guerras / de Francia contra Aragone / ¡Cómo las haría triste / viejo, cano y peca-
dor!».  Nel Zemirot se ne ripropone solo il primo verso. Sul punto si rimanda a García Surrallés (1989, 
6).  



 
 

Elisabetta Sarmati 

 207 

2) La madre lo consiglia di sottoporlo a una serie di prove che ne sve-

leranno la vera identità.  

3) La fanciulla riesce sempre a superarle, tranne quando il principe la 

invita a fare un bagno nel fiume. 

4) Per evitare di essere scoperta, la doncella fugge e torna da suo padre. 

5) Il principe la insegue e la chiede in sposa. 
 

Oggi il progetto Corpus de Literatura Oral (CLO) dell’Università di 

Jaén dà ancora testimonianza della sopravvivenza del romance in numerose 

versioni registrate da vari informatori dei nostri giorni14. 

Dobbiamo a Marín Pina, invece, lo studio del motivo della doncella en 

figura varonil nei libri di cavalleria spagnoli del XVI secolo (1989, 86). A 

differenza del personaggio dell’amazzone, pure presente in molti esem-

plari del genere15, i cui vestiti succinti ne esaltano oltremodo l’avvenenza, 

la puella cum armis occulta i propri attributi femminili e pratica la cavalleria 

solo accidentalmente e spesso per amore. Cavalieri che si rivelano essere, 

in realtà, dame fermosas y ricamente guarnidas16 sono presenti già nei primi 

esemplari della narrativa cavalleresca aurisecular. Dopo il Primaleón (1512), 

secondo libro del ciclo palmeriniano, e il Polindo (1526), nei quali la doncella-

caballero fa timidamente capolino in margine al racconto, saranno Feliciano 

de Silva nel suo Amadís de Grecia (1530)17 e l’anonimo autore del Platir 

(1533) a fare della donna guerriero, sul modello della Bradamante arioste-

 
14 Cfr. Corpus de Literatura Oral (CLO) del Departamento de Filología Española (Facultad de Humanida-
des) Universidad de Jaén, https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=donce-
lla%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42.  
15 Il personaggio dell’amazzone ebbe grande successo nei libri di cavalleria spagnola a partire dalle Sergas 
de Esplandián, cfr. Marín Pina (1989). È probabile che alla ripresa ed al successo del mito contribuisse 
anche la recente scoperta nel Nuovo Mondo di una popolazione di indigene guerriere, in cui gli scopri-
tori credettero di riconoscere le mitiche figure della letteratura classica. 
16 Stilema che ricorre ripetutamente nei libri di cavalleria. Si veda, solo nel Primaleón (1998), cap. xxxiii, 
70; cap. xxxviii, 80-81; cap. lxxix, 172; cap. clx, 395; cap. cxxxvii, 333. 
17 Nell’Amadís de Grecia è l’infanta Gradafilea che, innamorata del re Lisuarte, combatte al suo posto, 
vestita di «armas bermejas» e si fa suo scudiero, cfr. Marín Pina (1989, 89)  

https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=doncella%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=doncella%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 208 

sca, un personaggio di maggiore interesse e respiro, al punto da annun-

ciarlo, sin dal prologo dell’opera18, come richiamo indirizzato a un pub-

blico femminile presso il quale la letteratura cavalleresca godeva di parti-

colare apprezzamento. Scrive sempre Marín Pina: 
 

Muchos escritores son conscientes de la extraordinaria acogida que sus obras 

tenían entre el público femenino y no dudan en aprovecharlo de distinta manera. 

Algunos les dedican sus creaciones y se ocupan de señalarles los pasajes o los 

contenidos de los mismos que más puedan interesarles. El autor del Platir. brinda 

su obra a su mecenas Pedro Álvarez Osorio y a su esposa, doña María Pimentel, 

y en su prólogo apunta ya que la Marquesa gustará de las bizarras hazañas de 

Florinda, que toma el hábito de caballero y protagoniza diversas aventuras en 

busca de su enamorado (1991, 141)19. 

  

Sarà, tuttavia, nel Cristalián de España che il protagonismo femminile 

acquista, nelle parole di Donatella Gagliardi (2004, 131), una «preeminen-

cia sorprendente». Pubblicato a Valladolid nel 1545 da Juan de Villaquirán, 

il Cristalián è, ad oggi, l’unico libro di cavalleria che sia giunto a noi ascri-

vibile, senza margini di dubbio, a una donna20, la dama vallisoletana Beatriz 

Bernal, sul cui profilo biografico, grazie anche a recenti acquisizioni docu-

mentarie, è stata fatta maggiore luce (Gagliardi, 2004, 5-27 e 2011). Nella 

ricca galleria di personaggi femminili che popola il Cristalián è la infanta 

Minerva che, come l’omonima divinità romana, pratica la cavalleria non 

 
18 «Cuanto más que la historia es muy apazible y los exemplos muy provechosos, assí de varones como 
de notables mugeres que se señalaron en el esfuerço de como fue aquella heroica muger Florinda, hija 
del rey Tarnaes, Rey de Lacedemonia, todo para doctrina y passatiempo de todos», Platir (1997, 4). Per 
la presenza del tema della virgo bellatrix nei preliminari dei libri di cavalleria (inclusi frontespizio e portada) 
Marín Pina (1989, 81, n. 1) ricorda anche l’Espejo de Príncipes y Caballeros e il Lidamarte de Armenia e Lucía 
Megías (1998). 
19 Sulle lettrici nel sec. XVI e sul pubblico femminile dei libri di cavalleria si veda anche Cátedra; Rojo 
Vega (2004) e Del Bosque (2014). 
20 Che il Palmerín de Oliva e il Primaleón possano essere di autorialità femminile (come indicato nei paratesti 
delle due opere) rimane, infatti, ancora questione controversa. Gagliardi (2004) fa il punto sulla que-
stione. Per un’indagine estensiva del motivo della doncella guerrera nei libri di cavalleria spagnoli si consiglia 
la consultazione di MeMoRam. Base de datos de motivos caballerescos, cfr. https://memoram.mappingchi-
valry.dlls.univr.it/.  

https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/
https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/


 
 

Elisabetta Sarmati 

 209 

per amore, ma per inclinazione naturale, come lei stessa confessa21 e la 

rilevanza che acquista nel corso della storia «acaba concretándose en el 

papel de protagonista absoluta que Beatriz Bernal quiso otorgarle» (Ga-

gliardi, 2004, 138). Montserrat Piera (2010, 79-80) arriva a sostenere che, 

nel Cristalián, la virgo bellatrix Minerva non solo occupa a pieno titolo lo 

spazio discorsivo del maschile cavalleresco, ma che la sua «actuación con-

tribuye veladamente a socavar el paradigma masculinista en que se basa la 

historia caballeresca y, por consiguiente, feminiza a Cristalián». Nel ridefi-

nire l’ethos maschile, prosegue Piera applicando un approccio di genere 

all’opera della Bernal, «la doncella emascula o castra simbólicamente al ca-

ballero protagonista relegándolo a un papel subordinado o, por lo menos, 

a una posición paralela a la de la arrojada dama guerrera». 

 

 

3. La doncella guerrero in El rapto del santo Grial di Paloma Díaz-

Mas e nella Historia del Rey Transparente di Rosa Montero tra 

Me Too e fine-vita 

 

3.1. El rapto del santo Grial tra tradizione e innovazione 

 

Come opportunamente scrive Francesco Zambon (2005, 13), il tema 

graaliano, lungi dall’essere rimasto confinato nella letteratura medievale, 

ha mantenuto nel corso dei secoli un «rapporto profondo [con] la forma 

romanzo». Nella sua prima apparizione letteraria che risale, come è ben 

 
21 «Los dioses repartieron en mí tanta parte de buena ventura, que hasta hoy no he hallado caballero que 
contra mí mucho en batalla pudiese durar» (Don Cristalián de España, p. 468). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 210 

noto, al poema incompiuto di Chrétien22, oggetto di numerose continua-

zioni in verso e in prosa già a partire dal XIII secolo23, il Graal è un sem-

plice recipiente splendente che contiene le ostie di cui si nutre il re Pesca-

tore. Piatto o vaso, a quest’altezza del suo cammino nella letteratura 

medievale, il Graal è ancora scevro di quelle esplicite risonanze mistico-

esoteriche24 che acquisirà, invece, più chiaramente nel suo lungo viaggio 

artistico, a partire dalla cosiddetta Trilogia del borgognone Robert de Bo-

ron (XIII secolo), nella quale per la prima volta il recipiente presente 

nell’opera di Chrétien diviene esplicitamente il calice usato da Cristo 

nell’Ultima Cena, in cui, poi, Giuseppe di Arimatea raccoglierà il suo san-

gue25. Come è noto, nei cicli della Vulgata e della Post Vulgata26, la ricerca 

del Graal prosegue nella prospettiva trascendentale inaugurata da Boron, 

che caratterizza l’azione cavalleresca o quête dei tre cavalieri eletti: Boort, 

Galaad e Perceval. Galaad e Perceval, una volta contemplato il mistero del 

Sacro Vaso, muoiono e il Graal viene assunto in cielo da una mano divina, 

mentre Boort torna alla corte di re Artù per raccontare quanto è avvenuto.  

 
22 Si parla qui di «apparizione letteraria», perché, come è risaputo, nel suo Perceval ou le conte du Graal, 
Chrétien rielaborò antiche leggende appartenenti al folklore celtico. Sulle fonti celtiche del Graal si ri-
manda a Marx (1952), Frappier (1977) e Loomis (1963). 
23 Nel corso del 1200, dopo la morte di Chrétien, attivo verso la fine del XII secolo, la storia del Graal 
è stata ripresa in quattro diverse continuazioni in versi. In prosa è il ciclo vulgato del Lancelot-Graal 
(databile tra il 1215 e il 1235) ad essere considerato una delle fonti più complete e importanti per la 
letteratura arturiana delle epoche successive. La Demanda del Santo Grial castigliana, derivata da una ver-
sione francese perduta, conservata nelle due edizioni anonime di Toledo (Juan de Villaquirán, 1515) e 
Sevilla (Juan Varela, 1535), costituisce, insieme al Tristán de Leonís, a El baladro del sabio Merlín e al Lanzarote 
de Lago, uno degli esemplari della serie dei testi arturiani in castigliano. 
24 Zambon (2023, 146) ricorda tuttavia che, già nel poema di Chrétien, il piatto/Graal contiene un’ostia 
(unico cibo di cui, da quindici anni, si nutre il Re Pescatore), e che il romanzo di Chrétien de Troyes 
inaugura già «una sistematica opera di cristianizzazione di queste leggende celtiche», perché «pur appa-
rendo nel corso di un fastoso banchetto […] il Graal contiene un’ostia e, se non è ancora il Santo Graal, 
è però già definito una “sainte choose”». «Benché la cristianizzazione del sostrato mitologico tenda ad 
accentuarsi nei testi successivi del “ciclo”, sfociando in quel vero e proprio “romanzo mistico” che è la 
Queste del Saint Graal, anche in essi continuano ad affiorare, qua e là, numerosi elementi non cristiani, 
che dimostrano come il poeta della Champagne non sia stato la sola fonte del mito e come la saldatura 
fra elementi celtici e cristiani abbia cominciato a prodursi già prima di lui» (ibid.). 
25 Sul ciclo medievale del Graal, si rimanda ancora Zambon (2023, 137-169). 
26 Il ciclo vulgato del Lancelot-Graal è costituito da l’Estoire del Saint Graal, il Merlin, il Lancelot, la Queste del 
Saint Graal e La Mort Artu. Il ciclo della Post-Vulgata, così chiamato per indicare la sua posteriorità 
rispetto a quello della Vulgata (come oggi è sostenuto dalla maggior parte della critica), si compone di: 
l’Estoire del Graal, l’Estoire de Merlin, e della Queste del Santo Graal. 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 211 

Il romanzo El rapto del santo Grial di Paloma Díaz-Mas può essere 

ritenuto, a tutti gli effetti, uno degli esiti più recenti e di maggiore forza 

«sovversiva» di quello che Zambon chiama «ciclo moderno» del Graal, che, 

riportato in auge nella seconda metà del XIX secolo dalla trilogia wagne-

riana di tema arturiano, si proietta sino ai nostri giorni in opere poetiche, 

narrative, teatrali e cinematografiche, sia a carattere serio che parodico27. 

Nella sua ripresa del Graal, Díaz-Mas non si rifà, infatti, alle ricreazioni del 

mito di impronta spiritualistica (prevalenti nel corso del suo itinerario nar-

rativo), ma trae ispirazione invece, come dichiarato esplicitamente, dalla 

sua fonte primigenia28, che interpreta da una prospettiva totalmente laica, 

irriverente e dissacrante29. D’altra parte, come dichiarerà in un’intervista 

rilasciata due anni dopo l’uscita de El rapto, dalla sua prospettiva «escribir 

sobre Medioevo es solo una forma irónica de escribir sobre actualidad» 

(Díaz-Mas, 1986, 21).  

In El rapto, come in altre riprese moderne del ciclo bretone30, il leg-

gendario universo arturiano mostra gli evidenti segni lasciati dal tempo sui 

 
27 Dopo la fortunata stagione medievale, è con i drammi musicali Richard Wagner (soprattutto con i 
suoi Lohengrin, 1850 e Parsifal, 1882) che, non solo il mito del Graal rinasce, ma vive un vero e proprio 
revival. Nel «ciclo moderno del Graal», Zambon (2023, 345-372) colloca e studia, a pieno titolo, due 
parodie romanzesche di area italiana: il Cavaliere inesistente (1959) di Italo Calvino e il Pendolo di Foucault 
(1988) di Umberto Eco. 
28 «La leyenda del rey Arturo y sus caballeros me había fascinado en mis años de estudiante, en gran 
medida gracias a una buena profesora de francés en la especialidad de Filología Románica, que estudié 
en la Universidad Complutense. Se llamaba Mercedes Rolland y, una vez acabada la licenciatura, nunca 
más volví a saber de ella; pero jamás le podré agradecer lo suficiente que me hiciese leer, en traducción 
al castellano, varias obras de Chrétien de Troyes, el poeta francés del siglo XII que perteneció a la corte 
de María de Francia y que escribió varias narraciones caballerescas en verso sobre la historia del Grial. 
Aunque mi novela no podía ser (¡qué más quisiera!) como las de Chrétien de Troyes. Para desarrollar la 
historia que quería contar, yo tenía que buscar un lenguaje y unos motivos literarios que hicieran la trama 
creíble y accesible para los lectores contemporáneos; es decir, a los lectores como yo. Los encontré en 
la literatura que mejor conocía y que más había leído. El bastidor sobre el que tejer la trama me lo 
ofrecieron, como ya he dicho, el mundo artúrico y caballeresco de la narrativa medieval, sobre todo del 
roman francés en verso» (Díaz-Mas, 2019, 12). 
29 Per la sua riscrittura dell’Erec et Enide di Chrétien, anche Manuel Vázquez Montalbán (2002) si richiama 

alla lettura del romanzo del poeta francese avvenuta durante i suoi anni universitari, cfr. Ros (2002). 
30 Si veda, in particolare, il Merlín e familia di Àlvaro Cunqueiro (2003, 18) dove un anziano Merlino e 
una Ginevra oramai «más bien gorda» si sono ritirati nelle immaginarie terre galiziane di Miranda, nel 
cuore della selva de Esmelle, vicino a Mondoñedo, riflesso della mitica Brocelandia. Sulla fortuna della 
letteratura arturiana in Spagna in epoca moderna e contemporanea si veda almeno Zarandona Fernán-
dez (2011-2012). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 212 

suoi personaggi e sul loro mondo: a dei cavalieri oramai entrados en años, 

Artú, un re anch’egli invecchiato e incline alla commozione –«[sus] ojos 

[eran] empañados de lágrimas: el rey era anciano y estas cosas le sucedían» 

(Díaz-Mas, 2014, 10)–, affida l’ultima e definitiva missione: quel Graal, die-

tro il quale avevano consumato la loro giovinezza è ora a portata di mano: 

cento fanciulle lo custodiscono nel castello di Acabarás in attesa che i «ca-

balleros de la Mesa Redonda fuesen a recogerlo» (Díaz-Mas, 2014, 11). 

Contro ogni aspettativa, la notizia del ritrovamento del Santo Vaso è, però, 

accolta senza entusiasmo, perché il suo rinvenimento sancirà anche la fine 

della civiltà eroica e il tramonto definitivo del tempo dell’avventura. «Nada 

hay más triste que no tener un ideal por el que luchar y una meta inalcan-

zable que perseguir» (Díaz-Mas, 2014, 26), confida Artú a Pelinor, il più 

giovane e coraggioso dei cavalieri della sua corte, al quale assegna, perciò, 

il compito di ostacolare i suoi compagni nella ricerca. La stessa Díaz-Mas 

pone l’accento sulla vena nostalgica che percorre tutto il racconto, rimar-

cando il carattere «disincantato» di questa sua ricreazione giovanile, nella 

quale il Graal non è più il simbolo di uno stato ineffabile legato all’espe-

rienza mistica di contemplazione del divino, quanto piuttosto la rappre-

sentazione di una quête interminabile che, proprio perché destinata al falli-

mento, innesca il perenne rinnovarsi del desiderio e della ricerca di verità:  
 

la historia está, de principio a fin, impregnada de una melancolía muy propia de 

nuestra época incierta e insatisfecha, muy contemporánea: la melancolía de los 

caballeros obligados por Arturo a ir en busca de un Santo Grial que por primera 

vez tienen al alcance de su mano, pero cuyo rescate supondrá el fin de su mundo, 

de los ideales por los que han luchado; la melancolía del propio Arturo que, 

consciente de la situación, manda a unos caballeros a rescatar el Gral y, a escon-

didas, a otros para que se lo impidan (Díaz-Mas, 2014, 13).  

 

El rapto si allontana dai suoi modelli31 anche attraverso il distanzia-

mento parodico che qui, come altrove, permette di far affiorare la rela-

zione esistente tra discorso e potere. Il finale, volto a rifunzionalizzare e, 

 
31 «Desvía de sus fuentes», scrive Macklin (2010, 188). 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 213 

implicitamente, denunciare, attraverso un processo di demistificazione, la 

lettura di un simbolo che si era andato caricando di significati vieppiù mi-

steriosi e occulti, non può esser più emblematico. Nell’epilogo del ro-

manzo i tre cavalieri ai quali Artù ha affidato la missione di riscattare il 

Graal (Lancillotto, Perceval e il Caballero de Morado, nome d’elezione 

dalla virgo bellatrix di Paloma Díaz-Mas), muoiono senza essere giunti alla 

meta. Su di loro ha la meglio un rozzo contadino, che –come il Sancho di 

Cervantes di fronte ai mulini a vento32–, vede il Graal per quello che è, non 

una reliquia, ma prosaicamente un «plato todo de oro [con] engastados[s] 

rubíes, zafiros y esmeraldas» (Díaz-Mas, 2014, 39). E spinto dal desiderio 

di assicurarsi sia il lauto bottino che di godere delle sue guardiane, rag-

giunge il Castillo de Acabarás, seduce e ingravida le cento vergini e, por-

tando con sé la Sacra Coppa –nascosta in un sacco di farina– e le sue cu-

stodi, parte per l’Oriente, «camino de Turquía […] hacia tierra de infieles», 

perché lì è ammessa la poligamia33, smentendo così ogni aspettativa di av-

vento di un nuovo messianesimo attribuito al ritrovamento del mitico re-

cipiente.  

Anche il motivo della «muchacha que se viste de hombre para ir a la 

guerra» (Díaz-Mas, 2019, 13) si carica in questa riscrittura arturiana di si-

 
32 La scrittrice dichiarò che l’opera di Cervantes costituisce una delle sue principali fonti d’ispirazione, 
cfr. Díaz-Mas (2003). 
33 L’episodio finale delle cento donzelle ingravidate dal Caballero de la Verde Oliva trae spunto da una 
canzone sefardita: «El embarazo de cien doncellas que custodian el Grial en el castillo de Acabarás se 
debe a que “alguna mala yerba debimos pisar en uno de nuestros paseos por la campiña, o tal vez 
bebimos de alguna fuente embrujada”: dos motivos folklóricos –el de la fuente fecundante y el de la 
hierba que deja embarazada a la mujer que la pisa– que aparecen en romances y canciones populares. 
La aparición del Caballero de la Verde Oliva “malo” y bestial ante las doncellas se inspira en una can-
cioncilla tradicional obscena de los sefardíes de Marruecos, el Paipero (deformación de Fray Pedro) en la 
que el personaje principal se presenta ante unas doncellas «con las manitas juntas y afuera el cordón» y 
ellas lo acogen entusiasmadas: «con peso de plata / pesáronselo. / Más de veinte arrobas / en el peso 
dio» hasta que al final acaban «ciento veinte cunas / en un corredor» (Díaz-Mas, 2019, 12). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 214 

gnificati inediti e dirompenti. In una prosa connotata da un’ampia interte-

stualità con citazioni quasi letterali delle fonti usate34, «ecos de una litera-

tura […] muy mía […] la que estaba leyendo con fruición mientras escribía 

el libro» (Díaz-Mas, 2019, 13), la ripresa del tema La doncella guerrera è con-

dotta in El Rapto sul doppio binario dell’omaggio al Romancero –genere pre-

diletto dalla scrittrice negli anni della sua formazione e poi divenuto uno 

dei suoi principali campi di studio35–, e della contraffazione parodica, fo-

calizzata anche da una prospettiva femminile, se non femminista36. In Pa-

loma Díaz-Mas, infatti, il motivo della giovane fanciulla –come nel folklore 

la più piccola di sette sorelle– che si offre al vecchio padre, al posto di quel 

figlio maschio di cui egli lamenta la mancanza, per andare alla ricerca del 

Graal, non solo elude il più consueto happy end (nella maggior parte dei 

romances, come si è già detto, l’ordine patriarcale è ristabilito con il matri-

monio finale tra la doncella e il principe37), ma è chiaramente inquadrato 

all’interno di un sistema di coercizione sessuale e di intimazione psicolo-

gica, antesignano delle più recenti acquisizioni sul rapporto tra abusi di 

 
34 Al punto che i primi editori ai quali il romanzo fu proposto accusarono la scrittrice di plagio, cfr. 
Macklin, (2010, 180). Già in Tras las huellas de Artorius, breve romanzo costruito intorno alla figura di un 
misterioso Artoire des Nymes o Artoire le Sage, scrittore provenzale del XII secolo e autore di una 
Conversión y penitencia de San Florio el ermitaño, lo scrittura di Paloma Díaz-Mas aveva dimostrato una spic-
cata propensione a presentarsi come un mosaico di fonti, vere ed apocrife, tendenza consapevolmente 
avocata come scelta stilistica e tematica: «Yo creo que cada vez escribimos más sobre literatura. Me 
parece más literario y más interesante plantearme la escritura como una creación intelectual, más que 
como un trozo de mi vida» (la citazione è indiretta, si veda Zomeño, 2002, 428). 
35 Come è noto, Paloma Díaz-Mas, oggi membro della Real Académia Española, è stata docente di 
letteratura spagnola e sefardita presso l’Università del País Vasco. Del 1994 è la sua edizione del Roman-
cero per la casa editrice Crítica, che presenta una selezione di cento romances, tra cui quello de La doncella 
guerrera [n. 92], di cui riporta la versione di Juan Menéndez Pidal e la cui fortuna documenta profusa-
mente nelle note di commento al testo (Romancero, 359-361). La stessa scrittrice dichiara che in El rapto 
«hay elementos del lenguaje y una serie de temas y motivos que provienen del romancero hispánico y 
de la poesía popular de transmisión oral, que ya me fascinaron en mi época de estudiante y que luego se 
han convertido en uno de mis principales temas de investigación», cfr. Díaz-Mas (2019, 12). 
36 Paloma Díaz-Mas ha preso le distanze dalla possibilità di essere considerata una scrittrice femminista, 
tuttavia è indubbio che la critica del modello culturale della società patriarcale e la denuncia della discri-
minazione e della violenza di genere percorre l’intera sua opera, senza diventarne, però, tema esclusivo 
o unica matrice ideologica, sul punto si veda Zomeño (2002). 
37  Come ricorda la stessa Díaz-Mas alcune versioni del romance terminano, invece, con la «huida de la 
doncella y su reintegración al hogar familiar» (Romancero, 361, n. 53). 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 215 

potere, sopraffazione e violenza sessuale. Infatti, dopo una breve scher-

maglia con il re, nella quale Artú si oppone alla proposta della doncella di 

unirsi agli altri due cavalieri nella missione di «recuperar el Grial» (Díaz-

Mas, 2014, 11), il permesso è accordato sub condicione: il re la farà cavaliere 

e le concederà di andare se lei accetterà, in un linguaggio dalle connota-

zioni erotiche del tutto esplicite, di «mettere» nel proprio «fodero» la sua 

«spada».  
 

—Doncella, lo que dices no me parece bien […] Pero ea, no discutamos más. 

Te armaré caballero si eres capaz de meter mi espada en tu vaina. Si así lo haces, 

podrás marchar en busca del Grial; mas si no lo consigues, hemos de verte todos 

profesar en un convento de monjas.  

Mucho se entristeció la doncella por su amigo, el valiente Pelinor, que tenía amor 

con ella [...], pero ya se había comprometido con el rey ante toda la corte y no 

podía volverse atrás (Díaz-Mas, 2014, 16).  

 

Al gesto di sottomissione della fanciulla corrisponderà, però, in 

chiave militante, la scelta dei colori e del blasone che adotterà nell’atto 

della sua investitura. Con una simbologia immediatamente evidente 

nell’ambito del movimento delle donne, infatti, la doncella sceglierà come 

insegna la mano con il pugno chiuso su sfondo viola, colore che tornerà 

anche in uno dei suoi nomi cavallereschi: il Cavaliere Viola (de Morado).  
 

Y el rey quedó satisfecho de la prueba a la que había sometido a la doncella y le 

dijo: —Tu irás por el camino en busca del Grial. Pero elige ahora tus colores y 

tus armas, pues no está bien que un caballero salga al campo sin ellas. 

—Señor, vestiré de morado vestiré de morado y mi pendón será de morado con 

un espejo de Venus y en su interior un puño cerrado sobre el pomo de la espada 

(Díaz-Mas, 2014, 17).  

 

Nello scontro finale tra la doncella «vestida de morado» e il suo Peli-

nor, la riscrittura del romance della doncella guerrera in chiave allusivamente 

femminista, aggiunge al tema del ricatto (sessuale), anche l’omicidio di ge-

nere, quando Pelinor constata che la fanciulla, che a lui si presenta come il 

Caballero de Santa Águeda (la martire considerata protettrice delle donne), 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 216 

non è vergine. Il passo, intenzionalmente costruito intorno alla duplice 

valenza dello scontro marziale e dell’abuso sessuale, appare assai esplicito:  
 

Siete veces porfiaron el valiente Pelinor y el caballero de Santa Águeda en pare-

cidos términos y en el cabo de las ocho Pelinor, airado, hincó su firme en el 

vientre de su vencido enemigo, que no podía defenderse. La espada entró bien, 

hasta la empuñadura, tan fácilmente como si se introdujera en la vaina. Pero no 

sangró la carne porque una vez el caballero había envainado la espada de Arturo, 

y habían manado de su vientre unas gotas de sangre [...]. Pelinor hizo entrar su 

espada en la herida no una sino varias veces, y cuando hubo terminado, se alzó, 

se reafirmó las ropas y degolló al caballero con la misma espada (Díaz-Mas, 2014, 

69).  

 

 

3.2. Rosa Montero e la virgo bellatrix Leola: «es una desgracia ser mujer y estar 
sola en tiempos de violencia». 

 

In una postilla-epilogo del suo romanzo, dal titolo Unas consideraciones 

finales (Montero, 2015, 585-588), anche Rosa Montero avverte la necessità 

di illustrare la genesi del suo romanzo Historia del Rey Transparente, e, anche 

in questo caso come in quello di Paloma Díaz-Mas, l’opera può inquadrarsi 

in quel diffuso «medievalismo», più volte riconosciuto come una tendenza 

del romanzo post-moderno, che coniuga la «metaficción historiográfica»38 

con una marcata intertestualità. Gli ipotesti esplicitamente dichiarati dalla 

Montero vanno ancora da «los bello textos de Chrétien de Troyes», ai clas-

sici arturiani di epoca moderna («Los hechos del rey Arturo y sus nobles caballeros 

de John Steinbeck»39), a «El hombre medieval de Jacques Le Goff» (Montero, 

 
38 L’espressione «metaficción historiográfica», ricordata da Díaz-Mas (2006, 38) come sottogenere nar-
rativo nel quale si può inquadrare parte della sua produzione, è estensibile anche a questo romanzo di 
Rosa Montero. La ripresa del romanzo storico, anche in chiave neoarturiana, a partire dagli anni Ottanta 
del Novecento nasce in Spagna come ben sintetizza Alfonso García (2002, 239), che ne studia la fortuna 
soprattutto nella scrittura femminile, dalla volontà di «rescatar la fábula y la narratividad», dopo l’esau-
rimento della fase del romanzo sperimentale. Per una sintesi sul romanzo storico della democrazia si 
rimanda a Gullón (2000). 
39 The Acts of King Arthur and His Noble Knights (Le gesta di re Artù e dei suoi nobili cavalieri) di John Steinbeck 
(1977), riscrittura, rimasta incompiuta, di Le Morte d’Arthur di Thomas Malory, ha costituito e costituisce 
tuttora, per molti giovani lettori, il primo accostamento alla mitologia arturiana.  



 
 

Elisabetta Sarmati 

 217 

2015, 586 e 588): «Historia del Rey Transparente nació de mi pasión por el 

mundo medieval. No es que decidiera hacer una novela histórica sobre el 

siglo XII y luego me documentara sobre ello, sino que la novela surgió 

espontáneamente de una inmersión previa en el tema, de mi afición como 

lectora por esa época de nuestro pasado» (Montero, 2015, 585).  

 Nella Historia della Montero la trasformazione della quindicenne 

Leola in un rude guerriero è processo tanto ineludibile quanto sofferto. 

Leola, protagonista e voce narrante del romanzo, costretta ad abbando-

nare le sue terre devastate dall'avido e violento signore di Albuny e a vagare 

nella desolata campagna francese sconvolta dalle guerre di religione, si tra-

muta in fille-soldat come atto necessario per non soccombere alla brutalità 

dei tempi («es una desgracia ser mujer y estar sola en tiempos de violencia», 

Montero, 2015, 26). Attraverso la sua voce di narratrice, infatti, Leola si 

trattiene minuziosamente, con toni macabri e luttuosi, dapprima sulla de-

scrizione ripulsiva della spoliazione dell’anonimo guerriero caduto in bat-

taglia:  
 

Rebusco durante un rato intentando respirar lo menos posible, y al cabo encuen-

tro un cuerpo que parece ser de mi tamaño y cuya armadura se halla en buen 

estado. Tiene el yelmo hendido por un tajo que le parte la cara hasta la mejilla; 

el corte es de una negrura tenebrosa bajo la luz lunar, un fulgor de seca oscuridad 

que ocupa todo el lado izquierdo de su rostro, el lugar donde antaño existió un 

ojo. El otro lado es suave y delicado bajo los tiznones de la sangre: es un guerrero 

muy joven. Con pulso tembloroso le desato el cinturón de caballero, del que 

todavía penden la daga y el hacha de guerra, e intento abrirle los dedos engarfia-

dos para liberar la espada de su mano. Tardo muchísimo. Aún me demoro más 

para sacarle la desgarrada sobreveste, bordada con pequeños tréboles azules so-

bre un fondo amarillo. No sabía que me iba a costar tanto trabajo desnudarle: el 

cuerpo está rígido, encogido sobre sí mismo, petrificado en la postura de un niño 

que duerme. Le arranco las manoplas, las espuelas, las botas de cuero y las bra-

foneras que cubren sus piernas. Tengo que estirar sus brazos con un sordo chas-

quido para poder extraer la larga camiseta de malla. Desato las lazadas de su 

almilla acolchada y se la quito. Por la camisa abierta se entrevé su pecho blanco 

y suave, carente de vello, cruzado por los oscuros verdugones de los golpes. No 

puedo aprovechar el casco ni el almófar de malla que protegen su cuello y su 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 218 

cabeza porque están partidos por el tajo y sus rebordes se han hundido en el 

cráneo. Busco a mi alrededor y encuentro otro cadáver al que le falta un brazo, 

pero que conserva el yelmo intacto: es un hombre barbudo de ojos desorbitados. 

Le pelo la cabeza como quien pela una naranja, mientras intento mirar para otro 

lado. Recojo mi botín venciendo las arcadas y salgo del campo de batalla a trom-

picones, corriendo y tropezando, tambaleándome bajo el peso de mi carga (Mon-

tero, 2015, 24).  

 

Poi sulla difficile operazione di vestizione del neo-cavaliere Leo in 

cui Leola si tramuterà, cambiando di identità in un lento e travagliato pro-

cesso di masculinización.  
 

Me detengo en el pequeño pedazo de tierra pedregosa que hace unas horas araba 

con mi hermano y comienzo a vestirme. Las medias de malla, las botas, que me 

vienen un poco grandes y que aun así son un tormento para mis pies desacos-

tumbrados al encierro; el gambax acolchado, que coloco encima de mi camisa; 

la pesada loriga metálica, larga hasta las rodillas; la sucia cota de armas con sus 

bordados heráldicos de tréboles. Me ciño el cinturón y encajo la espada en su 

vaina labrada. Lo cual es muy difícil, porque la espada es grande y la vaina es 

estrecha. Saco la daga del cinto y me corto los cabellos a la altura de la nuca: mi 

hermosa y larga melena se enrosca en el suelo como un animalejo malherido. 

Con cierta repugnancia, me ajusto la cofia de tela que le he quitado al barbudo, 

y luego introduzco mi cabeza por el largo y frío tubo del almófar. Después me 

calo el yelmo, que me queda holgado, y meto las manos en los guanteletes. Ya 

está. Ahora soy en todo semejante a un caballero. Avanzo unos pasos, la espada 

se me enreda entre las piernas y casi doy de bruces. Recoloco el cinturón inten-

tando dejar la zancada libre y suspiro para disolver la opresión de mi pecho: 

cuesta respirar con tanto metal encima. La cota de malla tira de mi cuerpo hacia 

la tierra, como si llevara sobre mis hombros todo el peso del cielo. Por fortuna 

soy fuerte, por fortuna soy alta: será más fácil que mi impostura triunfe (Mon-

tero, 2015, 26).  

 

«Impostura» definisce, dunque, la doncella divenuta guerrero il suo ca-

muffamento che, però, non sarà definitivo, ma che alternerà con il ritorno 

agli abiti femminili, secondo la necessità del momento. In questo senso, 

facendo leva sull’instabilità identitaria della protagonista, è stato possibile 

affermare che il romanzo «ofrece una clave para vivir, un modelo de cómo 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 219 

enfrentar la vida en situaciones límite para sobrevivir e ir más allá de opo-

siciones binarias» (Osorio, 2008, 343). Ma se l’adattamento alla nuova 

espressione di genere è vissuta con riluttanza –Leola, infatti, all’interno 

dell’armatura si sente come un «terrible gusano en capullo de hierro» 

(Montero, 2015, 24-26), e gravosa e impacciata è la percezione del suo 

passo: «rechino al caminar y todo me pesa» (Montero, 2015, 27)–, il ritorno 

agli abiti femminili è avvertito, invece, con gioiosa esultanza: «he quitado 

las ventas que oprimen y esconden mis pechos […] la blusa es bastante 

fina y bonita y el traje, de color verde oscuro, lleva cordones de cuero que 

ajustan el corpiño [...]. Siento una alegría irrefrenable, un aturdimiento se-

mejante a la embriaguez del vino» (Montero, 2015, 287-288).  

 Il «ritorno all’ordine naturale», inteso come una «reversión de lo ma-

sculino a lo femenino» presente nell’epilogo del racconto tradizionale (con 

l’adesione ai ruoli di genere che ne consegue) (Alsina Lee, 2022, 41), nella 

Historia elude ogni soluzione patriarcale. Non ci sarà per Leola alcuna agni-

zione finale, né alcun matrimonio risolutivo. Insieme a Nyneve, la fata Ni-

viana o Viviana della tradizione arturiana, archetipo lì della femme fatale e 

qui, invece, del vincolo di una «sorellanza» (sisterhood) che fortifica le donne 

nel loro cammino di emancipazione40, Leo (alias Leola) riesce a sconfiggere 

i nemici più temibili, arrivando a combattere a fianco dei Catari, accusati 

di eresia e assediati per dieci mesi a Montségur dai crociati del Papa. In un 

finale anti-consolatorio, di fronte all'impossibilità di salvarsi dall’assedio 

dei crociati, Leola, che durante i suoi lunghi pellegrinaggi ha scritto la cro-

naca della sua vita, si dispone ad assumere il magico elisir che Nyneve –

sua mentore, comprimaria, aiutante e suo scudiere–, le offre, e che le por-

terà entrambe nella favolosa isola di Avalon o, forse, verso una dolce 

 
40 Da un punto di vista ipotestuale, la Historia del Rey Transparente è anche una rilettura di genere della 
leggenda di Merlino e della fata Niviana/Viviana (Nyneve nel romanzo) e del mito di Avalon. Se se-
condo la versione del Lancelot-Graal, Merlino, per ottenere l'amore di Niviana, le insegna i suoi segreti 
magici e lei, approfittando della nuova conoscenza, lo seppellisce definitivamente in una grotta, nel 
romanzo di Rosa Montero la leggenda è narrata dal punto di vista della fata, in chiave chiaramente 
antipatriarcale: «Ni Myrddin construyó la cueva ni yo le encerré dentro de una montaña. Pero hay algo 
de verdad en todo ello, porque él sí que quería atraparme en su cariño. Quería enterrar mi juventud en 
ese oscuro subterráneo de su amor de viejo. Por eso me marché», cfr. Montero (2015, p. 271). 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 220 

morte: «Destapó el pomo. Por la estancia se esparció un extraño olor a 

violetas y a fuego de encina. Se llevó la panzuda botella a la boca, dando 

un pequeño trago. [...] Volvió a cerrar el frasco y me lo dio. [...] Después 

se durmió, o se murió, o se fue» (Montero, 2015, 562). 

Nella lunga e articolata tradizione del motivo della fanciulla-guer-

riero, la cui fortuna ha attraversato tutti i generi letterari e la cui genesi si 

perde nella sfera del mito, le moderne riscritture di Díaz-Mas e Rosa Mon-

tero permettono non solo di insistere sulla persistenza narrativa di questo 

personaggio, ma anche di ritrovare nelle sue ultime traslazioni narrative la 

capacità di veicolare temi e significati di grande attualità. Dal rapporto tra 

potere e molestie sessuali, alla sorellanza, al fine vita, queste riprese disto-

piche della materia cavalleresca moderna, fra sopravvivenza e rovescia-

mento, trasformano l’immaginario cavalleresco in una grande metafora del 

mondo d’oggi. Come ha ben scritto Davide Savio (2020, 9-10), in un suo 

studio sulla fortuna del cavalleresco nella narrativa italiana contemporanea: 

«Gli ipertesti cavallereschi moderni perdono gran parte del loro significato 

se vengono ridotti […] a meri divertissement. Importa invece riconoscere che 

queste opere sono prese di posizione, tentativi di agire sul presente: sul 

pubblico, dunque, sulla società, prima che sulla letteratura». Lungi, quindi, 

dal voler rappresentare mondi favolistici in scritture di pura evasione, la 

narrativa neo-arturiana, e più in generale, la ripresa dell’immaginario caval-

leresco a cavallo tra i secoli XX e XXI (con il suo apparato di topoi e motivi 

ricorrenti), si fa cartina di tornasole dei dilemmi e delle contraddizioni del 

mondo contemporaneo.  

 

 

 

 

§ 
 

 

 



 
 

Elisabetta Sarmati 

 221 

Bibliografía citada 

 

 

Alfonso García, Mª del Carmen, «Escribir novela histórica y ser mujer: El 

ejemplo de La cajita de lágrimas, de Ángeles de Irisarri», in Tramas postmo-

dernas: voces literarias para una década (1990–2000), Oviedo, Universidad 

de Oviedo, 2002, pp. 239-270. 

Alsina Lee, Mauricio Adrián, «“Las sayas no te impiden hacer lo que 

deseas”: performativity and migration in La Historia del Rey Transpa-

rente by Rosa Montero», 16/1 (2022), pp. 38-47. 

Calvino, Italo, Fiabe italiane raccolte dalla tradizione popolare durante gli ultimi 

cento anni e trascritte in lingua dai vari dialetti, Milano, Mondadori, 2020. 

Camarena, Julio; Chevalier, Maxime, Catálogo tipológico del cuento folklórico es-

pañol. Cuentos maravillosos, Madrid, Gredos, 1995, pp. 431-435. 

Cátedra, Pedro M.; Rojo Vega, Anastasio, Bibliotecas y lecturas de mujeres. Siglo 

XVI, Salamanca, Instituto de Historia del Libros y de la Lectura, 

2004, pp. 69-108. 

Cunqueiro, Álvaro, Merlín y familia (1ª ed. in galego Vigo, Galaxia, 1955, tr. 

in castigliano dello stesso autore, Barcelona, Alfredo Herrero Ro-

mero, 1957), Madrid, El País, 2003. 

Del Bosque, Alejandro, «El público femenino de los libros de caballerías 

en España. Siglo XVI», Humanitas. Letras, 40-41 (2014), pp. 89-121. 

Delpech François, «La doncella guerrera: chançons, contes, rituels», in, 

Formas breves del relato (Coloquio Casa de Velázquez-Departamento de Lite-

ratura Espanola de la Universidad de Zaragoza, Madrid, febrero de l985), ed. 

Aurora Egido e Yves-René Fonquerne, Madrid, Universidad de Za-

ragoza - Casa de Velázquez, 1986, pp. 57-86. 

Demattè, Claudia; Tomasi, Giulia (dir.), MeMoRam, Università di Trento, 

2023. URL: <https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/> 

(cons. 30/05/2025). 

Díaz-Mas, Paloma, «Entrevista», El País, 29.05.1986, p. 21. 

https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 222 

—, «Me especialicé en literatura sefardí por casualidad», 2003. URL: 

<https://interaulas.org/hemeroteca/paloma-diaz-mas/>. 

—, «Cómo se escribe una novela histórica (o dos)», in Reflexiones sobre la 

novela histórica, ed. José Jurado, Cádiz, Fundación Fernando Quiño-

nes, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Cádiz, 2006, pp. 

37-49. 

—, El rapto del Santo Grial, Barcelona, Anagrama, 2014.  

—, «Cómo y por qué escribir una novela artúrica contemporánea: El rapto 

del Santo Grial», in Magia, brujería, Inquisición, ed. Antonio Huertas Mo-

rales, 2019, pp. 9-14. URL: <http://parnaseo.uv.es/AulaMedie-

val/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-

Mas.pdf> (cons. 25/05/2025). 

Don Cristalián de España = Bernal, Beatriz, Historia de los invictos y magnánimos 

caballeros don Cristalián de España, Príncipe de Trapisonda, y del Infante Lu-

cescanio su hermano, hijos del famosísimo Emperador Lindedel de Trapisonda, 

ed. Sidney Stuart Park, Temple, University Microfilms International, 

Ann Arbor, 1981. 

Espinosa, Aurelio M., Cuentos populares recogidos de la tradición oral de España, 

Madrid, CSIC, vol. I, 1946. 

Frappier, Jean, «Le Graal et la chevalerie», in Id., Autour du Graal, Droz, Ge-

nève, 1977, pp. 101-114. 

Gagliardi, Donatella, «Quid puellae cum armis?» Una aproximación a Doña Bea-

triz Bernal y a su Cristalián de España, tesi dottorale inedita, diretta 

da Alberto Varvaro e Luis Alberto Blecua Perdices, Universitat 

Autònoma de Barcelona, 2004. 

—, Urdiendo ficciones. Beatriz Bernal, autora de caballerías en la España del siglo 

XVI, Zaragoza, Prensas Universitarias, 2011. 

García Surrallés, Carmen, «La doncella que fue a la guerra: romance y cuento», 

Tavira: Revista electrónica de formación de profesorado en comunicación lingüís-

tica y literaria,  6 (1989), pp. 5-20. 

Gullón, Germán, «La novela histórica. Ficción para convivir», Ínsula. Re-

vista de letras y ciencias humanas, 641 (2000), pp. 3-5. 

https://interaulas.org/hemeroteca/paloma-diaz-mas/
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf


 
 

Elisabetta Sarmati 

 223 

Il libro viola = Il libro viola della fiaba, mostri buoni e cattivi, morti riconoscenti, la 

morte, il diavolo, lupi, orchi e draghi, ed. Francesca Lazzarato, Roma, Edi-

tori Riuniti, 1988.  

La Demanda del Santo Grial = La Demanda del Santo Grial, ed. José Ramón 

Trujillo, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 2017. 

Lida, Mª Rosa, El cuento popular y otros ensayos, Buenos Aires, Losada, 1976. 

Loomis, Roger Sherman, The Grail, from Celtic Myth to Christian Symbol, Co-

lumbia University Press, 1963. 

Lucía Megías, José Manuel, «Catálogo descriptivo de libros de caballerías 

hispánicos. XI. El último libro de caballerías castellano Quinta parte 

de Espejos de Príncipe y Caballeros», Nueva Revista de Filología Hispánica, , 

2, 1998, pp. 309-356. 

Macklin, John J., «El medievalismo en un mundo posmoderno: Arthur the 

King (2003), de Allan Massie y El rapto del Santo Grial (1984), de Pa-

loma Díaz-Mas», Archivum: Revista de la Facultad de Filosofía y Letras, 60 

(2010), pp. 171-198. URL: <https://reunido.uniovi.es/in-

dex.php/RFF/article/view/9333/9170> (cons. 25/05/2025). 

Mañero Lozano, David (dir./ed.), Corpus de Literatura Oral (2° ed.), Jaén, 

Editorial de la Universidad de Jaén, 2019. URL: <https://corpusde-

literaturaoral.ujaen.es/> (cons. 25/05/2025). 

Marín Pina, Mª Carmen, «Aproximación al tema de la virgo bellatrix en los 

libros de caballerías españoles», Criticón, 45 (1989), pp. 81-94. 

—, «La mujer y los libros de caballerías: notas para el estudio de la recep-

ción del género caballeresco entre el público femenino», Revista de 

literatura medieval, 3 (1991), pp. 129-148. 

Marx, Jean, La légende arthurienne et le Graal, Paris, Presses Universitaires de 

France, 1952. 

Menéndez Pidal, Marcelino, Antología de poetas líricos castellanos, vol. IX delle 

Obras completas, Santander, CSIC, Aldus, 1944-1945. 

Menéndez Pidal, Marcelino, Flor nueva de romances viejos, Madrid, Espasa 

Calpe, 1980. 

https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/9333/9170
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/9333/9170
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 224 

Mérida Jiménez, Rafael Manuel, «El medievalismo fértil de Paloma Díaz-

Mas», Lectora: revista de dones i textualitat, 7 (2001), pp. 127-133. URL: 

<https://revistes.ub.edu/index.php/lectora/article/view/7026> 

(cons. 25/05/2025). 

Montero, Rosa, Historia del Rey Transparente, Barcelona, Debolsillo, 2015. 

Nerucci, Gherardo, Sessanta novelle popolari montalesi, Firenze, Successori Le 

Monnier, 1880 [ora Milano, BUR, 1977]. 

Osorio, Myriam, «Sexo y género en Historia del rey transparente de Rosa Mon-

tero», CiberLetras: revista de crítica literaria y de cultura, 19 (2008), pp. 323-

352. URL: <https://www.lehman.edu/academics/arts-humani-

ties/languages-literatures/ciberletras/past-issues/> (cons. 

30/05/2025). 

Pardo Bazán, Emilia, «El Santo Grial», in Id., Obras Completas, Madrid, 

Aguilar, 1963, pp. 1212-1303. 

Piera, Montserrat, «Minerva y la reformulación de la masculinidad en Cris-

talián de España de Beatriz Bernal», Tirant, 13 (2010), pp. 73-88. DOI: 

<https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413> (cons. 30/05/2025). 

Platir = Platir,  ed. Mª Carmen Marín Pina, Alcalá de Henares, Centro de 

Estudios Cervantinos, 1997. 

Primaleón = Vázquez Francisco, Primaleón, ed. Mª Carmen Marín Pina, Al-

calá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1998. 

Riosalido, Patricia, Las novelas históricas posmodernas de los ochenta y el problema 

de la Historia, Tesis doctoral dirigida por Margarita Almela Boix, 

UNED, Universidad Nacional de Educación a Distancia (España), 

2014. URL: <http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filolo-

gia-Priosalido/Documento.pdf> (cons. 5/06/2025). 

Romancero = Romancero, ed. Paloma Díaz-Mas, estudio preliminar de Sa-

muel G. Armistead, Barcelona, Crítica, 1994, 

Ros, Tito, «Las relaciones de pareja en clave de leyenda artúrica», El Mundo, 

19.03.2002. URL: <https://www.vespito.net/mvm/erec3.html> 

(cons. 5/06/2025).  

https://revistes.ub.edu/index.php/lectora/article/view/7026
https://www.lehman.edu/academics/arts-humanities/languages-literatures/ciberletras/past-issues/
https://www.lehman.edu/academics/arts-humanities/languages-literatures/ciberletras/past-issues/
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filologia-Priosalido/Documento.pdf
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filologia-Priosalido/Documento.pdf
https://www.vespito.net/mvm/erec3.html


 
 

Elisabetta Sarmati 

 225 

Sarmati, Elisabetta, «Para una aproximación a las reescrituras modernas 

(siglos XIX-XX) de los libros de caballerías castellanos y del Quijote. 

El portal AmadíssigloXX», Historias Fingidas, 9 (2021), pp. 231-258. 

DOI: <https://doi.org/10.13136/2284-2667/1094> (cons. 

30/05/2025). 

— (dir.), AmadíssigloXX, Università di Roma La Sapienza, 2023. URL: 

<https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/> (cons. 

30/05/2025). 

—, «Introduzione», Orillas. Rivista d’Ispanistica, volume monografico I libri 

di cavalleria, il Quijote e il romanzo moderno: riscritture e strumenti digitali, 

13 (2024), pp. I-V. URL: <https://www.orillas.net/orillas/in-

dex.php/orillas/article/view/642/596> (cons. 30/05/2025). 

—, «Riprese e trasfigurazioni del paradigma cavalleresco (e chisciottesco) 

in epoca contemporanea», Orillas. Rivista d’Ispanistica, 13 (2023), pp. 

455-484. URL: <https://www.orillas.net/orillas/index.php/oril-

las/article/view/540/467> (cons. 30/05/2025). 

Savio, Davide, Il mondo si legge all’incontrario: la materia cavalleresca nel Novecento, 

Novara, Interlinea, 2020. 

Steinbeck, John, Le gesta di re Artù e dei suoi nobili cavalieri, Milano, Rizzoli, 

1977. 

Thompson, Stith 1960, Motif-Index of Folk-Literature: A Classification of Nar-

rative Elements in Folk-Tales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, 

Exempla, Fabliaux, Jest-Books, and Local Legends, Indiana, University 

Press, 6 vols., 1960. 

Uther, Hans-Jörg, The Types of International Folktales. A Classification and Bib-

liography, vol. I, Animal Tales, Tales of Magic, Religious Tales and Realistic 

Tales, Helsinki, Academia Scientiarum Fennica, 2011. 

Vasvári, Louise O., «Queering the donçella guerrera», Calíope, 12/2, 2006, pp. 

93-117. 

Vázquez Montalbán, Manuel, Erec y Enide, Barcelona, Debolsillo, 2002. 

Zambon, Francesco, Introduzione, in Robert de Boron, Il libro del Graal, Mi-

lano, Adelphi, 2005, pp.13-43.  

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1094
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/642/596
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/642/596
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/540/467
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/540/467


Historias Fingidas, 13 (2025) – Monográfica 

 

 226 

—, Metamorfosi del Graal, Roma, Carocci, 2023. 

Zarandona Fernández, Juan Miguel, La literatura artúrica contemporánea espa-

ñola: desde Tennyson hasta nuestros días, Saarbrücken, Editorial Acadé-

mica Española, 2011-2012. 

Zomeño, Fuencisla, «Feminism and Postmodernism in Paloma Díaz-

Mas's The World According to Valdés and In Search of a Portrait», Studies 

in 20th Century Literature, 26, 2, 2002, pp. 426-444. 



 

Walter José Carrizo, «Enanos, amor y coyuntura social en los libros de caballerías castellanos: reflexiones 
en torno a un capítulo del Primaleón (1512)», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 227-260.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1641 - ISSN: 2284-2667. 

 
 227 

Enanos, amor y coyuntura social en los 
libros de caballerías castellanos:  

reflexiones en torno a un capítulo del Primaleón (1512) 
  

Walter José Carrizo* 
(Universidad Nacional de San Juan/Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas - CONICET) 
 

Abstract 
 

Los enanos son presencias comunes en los libros de caballerías castellanos (ss. XVI-XVII). Sin embargo, 
no han sido tan estudiados como otros tipos de personajes portentosos de este género literario, por lo 
que muchas de sus facetas aún no han sido lo suficientemente investigadas. En este sentido, el capítulo 
xxviii del Primaleón (1512) brinda una buena oportunidad para explorar dos de ellas: su capacidad para 
protagonizar situaciones amorosas, en vez de ejercer solo como intermediarios entre enamorados, y la 
posible influencia de la realidad pública y privada de los enanos corteses de la península ibérica en esta 
forma de literatura. 
Palabras clave: libros de caballerías castellanos, Primaleón, enanos, amor, coyuntura social. 
 
 
Dwarves are common presences in the Spanish romances of chivalry (16th-17th centuries). However, 
they have not been as well studied as other types of prodigious characters in this literary genre, therefore 
many of their facets have not yet been sufficiently investigated. In this sense, chapter xxviii of Primaleón 
(1512) provides a good opportunity to explore two of them: their ability to star in love situations, instead 
of only acting as intermediaries between lovers, and the possible influence of the public and private 
reality of the courtly dwarfs of the Iberian Peninsula on this form of literature. 
Key words: Spanish romances of chivalry, Primaleón, dwarves, love, social situation. 

 
 
 
 

§ 
 
 
 

 
* Cabe agradecer las más que oportunas aportaciones del Dr. Axayácatl Campos García Rojas (UNAM), 
del Dr. Alejandro José de Oto (CONICET/UNSJ) y de la Dra. Carina Alejandra Zubillaga (CONI-
CET/UBA). Sus sugerencias de corrección, comentarios y recomendaciones contribuyeron, de una ma-
nera significativa, a mejorar la calidad inicial de este trabajo. 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1641


Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 228 

En el género literario de los libros de caballerías castellanos (ss. XVI-

XVII), el enano, a pesar de ocupar el rol de personaje secundario, consti-

tuye una pieza portentosa tan insustituible como la representada por el 

gigante, el cual, al igual que aquel, puede ser considerado, dentro de la 

generalidad de la tradición literaria caballeresca, como un «mueble indis-

pensable» (Márquez Villanueva, 1973, 301). Sin embargo, mientras que los 

jayanes pueden jactarse de haber sido objeto de toda una panoplia de es-

tudios1, los enanos, por el contrario, apenas han sido cubiertos académi-

camente2. Tal situación se debe, probablemente, a que estos últimos no 

cuentan con el número ni la multiplicidad de caracterizaciones con las que 

sí cuentan las entidades antropomórficas que hacen gala de una estatura 

exorbitada. Sin embargo, dicha circunstancia no significa que los enanos 

adolezcan de la falta de dimensiones de sentido significativas. Por el con-

trario, exhiben varias aristas muy complejas, las cuales, por consiguiente, 

ameritan ser exploradas. Entre estas, pueden contarse su vinculación con 

el amor y su probable correspondencia con los hombres pequeños de 

carne y hueso que formaban parte de los séquitos de monarcas y grandes 

nobles peninsulares, tanto de la época de los Austrias como de siglos pre-

vios. Justamente, en el presente artículo buscamos explorar estos dos as-

pectos a través de un estudio de caso, para ser más concretos, de un exa-

men de los personajes y situaciones involucrados en el capítulo xxviii del 

segundo libro del ciclo de los palmerines: el Primaleón (1512), obra cuya 

autoría aún permanece ignota3 y que disfrutó de un considerable éxito y 

 
1 Ciertamente, los gigantes son la categoría monstruosa que más atención ha concitado entre los estu-
diosos de esta forma de literatura. Entre los variopintos textos que los abordan, cabe mencionar a Lucía 
Megías (2004, 235-258), Martín Romero (2005, 1105-1121 y 2006, 1-31), Campos García Rojas (2009, 
999-1008), Gutiérrez Padilla (2012, 89-98 y 2015, 659-671), Demattè (2013, 191-212) y Coduras Bruna 
(2014, 105-120), entre otros. 
2 Hasta la fecha, los únicos trabajos en los que se analizan estos personajes, ya sea en su completitud o 
de manera parcial, son Lucía Megías y Sales Dasí (2002, 9-24), Bueno Serrano (2005, 442-452), Flores 
García (2022, 129-149 y 2024, 421-444) y Casado Gutiérrez (2021, 67-84). Ocasionalmente, en alguna 
que otra aproximación de conjunto a los libros de caballerías castellanos, suelen hacerse presentes unas 
pocas páginas dedicadas a su tratamiento, como en Sales Dasí (2004, 92-97). 
3 La problemática asociada a la autoría del título –que se ha abordado, por lo general, junto a la del 
primer exponente del ciclo al que pertenece: el Palmerín– ha dado lugar a algunos debates dentro del 

 



 
 

Walter José Carrizo 

 229 

difusión en su momento, tal como lo constatan las diez reediciones lanza-

das a lo largo de la centuria quinientista (Eisenberg y Marín Pina, 2000, 

409-410). 

Los propósitos que guían nuestra labor, a lo largo de estas páginas, 

son dos: en primer lugar, contribuir a corroborar, en los libros de caballe-

rías castellanos, la posibilidad de la extrapolación de los códigos amatorios 

cortesanos –que rigen, por defecto, para las relaciones sostenidas entre 

caballeros y doncellas/dueñas– a los lazos sentimentales que los enanos 

establecen ocasionalmente con mujeres, y, en segundo, verificar si el epi-

sodio literario que nos ocupa se encuentra influenciado por la forma de 

vida de aquellos individuos diminutos que, durante el periodo que abarca 

el ocaso de la Edad Media y los comienzos de la Modernidad, consiguieron 

granjearse la simpatía de las élites políticas de la península ibérica. 

A efectos de cumplir con la primera de estas metas, llevaremos a cabo 

un análisis pormenorizado de los detalles del vínculo sostenido por un 

enano y una joven en el ya mencionado capítulo del Primaleón, para lo cual 

nos valdremos de la comparación con relaciones literarias similares, que 

también tienen lugar dentro de los libros de caballerías castellanos, y de lo 

expuesto en algunos manuales amatorios de particular relevancia para la 

configuración de la lógica vincular en las letras caballerescas, como El amor 

cortés (De amore) (ca. 1186-1174), de Andrés el Capellán. En lo que respecta 

al cumplimiento del segundo objetivo, cabe decir que la metodología que 

aplicaremos, a tal fin, consiste en cotejar la peculiar posición social y per-

sonal del enano del episodio del Primaleón con la de exponentes de su clase 

reales que transitaron por las cortes peninsulares de la época y que fueron 

bien documentados. 

 

 

 

 
mundillo de estudiosos de estos textos. Para mayor información al respecto, véase Marín Pina (1998, ix-
xi) y Ferrario de Orduna (2000, 717-728 y 2005, 721-729). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 230 

1. ¿Los portentos son capaces de amar (y de amar a la manera caba-
lleresca)? 

 

Los enanos de los libros de caballerías castellanos se caracterizan por 

una polifuncionalidad asombrosa, la cual los convierte en una categoría de 

personaje muy dúctil. En efecto, sus tareas se despliegan en un amplio 

abanico, que se extiende desde funciones que Anne Martineau (2003, 58) 

califica como «macabras» y «patibularias», como la tortura de prisioneros 

–servicio que usualmente realizan aquellos exponentes que ejercen como 

partenaires de caballeros felones o gigantes4–, hasta labores escuderiles. A 

propósito de estas últimas, los enanos que encajan dentro de la categoría 

actancial de «adyuvante» –caracterizada por el desarrollo de acciones «que 

consisten en aportar la ayuda operando en el sentido del deseo, o facili-

tando la comunicación» (Greimas, 1987, 273)– suelen cumplir papeles de 

intermediación en las tramas y subtramas amorosas. En efecto, además de 

actuar como pseudo-escuderos, los que secundan a los héroes caballeres-

cos ocupan, en reiteradas oportunidades, el rol de propiciadores de la re-

lación amorosa, papel que probablemente deriva de la especialización, de 

este tipo de personajes, en mensajería y comunicaciones en general, acti-

vidades a las que ya aparecen recurrentemente asociados en la tradición 

literaria caballeresca de la Francia medieval (Martineau, 2003, 58). 

Los enanos que se atienen a tal rol se desempeñan, al igual que don-

celes, damas de compañía y escuderos, como «terceros en amores»: auxi-

liares silenciosos, astutos e indispensables para la concreción afectiva y 

 
4 A efectos ilustrativos, cabe mencionar los siguientes ejemplos. En el Amadís refundido se nos narra 
que, en el bosque de Brananda, el caballero Galaor, quien se había separado de una mujer joven con 
quien ingresó a la floresta, se topó con «un enano feo encima de un cavallo y cinco peones armados con 
él de capellinas y hachas [que] estava firiendo con un palo que en la mano tenía a la donzella» (AG, I, 
xii, 349). El Cirongilio de Tracia (1545), de Bernardo de Vargas, nos brinda una escena parecida. Aquí, los 
caballeros Alcis y Quisidel, en busca de aventuras en su camino hacia Constantinopla, encuentran «una 
donzella encima de un palafrén y un enano en otro, que con un açote no hazía sino herirla con mucha 
impiedad, y porque la donzella se quexaba la maltraía fuertemente, tirándola de los cabellos» (Cirongilio, 
III, xviia, 307). En Febo el Troyano (1576), de Esteban Corbera, nos es expresado que Firmio, escudero 
del caballero Playartes –quien había sido hecho prisionero por el gigante Raqueltrofo–, iba siendo cus-
todiado por otros dos escuderos y un enano que «cruelmente lo [iba] malhiriendo con un palo» (Febo, 
xlii, 210). 



 
 

Walter José Carrizo 

 231 

erótica, por facilitar y encubrir los encuentros entre sus amos y las donce-

llas a las que estos dedican sus corazones, no obteniendo a cambio, por lo 

general, más recompensa que la satisfacción de aquellos a quienes sirven 

(Casado Gutiérrez, 2017, 55; 2021, 75-76). Por ejemplo, a lo largo del Pal-

merín de Olivia (1511), Urbanil intercede entre Laurena y Palmerín; entre 

este y su amor definitivo, Polinarda, y entre Agriola y Trineo. En el Prima-

león, Bruchel y Meneda hacen otro tanto para reunir a Arnedos y Policia. 

En el noveno de los amadises, el Amadís de Grecia (1530) de Feliciano de 

Silva, Busendo se ocupa de intermediar en la relación entre el caballero 

que le da nombre a la obra y Niquea. Una década después, en el Valerián 

de Hungría (1540) de Dionís Clemente, el locuaz Dromisto5 aconseja, en 

cuestión de amores, al héroe caballeresco Valerián y a su señora, Flerisena. 

En la Corónica de don Mexiano de la Esperança, Caballero de la Fe (1583), la 

enana Aristea opera, por su propia cuenta, para reunir sentimentalmente 

al caballero Sarracín con Camiliana, su ama. La familiaridad de los autores 

con el tópico llevó incluso a cierta permisividad en su uso, algo que ya se 

constata en el Amadís de Gaula (1508 [1496]), de Garci Rodríguez de Mon-

talvo, pues aquí se presenta una desafortunada –y hasta cómica– cara de 

la mediación amorosa llevada a cabo por los enanos, ya que aquel que 

acompaña a Amadís, Ardián, en vez de favorecer el correcto desenvolvi-

miento del vínculo entre su señor y Oriana, ocasiona todo lo contrario, al 

manifestarle a la doncella, en determinado momento del relato, que el ver-

dadero interés amoroso de su amo no yace en su persona, tal como ad-

vierte el texto: «con gran inorancia erró pensando que su señor Amadís 

amava aquella niña fermosa Briolanja6 de leal amor, veyendo cómo por su 

cavallero se le ofresciera estando él delante, y quería por ella tomar aquella 

batalla» (AG, I, xl, 604). 

 
5 Para un análisis sucinto de este personaje, cuya particularidad distintiva reside en su habilidad retórica 
–algo que desentona con respecto a las características habitualmente atribuidas a los enanos–, véase 
Duce García (2007). 
6 Reina de Sobradisa, a quien el héroe caballeresco se había comprometido a vengar, pues había sido 
despojada por su tío, quien había asesinado a su padre. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 232 

Pero los enanos, en los libros de caballerías castellanos, no ofician 

únicamente como intermediarios en cuestiones sentimentales: ellos, aun a 

pesar de la consabida fealdad que comúnmente les es endilgada7, también 

las protagonizan y no solo con fines paródicos, tal como sucede, verbigra-

cia, en el caso de la fea y puritana enana Saturna, y el bello y cobarde ca-

ballero Gayo César, personajes que establecen una cómica dinámica en el 

Clarisel de las Flores, de Jerónimo de Urrea8. En concreto, a veces es posible 

toparnos con enanos que se emparejan con mujeres de un modo más con-

vencional, situación que, aunque cuenta con ejemplos similares en la lite-

ratura caballeresca francesa de los siglos precedentes9, es inhabitual en 

obras de esta temática. Urbanil, del Palmerín, es una clara muestra de este 

tipo de enanos. En los compases finales del texto, el narrador no solo se 

refiere a que alcanzó un estatus social privilegiado, merced a los servicios 

 
7 En las letras caballerescas, la regla marca que los enanos deben ser, independientemente de su carácter 
benéfico o maléfico, espantosos. Martineau (2003, 32) es contundente al respecto: «quand un romancier 
veut nous dire qu’un nain est bien fait, que nous dit-il? qu’il “n’est pas fait comme un nain”. On ne 
saurait être plus clair: un nain normal est un nain difforme». Los libros de caballerías castellanos, en 
cuanto herederos de los convencionalismos literarios caballerescos de las centurias previas –sobre todo, 
de aquellos de temática artúrica–, no se apartan de esta dirección. «de muy disforme gesto» (AG. I, xvii, 
418), «es tan feo que a todos los que lo veen espanta» (Prim., iiii, 10), «el más disforme que visto avían» 
(Lis., viii, 27), «un feo enano» (Pol., xxvi, 78), «el más disforme del mundo» (LsEC., xxii, 74), «un enano 
muy disforme» (Felix., II, xvi, 172) y «un muy feo y desemejado enano» (Poli., lxix, 171) son solo algunos 
de los múltiples extractos que dejan al descubierto la intención de sus escritores de atribuirles a estos 
seres una apariencia desagradable. Es más, a veces nos topamos con retratos más detallados y repletos 
de rasgos hiperbólicos, como el del guardián del castillo de Pulches, fortaleza encantada que aparece en 
el último de los palmerines, el Platir (1533): «a la puerta del castillo está un enano el más disforme que 
se podría hallar en grandes partidas, porque él es muy pequeño en estremo y la cara muy ancha y muy 
encendida, que bien muestra arderse en el fuego que quema el castillo; tiene las narizes muy gruesas y 
romas, y los ojos chiquitos y redondos y muy encendidos» (Plat., xlii, 197). 
8 Un examen pormenorizado de ambos y su llamativo vínculo puede consultarse en Marín Pina (2002, 
245-266). 
9 Entre los casos recogidos por Martineau (2003, 28), cabe mencionar, a efectos ilustrativos, al matri-
monio entre Bossu de Suave, un «petit chevalier» –término elegido por la autora para designar a aquellos 
enanos que, lejos de ser sirvientes, combaten a la manera caballeresca y, a veces, encarnan los más ele-
vados valores de la caballería–, y la bella dama Cléphe, el cual se hace presente en Perceforest (c. 1340) y 
que motiva a la autora a calificarlo como un «cas très rare»; más habituales son las parejas constituidas 
enteramente por enanos, como las que se encuentran en otros dos romans artúricos: Meraugis de Portlesguez 
–escrito hacia finales del siglo XII o principios del XIII–, de Raoul de Houdenc, y el bajomedieval Le 
Chevalier au Papegau. 



 
 

Walter José Carrizo 

 233 

que prestara. Además, señala que ha contraído nupcias e, inclusive, que ha 

tenido un hijo: 
 

sabed que Urbanil era casado con una donzella de Constantinopla, que mientra 

Palmerín fue a buscar a Trineo se pagó mucho d’ella e la tomó por muger e ello 

lo fizo por las grandes riquezas que tenía, ansí las que le dio el Emperador de 

Alemaña como las mercedes que Palmerín, su señor, le fizo. E ella parió un fijo 

d’él, que se le parescía muy bien en la fechura, e éste se llamó Risdeno e fue dado 

al Príncipe Primaleón para que lo serviesse e[n] [sic] todo (Palm., clxxv, 383). 

 

No obstante, y como insinúa el mismo extracto, este matrimonio, al 

parecer, no implica una atracción mutua de los sentidos, puesto que se 

sugiere que una de sus partes, la representada por la cónyuge, accedió a él 

solo por la conveniencia económica. Esto habilita a suponer que, en el 

sistema de valores del Palmerín, se admite que la belleza no es un factor 

irremplazable a la hora de conquistar el éxito en el plano del amor, porque 

puede ser suplida por la riqueza. Así ya lo estipulaba el romano Ovidio, 

quien, en Amores (Amores) (ca. 18 a. C.), sentenciaba que «at nunc, exaequet 

tetricas licet illa Sabinas,/imperat ut captae, qui dare multa potest» (Am., 

III, viii [vii], vv. 61-62, 87-88) («Sin embargo ahora, aunque una mujer 

iguale en severidad a las sabinas, aquel que puede pagar mucho dinero, 

manda sobre ella como si fuera botín de guerra», Amores, III, viii, 325). En 

la Plena Edad Media, Andrés el Capellán, un asiduo lector de sus textos, 

afirma, en El amor cortés, que la riqueza es, junto a la belleza física, las bue-

nas costumbres, la elocuencia y la generosidad, uno de los medios para 

obtener el amor que las autoridades en la materia señalan (De am., I, vi, 14; 

El amor cortés, I, vi, 63). No obstante, pone serios reparos a esta forma de 

conseguirlo y advierte contra aquellas mujeres que se valen de sus encantos 

para esquilmar a sus enamorados: 
 

 

 

 

 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 234 

 

 

Cunctis igitur liquere hominibus debet, 

quod amor, qui munera quaerit, amor ab 

aliquo vocari non debet sed turpe scor-

tum et luxuriantis ardor avarus, quem 

nullius posset satiare facultas nec alicuius 

quantumcunque divitis largitatis humani-

tas mitigare. Quilibet ergo marium solidi-

tate firmati studere debent talium decli-

nare insidias et fraudes damniferas 

evitare (De am., I, ix, 226). 

Todos los hombres deben tener meridia-

namente claro que al amor que busca re-

galos no se le puede llamar amor, sino 

vergonzosa prostitución, pasión avari-

ciosa de la lujuria a la que no puede saciar 

la hacienda de nadie ni mitigar la bondad 

de la generosidad de nadie, sean cuales 

sean sus riquezas. Así que los que están 

dotados de firmeza varonil deben afa-

narse en apartar de sí las asechanzas de 

las mujeres de esta clase y evitar sus peli-

grosas tretas (El amor cortés, I, ix, 145-

146). 

 

 

Pero Urbanil no es el único enano que convive con una mujer en el 

ciclo palmeriniano. En el texto que sucede a la obra que lo funda, el Pri-

maleón, se sitúa un episodio quizás influenciado por lo que se comenta so-

bre la situación privada de aquel en los capítulos postreros del Palmerín10. 

Dicho episodio abarca el espacio de todo un capítulo, el xxviii, e involucra 

a un enano innominado, a su esposa y a un pretendiente indeseado de la 

misma. El conflicto por el que todas las partes se ven comprometidas es 

bien explicado por el propio enano. Esto tiene lugar cuando entabla diá-

logo con el caballero Rifarán, quien, apiadándose de sus circunstancias, 

también toma parte en el asunto: 
 

Sabed, mi señor, que aunque Dios me quiso fazer cual me veis, quiso darme 

muchas riquezas entre las cuales me dio un castillo muy bueno que está aquí 

delante. Y yo amé una donzella más que a mí mismo por la su gran bondad y 

fermosura y di tanto aver a su padre, que me la dio por muger y yo la tenía 

comigo a gran vicio. Y un día con ella salía a folgar por una ribera qu’está cerca 

 
10 Esto es muy posible, por cuanto existe cierto consenso con respecto a que el autor o autora del 
Palmerín continuó su labor en el Primaleón, por lo que es muy probable que hubiera retomado en este 
último algunas ideas exploradas en el primero. 



 
 

Walter José Carrizo 

 235 

de mi castillo y vino por allí un cavallero d’esta tierra qu’es el más sobervio y 

desmesurado que en ella ay. Y él se avía querido casar con ella y su padre no gela 

quiso dar por sus malas maneras. Y como él nos vido andar folgando, vino muy 

apriessa con otros dos sus primos, que son tales como él, y tomáronme por 

fuerça a mi muger y a mí me quisieron matar. Y á un mes que me la tiene en un 

castillo suyo qu’está dos jornadas de aquí y embiome a decir que, si me quexava 

a persona del mundo, que me mataría por ello y yo é passado después acá tanta 

cuita qu’es maravilla ser bivo. Y agora, no lo pudiendo sofrir, me quería ir a 

quexar al Emperador que bien soy cierto que me guardará derecho (Prim., xxviii, 

57). 

 

Este fragmento contiene tres puntos que merecen ser examinados en 

detalle. El primero tiene que ver con que este enano, al igual que Urbanil, 

está colmado de riquezas, aunque, a diferencia suya, no se especifica cla-

ramente de dónde proceden. Empero, si descartamos una posible causa 

mágica –la cual, por otra parte, no encuentra sustentos en el capítulo–, 

podríamos suponer que son heredadas, pues manifiesta que Dios com-

pensó su carencia física de origen con una situación económica desaho-

gada. Tales tenencias, inclusive, podrían constituir la prueba de un origen 

noble, hipótesis que se encuentra apoyada por tres factores. El primero 

radica en que, al toparse con Rifarán, se específica que el enano se hallaba 

acompañado por «cuatro escuderos» (Prim., xxviii, 57), es decir, por un 

grupo de escoltas de caballeros, doncellas/dueñas y otras personalidades 

nobiliarias de este género literario. El segundo, por su parte, yace en que 

nos es mencionado que cuenta, entre sus posesiones, con un «castillo» 

(Prim., xxviii, 57), un claro signo de potestad señorial. El tercero y último 

consiste en que, hacia el final del capítulo, se nos indica que también posee 

un «palacio» (Prim., xxviii, 60), edificación que, desde la Edad Media, es-

taba asociada a los grados superiores de la nobleza, pues era «en esencia 

una morada real, o al menos principesca» (Le Goff, 2010, 69). 

De ser efectivamente un noble de cuna, el personaje representaría 

una excepción a la premisa acuñada por José Manuel Lucía Megías y Emi-

lio José Sales Dasí (2002, 12) que manifiesta que los libros de caballerías 

castellanos eliminaron por completo la figura del enano de alta extracción 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 236 

social11, entre cuyos ejemplos notables podemos mencionar a Oberón, 

vástago de Julio César y del hada Morgana que protagoniza el cantar de 

gesta de mediados del siglo XIII Huon de Burdeos (Huon de Bordeaux), y, 

yendo aún más atrás, a Guivrete el Pequeño, de Erec y Enide (Erec et Enide) 

(ca. 1170) de Chrétien de Troyes, cuya elevada procedencia social se trans-

parenta en el diálogo que mantiene con el protagonista del roman: 
 

je sui de ceste terre rois, 

mi home lige son Irois, 

n’i a nul ne soit mes rantiz ; 

et j’ai non Guivrez li Petiz ; 

assez sui riches et puissanz, 

qu’an ceste terre, de toz sanz, 

n’a baron, qui a moi marchisse, 

qui de mon comandemant isse 

et mon pleisir ne face tot ; 

je n’ai veisin qui ne me dot, 

tant se face orguellex ne cointes (Erec et 

Enide, vv. 3845-3855, 117-118). 

Soy rey de esta tierra, mis hombres ligios 

son irlandeses y no hay nadie aquí que 

no me deba censo. Me llamo Guivrete el 

Pequeño, soy muy rico y poderoso, de 

modo que en esta tierra no hay noble de 

cualquier sangre que lindando conmigo 

salga de mi poder y no haga todo lo que 

me complace. No tengo vecino que no 

me tema, aunque se haga el orgulloso y 

fiero (Erec y Enide, 70). 

 

El segundo de los puntos a tratar es la forma por intermedio de la 

cual el enano logró conseguir y conservar a su esposa. Aunque no nos es 

explicitada su fealdad, tal como sí sucede con Urbanil12, nuevamente, y del 

mismo modo que en el caso de este último, la riqueza constituye el ele-

mento a tener en cuenta, pero, aquí, interviene un mediador necesario: el 

padre de la joven, quien, como reconoce el propio enano, a raíz de los 

favores materiales que le brindó, se la entregó para que la hiciera su mujer. 

 
11 También contravendría la afirmación de Cuesta Torre (2014, 336) que sostiene que, en estos textos, 
los enanos de clase social privilegiada son los únicos que cuentan con nombre propio. 
12 Esto acontece en el pasaje en el que Trineo, cuñado de Palmerín, ironiza sobre su apariencia con su 
hermana Polinarda, la cual subraya el marcado contraste entre la figura del enano y la de Palmerín, como 
así también su desagrado con respecto a tal discrepancia: «–¿Qué vos paresce, señora, del donzel que 
trae Palmerín, si vistes otro más fermoso? Polinarda se maravilló de su fealdad e dixo: –Por cierto, mal 
se paresce a su señor. Quiéroselo demandar, que mejor es para servir dueñas e donzellas que para él, 
que es cavallero» (Palm., xxxii, 74). 



 
 

Walter José Carrizo 

 237 

Aunque estas circunstancias podrían contar con una base folclórica –pro-

bablemente vinculada a los siguientes motivos de Stith Thompson (1956): 

F451.5.18. Dwarfs loves mortal girl y F451.5.18.1. Dwarf promises money and 

property to mortal father for hand of daughter13–, parecerían más bien anclarse en 

la coyuntura matrimonial de la época, que contemplaba esta suerte de co-

mercio. Para comprenderla, resulta preciso volver la mirada hacia el Me-

dioevo. Según Paulette L’Hermitte-Leclercq (1993, 264), aunque en los si-

glos plenomedievales la Iglesia consiguió instituir el principio del libre 

consentimiento matrimonial, este quedó reducido, para el sexo femenino, 

a la simple prestación de conformidad al candidato propuesto por los pa-

dres, lo que se explica por razones de índole moral, vinculadas a la idea de 

que la mujer era espiritual y carnalmente débil –lo que obligaba a que de-

biera ser tutelada, cabiéndole esta función al esposo–, y, además, por las 

estrategias matrimoniales. Las mismas gobernaron la dinámica de este tipo 

de vínculos durante toda la Edad Media y su importancia es bien resumida 

por Anita Guerreau-Jalabert (2003, 631): 
 

La alianza matrimonial aparece [...] como el medio más cómodo para asegurar o 

acrecentar tanto el patrimonio como el poder. Este fenómeno corresponde, de 

forma muy evidente, a un estado de la sociedad en donde el parentesco sirve de 

soporte a funciones que actualmente son asumidas por la economía, la política 

o la justicia, funciones que en el Occidente medieval no contaban con autono-

mía.14 

 

La preferencia de la opinión de los genitores –y, por consiguiente, el 

desdén hacia la voluntad de las hijas–, al momento de la elección del futuro 

esposo, continuó estando a la orden del día a principios de los siglos mo-

dernos, debido a las importantes funciones que la unión conyugal cumplía 

a nivel social, entre las que se cuentan, según María Isabel Gascón Uceda 

(2013, 154), la de afianzar relaciones, ampliar redes clientelares, facilitar la 

 
13 Cabe añadir que no son los únicos, relacionados específicamente con los enanos, que estarían presen-
tes en el capítulo. Por ejemplo, la búsqueda de la ayuda del emperador, por parte del enano, remitiría a 
otro: F451.5.23. Dwarfs seek human help in their fights and troubles (Thompson, 1956). 
14 Para más detalles acerca de dichas estrategias en el mundo medieval, véase Verdon (2008, 43-59). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 238 

alianza entre grupos afines o enmendar conflictos entre grupos enfrenta-

dos. Una prueba de cuán habituales continuaron siendo estos tratos es que 

son mencionados en un influyente tratado de la época: El cortesano (Il corte-

giano) (1528), de Baldassare Castiglione. Aquí se nos dice, con respecto a 

ciertos enamorados –y desde una óptica que no pierde de vista el escarnio 

moral–, que 
 

tratan valientemente con los padres y alguna vez con los maridos, los cuales por 

dineros o por alcanzar favor, entregan sus proprias hijas o sus mujeres, a pesar 

dellas, en manos de hombres que por lo menos las dexan deshonradas y perdidas 

(III, 50, 411). 

 

En consecuencia, el acuerdo al que arriba el enano rico y el padre de 

la joven puede ser entendido como un reflejo de estos mecanismos de 

alianzas. Así, mientras el enano consigue desposarse con la mujer que 

desea, el padre, de quien no se nos manifiesta su condición social –aunque 

podría arriesgarse que sería igualmente nobiliaria, ante la práctica ausencia 

de lazos conyugales inter-estamentales en los libros de caballerías castella-

nos15–, logra hacerse con riquezas y, además, establecer un vínculo con un 

individuo que cuenta con cierta relevancia económica en el área. 

Ahora bien, aunque para la mujer era prácticamente imposible evadir 

las estrategias matrimoniales, esto no impidió que pudiera echar mano a 

ciertos medios de resistencia, los cuales se manifestaban bajo múltiples 

 
15 En el mismo Primaleón tiene lugar una situación que sirve de prueba de lo dicho. En determinado 
momento, uno de los caballeros más importantes del relato, Don Duardos, se hace pasar por un horte-
lano, de nombre Julián, para, de este modo, acercarse a Flérida, la doncella que pretende. Al percatarse 
de que había caído ante sus encantos, esta, a causa del imperativo estamental que impedía una relación 
de tal índole, se cuestiona, con dureza, haber puesto sus ojos en un plebeyo: «–¡Ay, cativa, malandante 
de mí –dezía ella–, cómo yo devo de ser muerta de muy cruel muerte por poner tan afincado amor en 
un villano! ¡O, Flérida, cómo no te acuerdas del alto linaje de donde vienes, fija del más alto príncipe y 
mejor que ay en el mundo! ¡O, cautiva de ti, y cuán poco seso es el tuyo! ¿Quién te á forçado a abaxar 
tanto tu coraçón de poner tan demasiado amor en un ave de tan vil condición, aunque no lo es en 
fermosura, que yo creo que otro no ay semejante a él?» (Prim., xcix, 224-225). Al final, la situación se 
resuelve favorablemente para los enamorados, luego de que la verdadera identidad del hortelano saliera 
a la luz. 



 
 

Walter José Carrizo 

 239 

formas, como, por citar algunos ejemplos, recusar ante tribunales, consen-

tir su propio rapto –por parte de aquel que gozaba de sus preferencias 

sentimentales–, casarse clandestinamente –para ser más concretos, con 

candidatos no avalados por el núcleo familiar y a la sombra de la formali-

dad jurídica– o acogerse a conventos, a fin de desarrollar una existencia 

célibe, mas a salvo de los dictados paternos. Pero, en el caso de la joven 

esposa del enano, no sucede nada de esto. Ella se encuentra muy a gusto 

en su compañía, pero por un motivo específico que nos es explicitado por 

el propio narrador, cuando relata su reencuentro con su esposo. Este he-

cho tiene lugar poco después de que fuera liberada de su captor por Rifa-

rán. En efecto, una vez que este derriba de su caballo y deja maltrecho al 

vil caballero que la capturó, la dueña es soltada por los servidores de su 

secuestrador, quienes huyen despavoridos ante la furia del vencedor. Acto 

seguido, acontece lo siguiente: 
 

Un escudero del enano que avía quedado allí fue corriendo a su señor, el cual 

vino muy alegre y apeóse de su cavallo y fue abraçar a su muger y ambos a dos 

lloravan con plazer, que mucho era viciosa la dueña en poder de aquel enano, y 

por esso ella lo amava (Prim., xxviii, 58-59). 

 

Aquí se repite lo deslizado cuando se habla de Urbanil, al final del 

primero de los palmerines: la carencia de una apariencia envidiable no re-

presenta un obstáculo para hallar esposa, si se cuenta con cierto nivel de 

riquezas. Así nos lo indica el texto, cuando subraya que la joven quería al 

enano porque, a su lado, «era viciosa», expresión que puede interpretarse 

en el sentido de que lo hacía porque llevaba una existencia desahogada 

junto a él. Esta suposición se apoya en que, siguiendo lo que apunta Juan 

Manuel Cacho Blecua (1991, 950) para la frase del Amadís refundido «vi-

ciosa de todas las cosas» (III, 950), el adjetivo «vicioso», en ciertos contex-

tos, equivalía, en la época, a «bien provisto». Precisamente, la refundición 

montalviana abunda en muestras que así lo prueban: «aquella tierra es muy 

viciosa, abundada de todas las cosas y de muchas caças y fermosas muge-

res» (AG, II, lxii, 901); «Apolidón fizo en los más sabrosos lugares cuatro 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 240 

moradas para sí, las más extrañas y viciosas que hombre podría ver» (AG, 

II, lxiii, 915), y «Assí estuvieron en aquel alvergue viciosos y con mucho 

plazer matando las aves con sus arcos» (AG, III, lxviii, 1038), entre otras. 

En esta misma línea de sentido se sitúa la expresión «a gran vicio», que el 

enano pronuncia a Rifarán en el extracto de diálogo que citamos páginas 

atrás, y una variación: «en gran vicio». En el propio Primaleón, Belcar, hijo 

del rey Frisol y sobrino del emperador Palmerín, piensa para sus adentros, 

en los prolegómenos a ser armado caballero, que «si fasta aquí has sido 

criado en gran vicio, agora te convendría trabajar porque parezcas en algo 

a aquellos de donde vienes, que con tanto afán alcançaron tan gloriosa 

fama» (Prim., i, 3). Pero este no es el único ejemplo que la obra nos ofrece: 

«La isla como era tan deleitosa y todos los moradores d’ella les fizieron 

grandes servicios; tres días estuvieron allí a gran vicio» (Prim., xxxii, 69); 

«aquel día estuvo allí a gran vicio, qu’el Duque le fazía grande honra» 

(Prim., lix, 126); «Malfado se pagó mucho d’este Ruberto y tóvolo dos años 

consigo a gran vicio» (Prim., lxix, 148); etc. Fuera de los libros de caballerías 

castellanos, en la primera traducción completa de la Odisea al español, La 

Ulixea (1550-1556) de Gonzalo Pérez, podemos leer, con respecto a los 

pretendientes de Penélope que usufructuaban los bienes de Ulises en su 

palacio, lo siguiente: «Ellos viven de balde, y en gran vicio,/ del haber de 

aquel triste sin ventura» (Ulixea, vv. 314-315, 154). Tres siglos atrás, en el 

Libro de Apolonio (ca. 1250), hallamos este verso: «Criaron a gran viçio los 

amos a la moçuela» (Apolonio, 350a, 191). Una centuria después, en el Poema 

de Alfonso Onceno (ca. 1344-1348), nos topamos, por partida doble, con una 

construcción lingüística de sintaxis similar y semántica idéntica: «a gran 

vicio fue criado» (Poema AC, 522a y 525b, 140-141). 

¿Pero a qué remite el hecho de que se apunte que el afecto de la joven 

hacia el enano es producto exclusivo del bienestar material que él le pro-

vee? En términos narrativos, tal señalamiento probablemente busca esta-

blecer una distinción entre este vínculo y aquellos establecidos por los hé-

roes caballerescos con sus amadas doncellas. Aunque la riqueza, 



 
 

Walter José Carrizo 

 241 

comprendida como la aglomeración de bienes identificatorios de una con-

dición social superior, es uno de los recursos de los que se vale el caballero 

andante para conquistar a su pretendida (Cacho Blecua, 1979, 173), entre 

el enano y la joven, no existiría una atracción física recíproca ni una equi-

valencia total de sentimientos, a diferencia de lo que sucede, por ejemplo, 

entre Amadís y Oriana. Tampoco hay indicios que adviertan que ha tenido 

lugar un proceso de cultivo y reforzamiento del amor, por intermedio de 

la espera –es decir, de la postergación del encuentro íntimo, lapso en el 

que se llevan a cabo los juegos galantes, característicos del mundillo cor-

tesano, y en el que se desarrolla la faz trascendente del amor– y las pruebas, 

en otras palabras, de las proezas realizadas por el enamorado, en nombre 

y a petición o no de su querida, con el fin de aumentar su valor, frente a 

sus pares, y, a su vez, demostrar el tamaño de su compromiso. Lo que se 

indica, únicamente, es, por un lado, que el enano consiguió hacerse con la 

mujer a través de una transacción, de índole económica, con su padre y, 

por el otro, que el apego de ella hacia él deriva, al menos principalmente, 

de los lujos que disfruta, gracias a su riqueza. En resumen, lo que se esta-

blece es que la calidad del lazo que liga al enano con la joven se halla lejos 

de la de aquel que une a personajes como Primaleón y Gridonia, cuya re-

lación se ajusta a un patrón bien definido y que persigue el montaje de un 

amor sostenido sobre una perfección que es tanto estética como espiritual: 
 

El personaje enamorado conoce de oídas [amor ex auditu16] o a través de una 

pintura [amor ex arte17] al caballero o dama en cuestión y la busca, le canta y la 

celebra; le dedica los esfuerzos de su amor. Llegado el momento, ambos final-

mente se reúnen y conocen, se miran e, incluso, se perciben ya con todos los 

sentidos: el tacto, el oído, el gusto y el olfato. De este modo, se completa la 

 
16 Para profundizar en esta forma de enamoramiento, que tuvo una alta consideración en los siglos 
medievales, véase Ynduráin (1983, 589-603). 
17 Para mayores detalles acerca de esta otra variante de la fascinación amorosa, surgida a raíz de la per-
cepción de una representación gráfica, véase Campos García Rojas (2005, 607-621). Una forma similar 
es la del enamoramiento desencadenado por la percepción del ser amado en un espejo de características 
mágicas. Tal motivo ha sido estudiado, en la narrativa caballeresca peninsular de comienzos de la Edad 
Moderna, en Beltrán y Requena (2002, 13-26). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 242 

percepción sensorial y, por lo tanto, sucede una confirmación correcta de la be-

lleza, de la valentía, de la fuerza y del sentimiento amoroso que sólo se conocían 

de modo indirecto; que habían sido escuchados en descripciones, en relatos o 

apreciados en pinturas y esculturas (Campos García Rojas, 2015, 394-395). 

 

Que se subraye que la opulencia del enano es lo que despierta el amor 

de la joven también parece apuntar, como en el caso de Urbanil, a la idea 

medieval de que la mujer era propensa a servirse de su influjo sobre el 

hombre para saciar su avaricia. Tal idea tiene asideros en la Antigüedad 

clásica. Ovidio, de quien ya citamos palabras que apuntan hacia esta direc-

ción, en el Arte de amar (Ars amatoria) (1 a. C.-fines del 1 d. C. o principios 

del 2), no duda en afirmar, al respecto del papel que cumplen los obsequios 

en el juego amoroso, que la generalidad de las féminas pondera, antes que 

los versos de amor, los bienes materiales, concluyendo que «carmina lau-

dantur sed munera magna petuntur:/ dummodo sit diues, barbarus ipse 

placet» (Ars am., II, vv. 275-276, 152) («La poesía recibe alabanzas pero lo 

que se busca son los grandes regalos: hasta un bárbaro resulta agradable 

con tal que sea rico», Arte de amar, II, 403). Ya en la Edad Media, otro autor 

anteriormente mencionado, Andrés el Capellán, como parte del discurso 

misógino que despliega en el último libro de El amor cortés, afirma, en forma 

contundente, que «nulla mulier in tanto cuiquam amoris zelo coniungitus 

quae toto mentis ingenio non laboret coamantis substantiam exhaurire. Et 

haec non reperitur regula fallax sed omni exceptione carere» (De am., III, 

341-342) («No hay mujer que se una a un hombre con tanto celo amoroso 

que no trate con todo su ingenio de despojar a su amante de la hacienda. 

Esta regla nunca falla y carece por completo de excepción», El amor cortés, 

III, 204). Avanzados unos cuantos siglos, si posicionamos la mirada en el 

contexto castellano que atestiguó el nacimiento del Amadís montalviano, 

Alfonso Martínez de Toledo, en su Arcipreste de Talavera o Corbacho (1498), 

obra insigne de la literatura misógina hispánica prerrenacentista, expresa 

que 
 

todas las más de las mugeres son avariciosas e quando algo alcançan son muy 

tenientes. Son amadoras de tenporales riquezas en grado superlatyvo, e para aver 



 
 

Walter José Carrizo 

 243 

dineros e los alcançar con modos muy esquisytos trabajan sus espíritus e cuerpos. 

En esto son muy atentas con mucho estudio e sulycitud (Corbacho, I, xviii, 83). 

 

El tercer y último punto a tener en cuenta tiene que ver con que, 

aunque noble y rico, de acuerdo con las pruebas que el texto brinda, el 

enano no deja de ser representado siguiendo los lineamientos que la lite-

ratura caballeresca establece para tal tipo de personajes. Esto se trasluce, 

específicamente, en que le es endilgada una predisposición a la cobardía, 

la cual se vislumbra en dos ocasiones a lo largo del episodio. La primera 

tiene lugar en los prolegómenos del combate entre Rifarán y el caballero 

que cometió el rapto no consentido de la dueña –crimen, por cierto, de 

suma gravedad18–, cuando, a poco de que este último saliera del castillo 

para enfrentar a su retador en campo abierto, el texto nos narra que «El 

enano no osó esperar, más fuesse muy arredrado de allí» (Prim., xxviii, 58). 

«Arredrado» puede leerse como «apartado», pero también como «atemori-

zado», ya que, entre los significados históricos de «arredrar», se encuentra 

«amedrentar» (Corominas, 1984, 352)19. La segunda ocurre luego de la 

muerte del raptor y del regreso del enano, su esposa y Rifarán a la seguri-

dad del castillo de aquel. Al ser alcanzados por los primos del muerto, 

quienes les seguían el rastro en busca de venganza, nos es relatado que el 

enano «cuando los vido, fue tan espantado que apenas se pudo tener en 

su cavallo. –¡Ay, Santa María, valme! –dixo él–. Que todos somos muertos, 

que empós de nos vienen aquellos de quien yo me temía» (Prim., xxviii, 

59). Destinadas a realzar la valentía de Rifarán, las palabras proferidas por 

este personaje recuerdan, por su dramatismo tragicómico, a expresiones 

 
18 Así lo reconocen las Partidas, las cuales castigan este delito con la pena capital y la confiscación y 
traspaso de bienes del criminal: «Robando algund ome alguna muger biuda de buena fama, o virgen, o 
casada, o religiosa, o yaziendo con alguna dellas por fuerça, si le fuere provado en juyzio deve morir por 
ende, e de más deven ser todos sus bienes de la muger, que assí oviesse robada o forçada» (Partidas, VII, 
xx, 3, f. 72r). 
19 Curiosamente, el Diccionario de Autoridades (1726-1732) no consigna este último sentido en la entrada 
que dedica a la voz. Empero, en la 23.ª edición del Diccionario de la lengua española (2014), de la Real 
Academia Española, se conjugan los dos usos expuestos en su segunda acepción: «Retraer, hacer volver 
atrás, por el peligro que ofrece o el temor que infunde la ejecución de algo». 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 244 

vertidas por otros enanos de libros de caballerías castellanos ante situacio-

nes que entrañan peligro para sus vidas, como las de Ardián («¡Acorredme, 

señor, que me matan!», AG, I, xxii, 471), Risdeno («¡Ay, mi señor Cavallero 

de la Roca Partida, valedme que no sea yo apartado de serviros!», Prim., 

clxxxiii, 457) y Mordete («¡Buen señor, por la fe que a Dios devéis y a la 

cosa del mundo que más amáis, que no toméis vengança en tan cautiva 

cosa como yo», Poli., xxvi, 61), entre muchas otras que ponen sobre el 

tapete la incapacidad de estos seres de defenderse por sí mismos, caracte-

rística que también tendría un anclaje en el folclore –tal como lo sugiere el 

motivo F451.3.9. Dwarfs are weak (Thompson, 1956)–, al igual que el hecho 

de presentarse aduciendo haber sido puestos en apuros por terceros –

F451.5.11. Dwarfs suffer abuses by mortals (Thompson, 1956). 

 

 

2. ¿Destellos de la vida de los enanos palaciegos en el episodio pri-
maleoniano? 

 

Si echamos una mirada al panorama palaciego del contexto de recep-

ción de los libros de caballerías castellanos, no es descabellado suponer 

que la curiosa situación personal del diminuto señor del capítulo xxviii del 

Primaleón, al igual que la de Urbanil, cuenta con sólidos amarres en la reali-

dad particular de enanos que gozaron de una posición favorable, tanto en 

los círculos más cercanos a los Austrias como, inclusive, en aquellos liga-

dos a destacadas personalidades políticas peninsulares del periodo ante-

rior. Un buen punto de partida para explicar lo dicho es aclarar que la 

realidad de los enanos cortesanos era mucho más compleja de lo que se 

presupone en un comienzo. En efecto, aunque son bien conocidos por 

haber servido en los ámbitos nobiliarios de esos tiempos como diverti-

mentos, del mismo modo en que lo hacían sujetos con taras físicas y/o 



 
 

Walter José Carrizo 

 245 

mentales y locos impostores –todos los cuales eran caratulados como «sa-

bandijas»20 de palacio o, en términos menos denigrantes, «gente de pla-

cer»21–, estos enanos, en varias oportunidades, llegaron a desempeñar roles 

de cierta relevancia política y/o administrativa, ya sea en conjunto con sus 

actividades cómicas o en forma exclusiva. Antes del advenimiento de los 

Habsburgo ya nos topamos, por ejemplo, con la vida del francés, afincado 

en Cataluña, Antoni Tallander, mejor conocido como Mosén Borra. Él 

deleitó con sus ocurrencias a varios actores políticos de importancia capi-

tal: Martín I de Aragón, Fernando de Antequera –quien, en 1414, lo elevó 

oficialmente a la categoría de «maestro de los Alvardanes», título que im-

plicaba su reconocimiento específico como bufón (Bofarull y Sans, 1893, 

6-7)– y Alfonso V. Constituyó, de acuerdo con Francesc Massip Bonet 

(2012, 82), «uno de los primeros bufones de estado documentados en Eu-

ropa». Además de sus labores bufonescas, aparece consignado como pres-

tamista de Fernando de Antequera en, al menos, dos oportunidades: pri-

mero, en 1413 y, segundo, en 1414, cuando facilitó al rey cierta cantidad 

de dinero para paliar los gastos insumidos por el sitio de Balaguer, ciudad 

en donde se resguardaba el sublevado conde de Urgel (Bufarull y Sans, 

1893, 8). Aún más llamativo resulta el hecho de que ejerció como diplo-

mático. En efecto, gracias a Alfonso V, Mosén Borra ingresó en el am-

biente más cercano a Segismundo de Luxemburgo, quien gozó de sus ser-

vicios privados y compañía a lo largo de los dos últimos años del concilio 

de Constanza (1414-1418) (Bufarull y Sans, 1893, 9-10). Esta situación no 

sorprende tanto, si tenemos en cuenta que el enano tenía instrucción en 

leyes, gramática e idiomas (Massip Bonet, 2012, 83). 

 
20 La palabra, de posible origen prerromano y relacionada con sugandilla y otras formas vascas para «la-
gartija», era utilizada para referir a reptiles y demás animalejos. Para más información acerca de su com-
pleja etimología, véase Corominas (1983, 105-108). 
21 Fernando Bouza (1991, 13) señala que el concepto refería a «una extraña cofradía de seres humanos 
que habían llegado hasta allí para el solaz de reyes y cortesanos, y cuya pequeña biografía está unida 
íntimamente a la vida de palacio». 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 246 

Ya en la época de los Austrias, además de enanos que amenizaban 

los días de las grandes personalidades del reino con sus ocurrencias22, ha-

llamos la figura de Diego de Acedo, conocido como El Primo, quien 

desempeñó importantes labores administrativas para Felipe IV, entre 1635 

y 1660. Aunque su vida transcurrió luego de que hubiera llegado a su fin 

el cenit editorial de los libros de caballerías castellanos, cabe traerlo a co-

lación, porque representa el ejemplo más cabal del enano de corte cuyas 

tareas fueron más allá del entretenimiento. Aunque aparece asentado 

como «enano» en los Archivos de Palacio (Moragas, 1964, 11), sus funcio-

nes no eran de naturaleza bufonesca. En realidad, él era un funcionario, 

de la Secretaría de Cámara y Estampa, que ejercía como estampillero, es 

decir, como encargado de la estampa o estampilla, nombre que recibía la 

firma facsimilar del rey (Entrambasaguas, 1960, 18). De posición acomo-

dada y mujeriego, los historiadores mencionan, a menudo, dos anécdotas 

acerca de su persona: la primera está relacionada con el hecho de que re-

cibió, en Molina, un disparo en el rostro, el cual, quizás, iba dirigido ini-

cialmente al Conde Duque de Olivares, a quien acompañaba en un coche; 

la segunda, por su parte, tiene que ver con que, en 1643, el aposentador de 

Palacio, Marcos de Encinillas, apuñaló y degolló a su esposa, a raíz de los 

celos que sentía hacia el enano. Este había convivido con ellos y no fue 

también asesinado porque justo había salido de paseo con el rey en la ma-

ñana en la que aconteció el fatídico suceso (Moreno Villa, 1939, 58; Mo-

ragas, 1964, 11; Entrambasaguas, 1960, 18; Gallego, 1986, 19 y 1990, 330; 

Bouza, 1991, 166-167). También cabe recordar que su carácter de buró-

crata ha quedado plasmado, gráficamente, gracias al pincel de uno de los 

artistas más importantes del barroco: Diego Velázquez –de quien se hipo-

tetiza que pudo haber sido primo del enano, de lo que derivaría el apodo 

 
22 Se trata de enanos como Francisco de la Montaña, favorito de la reina Isabel de Valois; los polacos 
Estanislao y Domingo, que ejercieron funciones en el reinado de Felipe II; Bonamí, un regalo de Isabel 
Clara Eugenia a su sobrino Felipe IV; Miguel Soplillo, quien también fue enviado por la infanta a Es-
paña, o Nicolasito y Luisillo, ambos de procedencia flamenca, al igual que los dos anteriores, y que 
sirvieron en el séquito de Carlos II. 



 
 

Walter José Carrizo 

 247 

de este (Moragas, 1964, 11)23–, quien lo captó, en toda su magnificencia, 

en el óleo sobre lienzo Bufón con libros (ca. 1640) o, como era anteriormente 

conocido, El bufón don Diego de Acedo, «el Primo», pintura en la que llama la 

atención el contraste entre el tamaño de una pila de libros y el del estam-

pillero, lo que resalta la pequeñez de este último. 

Ahora bien, los libros de caballerías castellanos tomaron nota de esta 

clase de enanos –tal como lo hicieron con otras muchas situaciones de su 

contexto de producción24–, los cuales, como ya manifestamos, trascendían 

o evadían los roles de entretenimiento y/o de acompañamiento que les 

eran comúnmente atribuidos. Tal intromisión de la realidad en el plano 

literario, que es igualmente reconocida por estudiosos como María Luzdi-

vina Cuesta Torre (2014, 337), queda constatada, por citar solo un ejem-

plo, en lo que le sucede a Ardián a lo largo del ciclo amadisiano, pues este 

llega a cumplir, durante el transcurso del mismo, cinco funciones: escu-

dero, camarero, repostero, guardarropa mayor y oblato (Flores García, 

2024, 438), tres de las cuales están ligadas a la administración de las cosas 

palaciegas. Por ejemplo, en el Amadís montalviano, es mencionado fun-

giendo como «maestresala» (AG, III, lxxx, 1281), cargo que, al igual que el 

de «trinchante», le correspondía, en la Castilla bajomedieval, a quien se 

ocupaba del servicio de la mesa del monarca (García de Valdeavellano, 

1968, 492). 

 
23 Esta explicación se apoya en que Diego de Acedo fue posiblemente hermano de Lorenza de Acedo y 
Velázquez, probable prima del pintor (Pantorba, 1955, 142). Otras teorías sostienen que la denomina-
ción pudo haberse basado en que el enano tenía, en realidad, lazos sanguíneos con Juan de Acedo y 
Velázquez, Caballero de San Juan y contador mayor del Cardenal Infante Fernando de Austria. También 
se piensa que el sobrenombre pudo surgir a partir de una observación irónica, al ser el segundo apellido 
del enano el mismo que el del gran pintor (Moreno Villa, 1939, 55; Moragas, 1964, 11; Mena Marqués, 
1986, 90), o que los grandes buscaban, con ello, burlarse del propio Velázquez, a causa, de acuerdo con 
Julián Gallego (1990, 55), «de su manía de grandezas y pretender ser caballero de hábito». 
24 Justas, torneos, desafíos, recibimientos triunfales, combates navales contra turcos, edificaciones, in-
genios y artificios mecánicos e hidráulicos, autómatas de diversa índole –de metal o madera; dotados de 
movimiento o sonoros– y jardines son solo algunos de los motivos a través de los cuales se vislumbra 
la inclusión del medio circundante dentro del género literario. Para ahondar en la correspondencia entre 
este tipo de narrativa caballeresca y la realidad de sus autores, véase Cuesta Torre (2002, 87-109) y 
Aguilar Perdomo (2007, 127-147; 2008, 15-42, y 2022, 61-186). 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 248 

Del mismo modo, la ficción caballeresca hispánica de los siglos XVI 

y XVII se habría hecho eco de los cambios de estado civil de los enanos 

cortesanos de las postrimerías del Medioevo y el alba de la Modernidad. 

En consecuencia, tanto Urbanil como el enano anónimo del capítulo xxviii 

del Primaleón se hallarían reflejados en individuos como el ya referido Mo-

sén Borra, quien comparte osario, en la Catedral de Barcelona, con Agnès 

Collell, su esposa, y de quien también se tiene constancia de que tuvo hijos 

(Bofarull y Sans, 1893, 8). Por otra parte, existe evidencia, en cuentas pa-

laciegas, de que, en épocas de Felipe IV, el enano Claudio o Claudito tuvo 

un hijo y, anteriormente, durante el reinado de Felipe II, otro, Pedro Mén-

dez, contrajo matrimonio (Moreno Villa, 1939, 91 y 116). 

 

 

3. Reflexiones finales  
 

Para terminar, cabe listar cuatro apreciaciones conclusivas. La pri-

mera es que la representación multiforme del enano, en los libros de ca-

ballerías castellanos, alberga espacio para personajes que, además de con-

tar con una condición social que no es marginal, exhiben 

circunstancialmente, y pese a su naturaleza portentosa, la facultad de in-

volucrarse, con cierto éxito, con mujeres que no poseen su misma aparien-

cia, algo que también sucede, con mucha mayor regularidad, en el caso de 

los gigantes25. El enano del capítulo xxviii del segundo de los palmerines 

es un claro ejemplo de los mismos. 

No obstante, y aquí nos topamos con la segunda de nuestras consi-

deraciones finales, el vínculo conyugal que este establece, al igual que el 

trazado por Urbanil, se funda, de acuerdo con los indicios que presenta el 

texto, en el interés material no solo del padre de la joven, sino también en 

el de ella misma. Esto se debe, como vimos, a la clara intención del autor 

 
25 Sin ir más lejos, en el Primaleón encontramos a Mayortes, gigante benévolo, aliado de la cristiandad y 
de quien, en los momentos culminantes del libro, se nos dice que «se casó con la infanta Campora siendo 
ella mora, qu’él y todo su linage eran paganos y por esto tura oy el su linage ser paganos» (Prim., cxcviii, 
496). 



 
 

Walter José Carrizo 

 249 

del Primaleón de establecer una distinción, de grado, entre este tipo de lazos 

y aquellos tejidos por caballeros y doncellas. Con base en esto, podemos 

aducir que el mensaje que trasluciría el responsable de la obra sería que el 

amor, en su forma más acabada, es incapaz de surgir allí donde no hay una 

completa equiparación entre los individuos, que abarque desde el plano 

estético hasta el social. El enano, aunque todo apunta a que pertenece a la 

nobleza, nos es presentado echando mano a su fortuna, a efectos de captar 

la atención de la mujer que anhelaba; comprar la aquiescencia de su padre 

–detalle que no debe pasarse por alto–, y compensar la falta de atractivo 

físico, fama heroica y/o cualesquiera de las otras cualidades que hacen a 

un héroe caballeresco, lo que representa una forma de ganarse el favor de 

las mujeres que, tal como hemos constatado, no era del agrado de los tra-

tadistas ya desde la Antigüedad clásica. Al respecto, cabe añadir que dicho 

mensaje emerge, de una manera más directa, en otros pasajes del Primaleón. 

Uno de ellos es el jocoso diálogo que sostienen Risdeno y Giber, un caba-

llero de una fealdad extraordinaria, y perdidamente enamorado de Grido-

nia, que, de la misma manera que los enanos, cumple la función de alivio 

cómico. Aquí, el primero de los mencionados le expresa al segundo que, 

al igual que él, no debería esperar alcanzar la fortuna en el amor, deslizán-

dole, luego de que Giber ponderara su estatus como caballero y la voluntad 

de acometer aventuras, que esto se debe a su apariencia poco agraciada: 
 

Vamos en el nombre de Dios, que yo espero en Dios que faremos tales servicios 

a Gridonia que gane su voluntad. 

–Esa ganaréis vos muy mal –dixo Risdeno el enano– si ella sesuda fuera. Que 

vos y yo poco podemos ganar en fecho de amores. 

–No fables en eso –dixo el cavallero Giber–, que tú y yo mal nos podemos igua-

lar, que tú eres una vil cosa y, si no fuesse por el señor con quien bives, no 

valdrías tanto como nada y yo soy cavallero; aunque sea feo, por eso no se quita 

la mi bondad y valor. 

–Esa bondad quiero yo ver en esta guerra –dixo Risdeno–, pues tanto os preciáis 

de ella, que mucha devíades de tener para vos osar combatir a Primaleón a quien 

ivades a buscar, según é oído dezir, que es uno de los buenos cavalleros que 

ahora ay en el mundo. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 250 

–Yo fiziera mi poder –dixo el caballero Giber– y si él me venciera, no era mucho 

que yo vencido soy de Gridonia. 

–Si ella es tan fermosa, mal escogerá en tomarvos a vos por marido (Prim., lxxxv, 

188)26. 

 

Empero, y aquí arribamos a la tercera apreciación conclusiva, habría 

otro motivo detrás de la razón por la cual la joven aceptó mudarse con el 

enano para ejercer como su compañera. El mismo no sería sino la reitera-

ción de una vieja denuncia de carácter misógino: que la mujer es, por na-

turaleza, avariciosa, es decir, una amante desmedida de los bienes materia-

les. En consecuencia, queda habilitaba la posibilidad de suponer que, tras 

el episodio, yace un trasfondo didáctico-pedagógico. 

La cuarta y última de nuestras valoraciones finales reside en que no 

resulta para nada descabellado trazar paralelismos entre este y otros ena-

nos de los libros de caballerías castellanos, como Urbanil, y varios de los 

que poblaron las cortes hispánicas del contexto de producción de esta 

forma de literatura. La correlación parece más que evidente: tanto los ena-

nos literarios como los que en realidad convivieron con reyes, reinas y 

nobles preeminentes superan, en múltiples ocasiones, el límite de lo bufo-

nesco, para adentrarse en los terrenos de la burocracia, la consejería prin-

cipesca –aun contra la opinión de algunos humanistas27– e incluso de la 

diplomacia. Además, enanos reales y literarios aparecen, de vez en cuando, 

desposados y con hijos, con lo cual brindan muestras de una vida privada 

desarrollada de acuerdo con los parámetros que regían, dentro de su co-

yuntura, para la normalidad familiar, lo que permite discutir acerca de cuán 

certero es considerarlos, en su conjunto, como «rarezas». 

 
26 Ya hacia el final del Primaleón, Giber vuelve a servir como excusa para que el autor insista con que la 
escasez de un semblante envidiable es un obstáculo para lograr una atracción genuina, pues, luego de 
mencionarse su casamiento con la doncella Rianda, nos es dicho, al respecto de esta última, que «algo 
fue contra su voluntad por ser él tan feo» (Prim., ccxii, 523). 
27 Uno de ellos fue Fadrique Furió Ceriol, quien, en El Concejo y Consejeros del Príncipe (1559), escribió lo 
siguiente: «En el hombre mui pequeño no se hallan tantas faltas para el govierno como en el sobrada-
mente de largo, sino que son airados, presuntuosos i el pueblo búrlase de ellos i los tiene en poca estima. 
La qual es una natural passión que no se escusa ni se puede escusar; i portanto el Príncipe deve huir 
(quanto pudiere) la eleción de hombres deste tamaño» (Concejo, iii, 164). 



 
 

Walter José Carrizo 

 251 

Bibliografía citada 

 

 

AG = Rodríguez de Montalvo, Garci, Amadís de Gaula I y II, ed. Juan Ma-

nuel Cacho Blecua, 2.ª ed., Madrid, Cátedra, 1991. 

Aguilar Perdomo, M.ª del Rosario, «La arquitectura maravillosa en los li-

bros de caballerías españoles: a propósito de castillos, torres y jardi-

nes», Lingüística y literatura, 51 (2007), pp. 127-147. 

—, «Artificio, maravilla y técnica. Hacia una tipología de los autómatas en 

los libros de caballerías», en Amadís de Gaula: quinientos años de después, 

ed. José Manuel Lucía Megías y M.ª Carmen Marín Pina, col. Ana 

Carmen Bueno, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 

2008, pp. 15-42. 

—, Jardines en tiempos de los Austrias. De la ficción caballeresca a la realidad nobi-

liaria, Madrid, Centro de Estudios Europa Hispánica, 2022. 

Am. = Ovidius Naso, Publius, Amores, Medicamina faciei femineae, Ars amato-

ria, Remedia amoris, ed. E. J. Kenney, Oxford, Oxford University 

Press, 1977, pp. 1-100. 

Amores = Ovidio Nasón, Publio, Amores, Arte de amar, Sobre la cosmética del 

rostro femenino, Remedios contra el amor, trad., intr. y notas Vicente Cris-

tóbal López, Madrid, Gredos, 1989, pp. 207-345. 

Apolonio = Libro de Apolonio, ed. Dolores Corbella, Madrid, Cátedra, 1992. 

Ars am. = Ovidius Naso, Publius, Amores, Medicamina faciei femineae, Ars 

amatoria, Remedia amoris, ed. E. J. Kenney, Oxford, Oxford University 

Press, 1977, pp. 109-200. 

Arte de amar = Ovidio Nasó, Publio, Amores, Arte de amar, Sobre la cosmética 

del rostro femenino, Remedios contra el amor, trad., intr. y notas Vicente 

Cristóbal López, Madrid, Gredos, 1989, pp. 347-463. 

Beltrán, Rafael y Requena, Susana, «La declaración de amor a través del 

espejo: un motivo cortés en textos de caballerías», en Libros de caballe-

rías (de «Amadís» al «Quijote»). Poética, lectura, representación e identidad, ed. 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 252 

Eva Belén Carro Carbajal, Laura Puerto Moro y María Sánchez Pé-

rez, Salamanca, SEMYR, 2002, pp. 13-26. URL: <http://reposito-

riodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50#down-

loadTab> (cons. 22/10/2025). 

Bofarull y Sans, Francisco de, «Tres cartas autógrafas é inéditas de Antonio 

Tallander, Mossen Borra, maestro de los albardanes de D. Fernando 

el de Antequera y algunos documentos desconocidos relativos al 

mismo personaje», Memorias de la Real Academia de Buenas Letras de Bar-

celona, 5 (1893), pp. 4-100. URL: <https://raco.cat/index.php/Me-

moriasRABL/article/view/206134> (cons. 10/10/2025). 

Bouza, Fernando, Locos, enanos y hombres de placer en la corte de los Austrias. 

Oficio de burlas, Madrid, Temas de Hoy, 1991. 

Bueno Serrano, Ana Carmen, «Motivos literarios de la representación de 

la violencia en los libros de caballerías castellanos (1508-1514): ena-

nos, doncellas y dueñas anónimas», en Actes del X Congrés Internacional 

de l’Associació Hispànica de Literatura Medieval, ed. Rafael Alemany, Jo-

sep Lluís Martos y Josep Miquel Manzanaro, Alicante, Institut Inter-

universitari de Filologia Valenciana, 2005, vol. I, pp. 442-452. URL: 

<https://www.ahlm.es/IndicesActas/Alicante05.htm> (cons. 

10/10/2025). 

Cacho Blecua, Juan Manuel, Amadís: heroísmo mítico cortesano, Madrid, 

Cupsa, 1979. 

—, «Introducción», en Rodríguez de Montalvo, Garci, Amadís de Gaula I, 

ed. Juan Manuel Cacho Blecua, 2.ª ed., Madrid, Cátedra, 1991, pp. 

17-216. 

Campos García Rojas, Axayácatl, «Historia y amor ex arte en los libros de 

caballerías: Espejo de príncipes y caballeros», en Actas del IX Congreso Inter-

nacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval (A Coruña, 18-

22 de septiembre de 2001), ed. Mercedes Pompín Barral y Carmen Pa-

rrilla García, La Coruña, Universidade de A Coruña-Dpto. de Filolo-

xia Española e Latina-Toxosoutos, 2005, vol. I, pp. 607-621. URL: 

http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50#downloadTab
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50#downloadTab
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50#downloadTab
https://raco.cat/index.php/MemoriasRABL/article/view/206134
https://raco.cat/index.php/MemoriasRABL/article/view/206134
https://www.ahlm.es/IndicesActas/Alicante05.htm


 
 

Walter José Carrizo 

 253 

<https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-interna-

cional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-

18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-

a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-la-

tina-toxosoutos-2005> (cons. 10/10/2025). 

—, «Hermosos y comedidos gigantes en los libros de caballerías hispáni-

cos: Flor de caballerías», en Medievalismo en Extremadura. Estudios sobre 

Literatura y Cultura Hispánicas en la Edad Media, ed. Jesús Cañas Muri-

llo, Fco. Javier Grande Quejigo y José Roso Díaz, Cáceres, Universi-

dad de Extremadura/Servicio de Publicaciones, 2009, pp. 999-1008. 

—, «Primacía del amor ex visu y caducidad del amor ex arte en Primaleón», en 

Estudios de literatura medieval en la Península Ibérica, coord. Carlos Alvar, 

San Millán de la Cogolla, Cilengua/Fundación de San Millán de la 

Cogolla, 2015, pp. 391-404. URL: <https://www.ahlm.es/ac-

tas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-

carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015> (cons. 

10/10/2025). 

Casado Gutiérrez, María del Pilar, «“Si bien fuera de vos bien será de mí, 

e si mal, yo no quiero bien sin vos”: terceros en amores en el ciclo 

palmeriniano», en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita y el «Libro de Buen Amor». 

Dueñas, cortesanas y alcahuetas: Libro de Buen Amor, La Celestina y La Lo-

zana andaluza. Homenaje a Joseph T. Snow, ed. F. Toro Ceballos, Jaén, 

Ayuntamiento de Alcalá la Real, 2017, pp. 55–58. URL: 

<https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-

si-mal-yo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-

palmeriniano/> (cons. 10/10/2025). 

—, «De tercero en amores a cortesano: el ascenso del enano Urbanil en la 

corte del emperador Palmerín», Bulletin hispanique, 1/123 (2021), pp. 

67-84. DOI: <https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.12239> 

(cons. 10/10/2025). 

Castiglione, Baldassare, El cortesano, ed. Mario Pozzi, trad. Juan Boscán, 3.ª 

ed., Madrid, Cátedra, 2011. 

https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-si-mal-yo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-palmeriniano/
https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-si-mal-yo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-palmeriniano/
https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-si-mal-yo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-palmeriniano/
https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.12239


Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 254 

Cirongilio = Vargas, Bernardo de, Cirongilio de Tracia, ed. Javier Roberto 

González, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2004. 

Coduras Bruna, María, «La presencia del gigante en el ciclo amadisiano: 

Un paradigma antroponímico caballeresco», Lectura y signo, 9 (2014), 

pp. 105-120. DOI: <https://doi.org/10.18002/lys.v0i9.1327> 

(cons. 10/10/2025). 

Concejo = Furió Ceriol, Fadrique, El Concejo y Consejeros del Príncipe, ed. 

Henry Mechoulan, Madrid, Editora Nacional, 1978. 

Corbacho = Martínez de Toledo, Alfonso, Arcipreste de Talavera o Corbacho, 

ed., intr. y notas de J. González Muela, Madrid, Castalia, 1970. 

Corominas, Joan, Diccionario crítico etimológico castellano e hispánico. A-CA, col. 

José A. Pascual, Madrid, Gredos, 1984, vol. I. 

—, Diccionario crítico etimológico castellano e hispánico. RI-X, col. José A. Pascual, 

Madrid, Gredos, 1983, vol. V. 

Cuesta Torre, M.ª Luzdivina, «La realidad histórica en la ficción de los 

libros de caballerías», en Libros de caballerías (de «Amadís» al «Quijote»). 

Poética, lectura, representación e identidad, ed. Eva Belén Carro Carbajal, 

Laura Puerto Moro y María Sánchez Pérez, Salamanca, SEMYR, 

2002, pp. 87/109. URL: <http://repositoriodigital-la-semyr.es/in-

dex.php/rd-ls/catalog/book/50> (cons. 12/10/2025). 

—, «Magos y magia, de las adaptaciones artúricas castellanas a los libros 

de caballerías», en Señales, portentos y demonios. La magia en la literatura y 

la cultura españolas del Renacimiento, coord. Eva Lara y Alberto Monta-

ner, Salamanca, SEMYR, 2014, pp. 325-366. URL: <https://bule-

ria.unileon.es/handle/10612/20561> (cons. 01/11/2025). 

De am. = Andreas Capellanus, Andreae Capellani regii francorum De amore, ed. 

Ernst Trojel, Copenhague, In Libraria Gadiana, 1892. 

Demattè, Claudia, «Caballeros contra jayanas: dos homenajes al ciclo pal-

meriniano», en Palmerín y sus libros. 500 años, ed. Aurelio González, 

Axayácatl Campos García Rojas, Karla Xiomara Luna Mariscal y Car-

los Rubio Pacho, Ciudad de México, El Colegio de México/Centro 

https://doi.org/10.18002/lys.v0i9.1327
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50
https://buleria.unileon.es/handle/10612/20561
https://buleria.unileon.es/handle/10612/20561


 
 

Walter José Carrizo 

 255 

de Estudios Lingüísticos y Literarios, 2013, pp. 191-212. URL: 

<https://muse.jhu.edu/book/74296> (cons. 10/10/2025). 

Diccionario de Autoridades = Real Academia Española, Diccionario de la lengua 

castellana, en que se explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y 

calidad, con las phrases o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas 

convenientes al uso de la lengua, Madrid, Francisco del Hierro, Impresor 

de la Real Academia Española, 1726, t. I. 

Duce García, Jesús, «Consejos y castigos en el Valerían de Hungría», Me-

morabilia. Boletín de Literatura Sapiencial, 2007. URL: <https://parna-

seo.uv.es/Memorabilia/Memorabilia10/Duce/Texto.htm> (cons. 

24/10/2025). 

Eisenberg, Daniel y Marín Pina, María Carmen, Bibliografía de los libros de 

caballerías castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 

2000. 

El amor cortés=Andrés el Capellán, El amor (cortés), ed. Enrique Montero 

Cartelle, Madrid, Akal, 2020. 

Entrambasaguas, Joaquín de, «Los monstruos de Velázquez», Villa de Ma-

drid. Revista del Excmo. Ayuntamiento, 14 (1960), pp. 13-20. URL: 

<http://www.memoriademadrid.es/buscador.php?accion=VerFi-

cha&id=19364&num_id=1&num_total=98> (cons. 10/10/2025). 

Erec et Enide = Chrétien de Troyes, Les romans de Chrétien de Troyes édités 

d’apres la copie de Guiot (Bibl. nat., fr. 794). I. Erec et Enide, ed. Mario 

Roques, París, Honoré Champion, 1973. 

Erec y Enide = Chrétien de Troyes, Erec y Enide, ed. Victoria Cirlot, Antoni 

Rosell y Carlos Alvar, 2.ª ed., Madrid, Siruela, 1993. 

Febo = Corbera, Esteban, Febo el troyano, ed. José Julio Martín Romero, 

Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2005. 

Felix. = Ortega, Melchor de, Felixmarte de Hircania, ed. M.ª del Rosario 

Aguilar Perdomo, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervanti-

nos, 1998. 

Ferrario de Orduna, Lilia E., «Palmerín de Olivia y Primaleón: algunas obser-

vaciones sobre su autoría», en Actas del VII Congreso Internacional de la 

https://muse.jhu.edu/book/74296
https://parnaseo.uv.es/Memorabilia/Memorabilia10/Duce/Texto.htm
https://parnaseo.uv.es/Memorabilia/Memorabilia10/Duce/Texto.htm
http://www.memoriademadrid.es/buscador.php?accion=VerFicha&id=19364&num_id=1&num_total=98
http://www.memoriademadrid.es/buscador.php?accion=VerFicha&id=19364&num_id=1&num_total=98


Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 256 

Asociación Hispánica de Literatura Medieval. Santander, 22-26 de septiembre 

de 1999, Palacio de la Magdalena, Universidad Internacional Menéndez Pelayo, 

Santander, Asociación Hispánica de Literatura Medieval, 2000, pp. 

717-728. URL: <https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-

congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-me-

dieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-

iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-canta-

bria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000> (cons. 10/10/2025). 

—, «Nuevamente en torno a Primaleón y el problema de su autoría», en 

Actes del X Congrés Internacional de l’Associacio Hispànica de Literatura Me-

dieval, ed. Rafael Alemany, Josep Lluís Martos y Josep Miquel Man-

zanaro, Alicante, Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana, 

2005, pp. 721-729. URL: <https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-

del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-

medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-

martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-

filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005> (cons. 

10/10/2025). 

Flores García, Andrea, «De seres desemejados a criaturas engalanadas en 

los libros de caballerías. Gigantes y enanos ricamente ataviados», Me-

dievalia, 54 (2022), pp. 129-149. DOI: 

<https://doi.org/10.19130/medievalia.2022.54.2/003X27SO016> 

(cons. 10/10/2025). 

—, «Atuendos galanes para criaturas extrañas en los libros de caballerías 

(II): los enanos», Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, 

12/2 (2024), pp. 421-444. DOI: 

<https://doi.org/10.13035/H.2024.12.02.24> (cons. 10/10/2025). 

Gallego, Julián, «Manías y pequeñeces», en Monstruos, enanos y bufones en la 

Corte de los Austrias (A propósito del «Retrato de enano» de Juan Van der 

Hamen), Madrid, Amigos del Museo del Prado, 1986, pp. 15-24. URL: 

<https://bibliotecadigital.museodelprado.es/prado-

bib/es/bib/15719.do> (cons. 10/10/2025). 

https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://doi.org/10.19130/medievalia.2022.54.2/003X27SO016
https://doi.org/10.13035/H.2024.12.02.24
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do


 
 

Walter José Carrizo 

 257 

—, «Catálogo», en Domínguez Ortiz, Antonio, Pérez Sánchez, Alfonso E. 

y Gallego, Julián, Velázquez, Madrid, Ministerio de Cultura, 1990, pp. 

57-455. URL: <https://www.museodelprado.es/aprende/biblio-

teca/biblioteca-digital/fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-

94e7-8ae0f667687a> (cons. 10/10/2025). 

Gascón Uceda, María Isabel, «Entre el deseo y la realidad. Mujer y matri-

monio en la Edad Moderna», en Historia(s) de mujeres en homenaje a M.ª 

Teresa López Beltrán, coord. Pilar Pezzi Cristóbal, Málaga, Perséfone. 

Ediciones Electrónicas de la AEHM/UMA, 2013, vol. II, pp. 153-

171. 

García de Valdeavellano, Luis G. de, Curso de historia de las instituciones espa-

ñolas. De los orígenes al final de la Edad Media, Madrid, Revista de Occi-

dente, 1968. 

Greimas, A. J., Semántica estructural. Investigación metodológica, Madrid, Gre-

dos, 1987. 

Guerreau-Jalabert, Anita, «Parentesco», Diccionario razonado del Occidente me-

dieval, eds. Jacques Le Goff y Jean-Claude Schmitt, Madrid, Akal, 

2003, pp. 626-636. 

Gutiérrez Padilla, María, «“Avía caído una gran torre”: la asimilación de 

funciones entre el gigante y los seres híbridos mitológicos», Tirant, 15 

(2012), pp. 89-98. DOI: <https://doi.org/10.7203/tirant.15.2086 > 

(cons. 10/10/2025). 

—, «De la ferocidad a la domesticación: funciones del gigante y la bestia 

en el ámbito cortesano», en Estudios de literatura medieval en la Península 

Ibérica, coord. Carlos Alvar, San Millán de la Cogolla, Cilengua/Fun-

dación de San Millán de la Cogolla, 2015, pp. 659-671. URL: 

<https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-

en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-ci-

lengua-2015> (cons. 10/10/2025). 

L’Hermitte-Leclercq, Paulette, «Las mujeres en el orden feudal (siglos XI 

y XII)», en Historia de las mujeres, dir. George Duby y Michelle Perrot, 

https://www.museodelprado.es/aprende/biblioteca/biblioteca-digital/fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-94e7-8ae0f667687a
https://www.museodelprado.es/aprende/biblioteca/biblioteca-digital/fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-94e7-8ae0f667687a
https://www.museodelprado.es/aprende/biblioteca/biblioteca-digital/fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-94e7-8ae0f667687a
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2086
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015


Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 258 

vol. III: La Edad Media, La mujer en la familia y en la sociedad, dir. Chris-

tiane Klapisch-Zuber, Madrid, Taurus, 1993, pp. 247-300. 

Le Goff, Jacques, Héroes, maravillas y leyendas en la Edad Media, Madrid, Pai-

dós, 2010. 

Lis. = Silva, Feliciano de, Lisuarte de Grecia (Libro VII de Amadís de Gaula), 

ed. Emilio J. Sales Dasí, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cer-

vantinos, 2000. 

LsEC = López de Santa Catalina, Pedro, Libro Segundo de Espejo de Caba-

llerías, ed. Juan Carlos Pantoja Rivero, Alcalá de Henares, Centro de 

Estudios Cervantinos, 2009. 

Lucía Megías, José Manuel, «Sobre torres levantadas, palacios destruidos, 

ínsulas encantadas y doncellas seducidas: de los gigantes de los libros 

de caballerías al Quijote», en Fantasía y literatura en la Edad Media y los 

siglos de oro, ed. Nicasio Salvador Miguel, Santiago López-Ríos y Est-

her Borrego Gutiérrez, Madrid, Universidad de Navarra/Iberoame-

ricana-Vervuert, 2004, pp. 235-258. 

Lucía Megías, José Manuel; Sales Dasí, Emilio, «La otra realidad social en 

los libros de caballerías castellanos. 1. Los enanos», Revista di Filologia 

e Letterature Ispaniche, 5 (2002), pp. 9-24. URL: <https://rfli.it/in-

dex.php/rfli/article/view/44> (cons. 10/10/2025). 

Marín Pina, M.ª Carmen, «El humor en el Clarisel de las Flores de Jerónimo 

de Urrea», en Libros de caballerías (De «Amadís» al «Quijote»). Poética, 

lectura, representación e identidad, Salamanca, SEMYR, 2002, pp. 245-

266. URL: <http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-

ls/catalog/book/50> (cons. 23/10/2025). 

—, «Introducción», en Palmerín de Olivia, ed. Giuseppe Di Stefano, Alcalá 

de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2004, pp. vii-xxxvii. 

Márquez Villanueva, Francisco, Fuentes literarias cervantinas, Madrid, Gre-

dos, 1973. 

Martín Romero, José Julio, «El combate contra el gigante en los textos 

caballerescos», en Actes del X Congrés Internacional de l’Associació His-

pànica de Literatura Medieval, ed. Rafael Alemany, Josep Lluís Martos y 

https://rfli.it/index.php/rfli/article/view/44
https://rfli.it/index.php/rfli/article/view/44
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50


 
 

Walter José Carrizo 

 259 

Josep Miquel Manzanaro, Alicante, Institut Interuniversitari de Filo-

logia Valenciana, 2005, vol. III, pp. 1105-1121. 

—, «“¡Oh captivo cavallero!” Las palabras del gigante en los textos caba-

llerescos», Nueva Revista de Filología Hispánica, 1/54 (2006), pp. 1-31. 

DOI: <https://doi.org/10.24201/nrfh.v54i1.2309> (cons. 

10/10/2025). 

Martineau, Anne, Le nain et le chevalier. Essai sur les nains français du Moyen 

Âge, París, Presses de l’Université de Paris-Sorbonne, 2003. 

Massip Bonet, Francesc, «El personaje del loco en el espectáculo medieval 

y en las cortes principescas del renacimiento», Babel. Littératures pluri-

elles, 25 (2012), pp. 71-96. DOI: <https://doi.org/10.4000/ba-

bel.2077> (cons. 10/10/2025). 

Mena Marqués, Manuela B., «Catálogo», en Monstruos, enanos y bufones en la 

Corte de los Austrias (A propósito del “Retrato de enano” de Juan Van der 

Hamen), Madrid, Amigos del Museo del Prado, 1986, pp. 25-127. 

URL: <https://bibliotecadigital.museodelprado.es/prado-

bib/es/bib/15719.do> (cons. 10/10/2025). 

Moragas, Jerónimo de, «Los bufones de Velázquez», Medicina & historia, 6 

(1964), pp. 2-15. 

Moreno Villa, José, Locos, enanos y niños palaciegos. Gente de placer que tuvieron 

los Austrias en la Corte española desde 1563 a 1700, Ciudad de México, 

La Casa de España en México/Editorial Presencia, 1939. 

Palm. = Palmerín de Olivia, intr. M.ª Carmen Marín Pina, ed. y apéndices 

Giuseppe Di Stefano, Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cer-

vantinos, 2004. 

Pantorba, Bernardino de, La vida y la obra de Velázquez. Estudio biográfico y 

crítico, Madrid, Compañía Bibliográfica Española, 1955. 

Partidas = Las Siete Partidas del sabio rey don Alonso el nono, nueuamente Glosadas 

por el Licenciado Gregorio Lopez del Consejo Real de Indias de su Majestad, 

En Salamanca, Por Andrea de Portonaris, Impressor de su Magestad, 

1555. 

https://doi.org/10.24201/nrfh.v54i1.2309
https://doi.org/10.4000/babel.2077
https://doi.org/10.4000/babel.2077
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do


Historias Fingidas, 13 (2025) – Miscelánea 

 

 260 

Plat. = Platir, ed. M.ª Carmen Marín Pina, Alcalá de Henares, Centro de 

Estudios Cervantinos, 1997. 

Poema AC = Poema de Alfonso Onceno, ed. Juan Victorio, Madrid, Cátedra, 

1991. 

Pol. = Polindo, ed. Manuel Calderón Calderón, Alcalá de Henares, Centro 

de Estudios Cervantinos, 2003. 

Poli. = Silva y de Toledo, Juan de, Policisne de Boecia, ed. Emilio J. Sales Dasí, 

Alcalá de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2008. 

Prim. = Primaleón, ed. M.ª Carmen Marín Pina, Alcalá de Henares, Centro 

de Estudios Cervantinos, 1998. 

Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, 23.ª ed. [versión 

23.8 en línea], 2014. URL: <https://dle.rae.es> (cons. 10/10/2025). 

Sales Dasí, Emilio José, La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, Alcalá 

de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2004. 

Thompson, Stith, Motif-Index of Folk-Literature. A Classification of Narrative 

Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exem-

pla, Fabliaux, Jest-Books, and Local Legends. F-H, Bloomington, Indiana 

University Press, 1956, vol. III. 

Ulixea = La Ulixea de Homero, traducida de griego en lengua castellana por el secre-

tario Gonzalo Pérez, ed., intr. y notas Juan Ramón Muñoz Sánchez, 

Málaga, Universidad de Málaga, 2015. 

Verdon, Jean, El amor en la Edad Media. La carne, el sexo y el sentimiento, Bar-

celona, Paidós, 2008. 

Ynduráin, Domingo, «Enamorarse de oídas», en Serta Philologica F. Lázaro 

Carreter. Natalem diem sexagesimum celebranti dicata. II. Estudios de litera-

tura y crítica textual, Madrid, Cátedra, 1983, pp. 589-603. 

https://dle.rae.es/


 

 
 
Daniel Gutiérrez Trápaga y María Gutiérrez Padilla (eds.), Libros de caballerías: estudios sobre la poética del 
género, Ciudad de México, Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 
Heúresis, 2024. Reseña de Jesús Ricardo Córdoba Perozo, Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 261-267. 
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1729 - ISSN 2284-2667 

261 

 

Daniel Gutiérrez Trápaga y María Gutiérrez Padilla (eds.), Libros de caballe-
rías: estudios sobre la poética del género, Ciudad de México, Universidad Nacio-
nal Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, Heúresis, 2024 
 
 

Jesús Ricardo Córdoba Perozo 
(Universidad Nacional de Colombia) 
 
 
§ 
 
 

Condenados al ostracismo durante largo tiempo por la crítica litera-
ria, los libros de caballerías tuvieron que esperar a mediados del siglo XX 
para que su amplio corpus comenzara a ser interés de estudio científico y 
sistemático por parte de literatos, filólogos, historiadores y otros profesio-
nales de las humanidades. Desde finales de la centuria hasta hoy, la ten-
dencia del redescubrimiento de los libros de caballerías se ha revelado 
verdaderamente vigorosa y vehemente, cuya expresión más significativa es 
el crecimiento prácticamente exponencial de la bibliografía dedicada al gé-
nero literario y a sus problemas particulares. No es una situación despre-
ciable, más si se tiene en cuenta la tarea titánica a la que se enfrentan los 
estudiosos de los libros de caballerías: se trata de un género literario que 
abarca casi siglo y medio (del Amadís de Gaula perdido de Sevilla de 1496 
a la Sexta parte del Espejo de príncipes y caballeros de 1640); que cuenta en su 
seno alrededor de 80 títulos distintos, casi todos de gran extensión; y que 
acoge en su interior una poética variable, proteica y multiforme que se 
muestra adaptable a las vicisitudes literarias e históricas de la España de 
los Austrias.  

Ciertamente, el estudio de los libros de caballerías, el género más 
prolífico y exitoso de la prosa de ficción hispánica en el siglo XVI, sería 
tarea imposible de asumir para cualquier investigador o pequeño grupo de 
investigación. Por ello, como si se tratara del linaje de Amadís, para las 
aproximaciones literarias al género se requiere de un inmenso trabajo co-
lectivo y colaborativo en el que cada parte funciona como un engranaje 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1729


Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

262 

 

que permite arrojar luces sobre un panorama tan amplio como cada vez 
menos desconocido. Buena cuenta de este trabajo es el volumen colectivo 
editado por los investigadores mexicanos Daniel Gutiérrez Trápaga y Ma-
ría Gutiérrez Padilla, Libros de caballerías: estudios sobre la poética del género, pu-
blicado por la Universidad Nacional Autónoma de México en 2024 y que 
reúne doce estudios de distintos investigadores, a su vez oriundos o vin-
culados a instituciones de distintas partes del globo (México, Colombia, 
España, Italia y Estados Unidos).  

El libro funge como brújula y termómetro metodológico y concep-
tual toda vez que permite reconocer hacia qué elementos y problemas 
apuntan las más recientes investigaciones sobre los libros de caballerías, 
como identificar y calibrar el impacto de las herramientas teóricas que per-
miten tales aproximaciones. A pesar de la ya señalada y conocida amplitud 
del género, los editores han logrado distribuir las colaboraciones de los 
investigadores de acuerdo con cuatro ejes que, además, denotan aspectos 
fundamentales de los libros de caballerías: combate y maravillas, caracte-
rización y motivos, estructuras narrativas y cíclicas y traducciones y rees-
crituras en el ámbito europeo. Bajo este horizonte cuatripartito se abre el 
volumen colaborativo.  

La primera sección, Combate y maravillas, se compone de tres aportes 
singulares. El primero, titulado «Entre el milagro y la maravilla: mujeres 
protectoras y diabólicas en el Zifar», lo firma María José Rodilla León de 
la Universidad Autónoma Metropolitana de Iztapalapa. El texto presenta 
un análisis de las tipologías femeninas presentes en el anónimo Libro del 
cavallero Zifar y su relación con la caballería y la maravilla. Si, por un lado, 
la autora sitúa en las coordenadas de la virtud, la devoción mariana y la 
prudencia al regir a personajes como Grima, la señora de Galapia y la in-
fanta Seringa; por el otro, encuentra en figuras como el hada de las aguas 
la expresión típica de las damas diabólicas que dominan la magia.  

El segundo texto de la sección es de la autoría de Almudena Iz-
quierdo, de la École Normale Supérieure de Lyon, y se titula «Las cartas 
de batalla en el libro de caballerías: el caso del Florisel de Niquea (1532)». La 
autora toma como objeto de investigación la presencia, desarrollo y es-
tructura de una serie de cartas de desafío que intercambian, al comienzo 
del libro II, los personajes de Florisel de Niquea y Lucidor de las Vengan-
zas. Después de un sesudo análisis, Izquierdo concluye que la presencia de 
tales cartas de batalla desempeña un rol significativo en el libro de caballe-
rías puesto que movilizan la acción a la vez que enfatizan rasgos de la 



Jesús Ricardo Córdoba Perozo 

263 
 

caracterización de los personajes que las emiten y las reciben, como su 
capacidad de reflexión y su actitud frente a los hechos.  

Cierra la primera sección la colaboración de Jesús Duce García, de la 
Universidad de Zaragoza, titulada «Verismo de la guerra en el Olivante de 
Laura. Arquitectura militar, guerra de asedio y labores de zapa». El inves-
tigador disecciona el problema de la representación de la realidad en los 
libros de caballerías y su análisis permite deducir una relación más intensa 
entre realidad y ficción caballeresca que la que se pensaba. Para ello, el 
autor se vale de comparaciones entre episodios bélicos narrados en el Oli-
vante de Laura (preparaciones de defensa para un asedio, turnos de des-
canso, abastecimiento, etc.) y sus correspondientes estrategias históricas 
en crónicas y obras como el Tratado de la perfección del triunfo militar de 
Alonso de Palencia, para concluir que en el género literario conviven ele-
mentos oriundos de la fantasía de sus autores como referencias concretas 
y específicas a su realidad histórica circundante, en este caso bélica. 

La segunda sección, Caracterización y motivos, también se articula en 
torno a tres investigaciones. La primera de ellas es fruto de los trabajos de 
Clemente Aurelio Sánchez Rodríguez, de El Colegio de México, bautizada 
como «La construcción del descenso al Infierno en el Amadís de Gaula y 
Las sergas de Esplandián de Garci Rodríguez de Montalvo». Sánchez Rodrí-
guez estudia en perspectiva comparada la representación del descensus ad 
inferos en los dos libros de caballerías debidos a Montalvo y encuentra di-
ferencias sugerentes: mientras que en el caso del Amadís el tópico se desa-
rrolla en consonancia con los ideales de la caballería bretona, a través de 
la exaltación de la perfección del héroe y la ayuda de la magia; en el Esplan-
dián prima la ortodoxia religiosa del autor que humaniza al héroe hacién-
dolo sentir miedo y vencer la prueba sin la ayuda de la magia, solo con la 
inspiración divina.  

El siguiente escrito del que se compone la segunda sección es pro-
ducto de los intereses investigativos de Andrea Flores García, de la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, y se titula «“Llevaba un tocado 
que ni era sombrero, ni lo dejaba de ser”. El alcartaz: un extraño tocado 
en el Florisel de Niquea». En este caso, Flores García acude a la historia 
cultural y a la historia de la moda para analizar la representación de un 
accesorio o tocado de origen francés, el hennin, de escaso uso en la corte 
española del siglo XVI y mencionado tres veces en dos libros de caballerías 
de Feliciano de Silva. La autora analiza los matices con que Silva representa 
el tocado en los episodios, ninguno de forma absolutamente convencional, 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

264 

 

pues el escritor mirobrigense los adaptaría de acuerdo con el personaje que 
los emplea, su historia dentro de la narración y sus características.  

El aporte de Nashielli Manzanilla Mancilla, también de la Universi-
dad Nacional Autónoma de México y titulado «La doncella oculta: sor-
presa y complejidad de un disfraz en el Amadís de Grecia», cierra la segunda 
sección. Manzanilla Mancilla centra todos sus esfuerzos en analizar la re-
presentación de la infanta Gradafilea como virgo bellatrix en un concreto 
episodio del Amadís de Grecia de Feliciano de Silva: aquella justa en la que 
interviene por sorpresa y salva a Lisuarte y Onoloria por haberse casado 
sin el consentimiento del emperador. La autora destaca el uso hábil del 
disfraz con el que el narrador relata la aparición de la doncella privando de 
información al público lector cortesano, manteniendo así el suspenso y el 
interés, creando intrigas y expectativas en el marco del libro de caballerías.  

En la tercera sección, Estructuras narrativas y cíclicas, los dos autores 
que aportan contribuciones se concentran en el ámbito estructural y na-
rratológico del género literario. El texto que inaugura la sección corre a 
cargo de Enrique del Castillo Reyes de la Universidad Nacional Autónoma 
de México y se titula «La focalización narrativa y el efecto de realidad en 
Lepolemo. Caballero de la Cruz». Lo que del Castillo Reyes analiza son las 
herramientas descriptivas de algunas escenas del Lepolemo para encontrar 
el mecanismo que permite generar el efecto de realidad en la lectura. Va-
liéndose de herramientas semióticas y metodológicas, Castillo Reyes dis-
tingue entre focalización externa (recreación de elementos sensoriales en 
las escenas vívidamente descritas) y focalización interna (pensamientos de 
los personajes), cuya armonización conjunta genera el efecto de realidad 
en el Lepolemo de Alonso de Salazar. 

Para clausurar la sección, Claudia Dematté de la Università di Trento 
dedica su ensayo investigativo a los criterios de organización cíclica dentro 
de los libros de caballerías en un análisis titulado «Ciclos de caballerías 
hispánicos versus libros de caballerías “únicos” y “sueltos”: una propuesta 
de nueva clasificación». Dematté problematiza algunas de las categorías 
empleadas en la sistematización de los libros de caballerías, sustentadas 
por el concepto de ciclicidad que, aunque útil, no permite entender una 
buena parte del panorama del género se compone de libros sueltos. Con-
texto que se complica aún más cuando entra en la ecuación el factor edi-
torial, por el que algunos libros considerados tradicionalmente con secuela 
serían, en realidad, libros únicos (categoría propuesta por Dematté) que vie-
ron la luz en impresiones separadas por cuestiones logísticas. La investi-
gadora abre la puerta a que libros como el Palmerín-Primaleón, el Florambel y 



Jesús Ricardo Córdoba Perozo 

265 
 

el Félix Magno se consideren bajo esta nueva luz, permitiendo así un acer-
camiento más certero a las dinámicas editoriales y lectoras de la España 
del siglo XVI.  

Clausura el volumen colectivo la sección titulada Traducciones y reescri-
turas en el ámbito europeo destinada, como su mismo nombre sugiere, a deta-
llar las distintas facetas que el género caballeresco tuvo fuera de las 
fronteras castellanas. El primer aporte de esta sección, titulado «Soberbia 
femenina en el Palmeirim de Inglaterra: creación y reescritura entre Portugal 
e Italia» y firmado por la investigadora Federica Zoppi de la Università de 
Verona, es un interesante caso de estudio. Zoppi analiza las distancias que 
provocan los contextos culturales en la representación de la soberbia de 
las mujeres (expresada ampliamente como frialdad frente al requiebro 
amoroso). El análisis comparativo permite a la autora identificar una ten-
dencia de carácter más misógino y medievalizante en el Palmeirim de Ingla-
terra de Francisco de Moraes; en contraste con la inclinación más 
pragmática de Mambrino da Roseo en el Palmerino, quien tiene como 
punto de vista en todo momento el matrimonio al que deben conllevar las 
relaciones amorosas y que podría dificultarse por una excesiva soberbia 
femenina, enfatizando así un sentido pedagógico en su relectura de la obra 
portuguesa.  

El segundo texto que compone la sección final es un singular aporte 
de Pedro Álvarez-Cifuentes de la Universidad de Oviedo titulado «Palme-
rín en Portugal: algunos cuentos populares portugueses». Álvarez-Cifuen-
tes rastrea el impacto de la popularidad del ciclo de los palmerines en 
tierras lusas gracias a su reelaboración en cuentos de transmisión oral re-
cogidos entre finales del siglo XIX y principios del siglo XX. El cotejo y 
lectura de las cuatro versiones orales transcritas por eruditos permite al 
autor calibrar la importancia de los libros de caballerías en la cultura po-
pular portuguesa como evidenciar las obligadas transformaciones que im-
pone el paso del tiempo respecto de sus fuentes quinientistas. Además, 
Álvarez-Cifuentes no pierde de vista los intermediarios, esto es, reelabo-
raciones de la materia palmeriniana como la comedia firmada por Pérez 
de Montalbán y cuyo eco podría percibirse en la pervivencia de los moti-
vos folclóricos que sustentan las cuatro versiones de los cuentos.  

El tercer capítulo de la última sección es un especial aporte del inves-
tigador Mario Martín Botero García de la Universidad de Antioquia y se 
titula «Ficción verdadera en las Sergas de Esplandián (1510) y el Cinqiesme 
Livre d’Amadis (1544)». En este punto, el foco vuelve a ponerse en la rela-
ción entre historia y ficción a propósito de los libros de caballerías, pero 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

266 

 

solamente para dejar en evidencia cómo este vínculo también obedece a 
determinadas circunstancias políticas y culturales que lo condicionan. Así 
pues, Botero García compara las alusiones a los Reyes Católicos y su pro-
yecto político-religioso presentes en las visiones de Montalvo narradas en 
el Esplandián con la loa de los reyes de Francia, Francisco I y Enrique II, 
tanto en el prólogo como en el cuerpo de la versión francesa. Así pues, la 
traducción de Heberay des Essarts opera también en el sentido de plata-
forma ideológica que exhibían los libros de caballerías, aunque natural-
mente se produzca una radical transformación que lo distancia del original 
para obedecer a los intereses políticos de su país y de la familia real desti-
nataria.  

Culmina la sección y el volumen el ensayo de Victoria M. Muñoz de 
la City University of New York Hostos Community College titulado «Li-
teratura y política: personajes caballerescos ibéricos en ficciones inglesas». 
Muñoz centra su interés en dos libros de caballerías hispánicos que tuvie-
ron cierto eco en la Inglaterra isabelina: el Amadís de Gaula de Rodríguez 
de Montalvo y el Espejo de príncipes y caballeros de Diego Ortúñez de Calaho-
rra. La autora rastrea el impacto que, en general, tuvo la literatura española 
en un contexto tan complejo como el de las relaciones internacionales en 
ambos reinos después de la muerte de la reina María I Tudor. Pero, ade-
más, estudia cómo los símbolos literarios fueron resignificados por los es-
critores ingleses que se valieron de recursos estéticos e ideológicos 
provenientes de las obras hispánicas. Tal es el caso, por ejemplo, del Ca-
ballero del Febo y Claridiana del Espejo de príncipes cuyas figuras son meta-
morfoseadas por Edmund Spenser en La reina de las hadas para 
corresponder con la agenda política y monárquica isabelina.  

Las anteriores líneas no han tenido otra pretensión que la de dar 
cuenta de la variedad y singularidad de los aportes que componen el volu-
men colectivo Libros de caballerías: estudios sobre la poética del género. Si la anto-
logía de doce estudios debe fungir, como se planteó al inicio, de brújula y 
termómetro para orientar y para medir el rumbo y el estado de la crítica 
caballeresca, no es posible ofrecer un diagnóstico negativo. El volumen da 
cuenta hoy más que nunca de la enorme calidad que han alcanzado los 
estudios sobre los libros de caballerías como la necesidad de mantener y 
fortalecer la articulación de los investigadores. No está de más recordar 
que solo la suma de los aportes individuales permite reconstruir el com-
plejo panorama en el que surgieron y triunfaron los libros de caballerías, 
así como captarlos y entenderlos en toda su riqueza y variedad. La crítica 
caballeresca goza de buena salud. Así pues, resta solo desear que siga 



Jesús Ricardo Córdoba Perozo 

267 
 

habiendo tantos Alonsos Quijanos, tantos lectores embebidos en estos 
folios de aventuras y aventuras, cuantos sean necesarios para seguir mejo-
rando y conquistando una comprensión más cabal del género.  

 



 



 

 
 
Daniel Gutiérrez Trápaga, Axayácatl Campos García Rojas, Libros en los universos de ficción. Libros de caba-
llerías castellanos, Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, Heúresis, 
2024. Reseña de Giulia Lucchesi, Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 269-271.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1723 - ISSN 2284-2667. 

269 

 

Daniel Gutiérrez Trápaga y Axayácatl Campos García Rojas, Libros en los 
universos de ficción. Libros de caballerías castellanos, Ciudad de México, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, Heú-
resis, 2024 
 
 

Giulia Lucchesi 
(Università di Verona) 

 
 
§ 
 
 

La monografía Libros en los universos de ficción. Libros de caballerías caste-
llanos de Daniel Gutiérrez Trápaga y Axayácatl Campos García Rojas, de 
la Universidad Nacional Autónoma de México, tiene como objetivo ofre-
cer una guía para los estudiosos sobre los libros e historias fingidas que 
figuran en las novelas de caballerías. El libro, tanto en su dimensión física 
como en su contenido, constituye una presencia constante en este género 
literario: hay libros perdidos de los cuales hablan los personajes, libros que 
anticipan o desarrollan la trama caballeresca (traducidos y recuperados de 
antiguas tradiciones), y también libros que funcionan como poderosos ob-
jetos mágicos utilizados por sabios encantadores. El volumen contiene nu-
merosos ejemplos extraídos de las obras analizadas y se convierte en un 
estudio estimulante para quienes investigan el género caballeresco mo-
derno. 

El topos del libro, objeto precioso tanto por su materialidad como por 
su función dentro de la trama, es ampliamente explotado por los autores 
del género. Los dos investigadores, mediante una categorización rigurosa 
y bien pensada, logran describir los distintos tipos y funciones de los libros 
de ficción presentes en un corpus amplio: los ejemplos provienen, en efecto, 
de las novelas pertenecientes a los ciclos de Amadís, Palmerín, Belianís y Es-
pejo de príncipes y caballeros. 

Para describir la fascinante mise en abyme caballeresca, Gutiérrez Trá-
paga y Campos García Rojas proponen una tipología de elaboración 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1723


Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

270 

 

propia: los libros fingidos se dividen según el género y la función. Se iden-
tifican tres géneros: «perdidos», «referidos» y «rescatados y entregados», 
esta última subdividida a su vez en: «como tesoro», «como medida» y 
«como marca textual». Las funciones anotadas son también tres: «descrip-
tiva», «narrativa» y «estructuradora». Cada categoría, ya sea de género o de 
función, se describe detalladamente en la monografía mediante reflexiones 
valiosas y ejemplos extraídos de los textos. 

El volumen está dividido en cuatro capítulos, precedidos por una 
presentación inicial.  

El primer capítulo, titulado Los libros como medida (p. 18), aborda la 
dimensión formal e interna de los libros de ficción, frecuentemente con-
cebidos en partes o secciones narrativas. Se destaca el uso doble de los 
términos «parte» y «libro» por parte de los autores del género. Los libros 
de ficción presentes en el universo caballeresco cumplen a menudo la fun-
ción de eslabones de conexión («nexos de referencia», p. 23) entre las par-
tes de la trama: a veces anticipan los eventos, otras veces ayudan a recordar 
hechos pasados para refrescar la memoria del lector. Una tercera función 
estructural de estos libros de ficción se manifiesta en la voluntad regia de 
dejar por escrito acontecimientos particularmente relevantes o extraordi-
narios protagonizados por uno o varios caballeros valientes, lo que da lu-
gar a la redacción de un libro independiente. Al final de este primer 
capítulo, los autores analizan la importancia del título: así como el célebre 
Chevalier de la charrette de Chrétien de Troyes redescubre su identidad 
cuando Ginebra lo llama por su nombre, Lancelot, los libros adquieren 
una existencia más concreta y un significado más amplio cuando reciben 
un título (p. 38). 

El segundo capítulo, Rescate, abandono, sustracción y entrega (p. 43), pre-
senta los libros de ficción que participan activamente en las aventuras na-
rradas. Estos libros, en efecto, viven auténticas peripecias: se pierden, se 
recuperan, se ocultan e incluso se queman. Pero también son objetos va-
liosos, tanto por los materiales con que están hechos (como piedras pre-
ciosas embutidas en sus cubiertas) como por su contenido (profecías o 
apasionantes relatos del pasado). El amor humanista por la palabra escrita 
se manifiesta también en la producción de ficción caballeresca, y los pro-
tagonistas desean obtener esos libros, que se convierten en tesoros y rega-
los de gran valor. 

La tercera parte del volumen examina una tipología diferente de li-
bros de ficción, que adquiere una inesperada concreción: los libros de cró-
nicas, fuente interna de la narración caballeresca que los contiene. El 



Giulia Lucchesi 

271 
 

capítulo, titulado Las crónicas fingidas: Humanismo y la materialidad en la ficción 
(p. 67), analiza la relación entre estas historias fingidas –preciosos manus-
critos en lenguas antiguas– y el meticuloso trabajo del filólogo humanista. 
Se citan bibliotecas y autores antiguos que los libros de caballerías men-
cionan como fuentes ilustres de los hechos narrados: la biblioteca de Pe-
trarca, así como los historiadores Tito Livio, Plutarco y Homero. Estas 
fuentes aparecen en las novelas como manuscritos antiguos, a veces dete-
riorados, que deben ser reconstruidos y traducidos a la lengua vernácula, 
lo que establece un vínculo con la labor filológica humanista que los pro-
pios autores destacan, subrayando el valor de los manuscritos y la dificul-
tad de su recuperación por parte de un personaje. 

El volumen se cierra con un cuarto capítulo de gran interés, ya que 
trata una tipología precisa de libro de ficción que aparece con frecuencia 
en las novelas de caballerías debido a la fuerte presencia del elemento má-
gico: los grimorios. El capítulo, titulado Los grimorios en los libros de caballerías 
a partir del ciclo del Amadís de Gaula (p. 103), no solo describe los libros má-
gicos, sino también la función que desempeñan en los rituales y el papel 
de sus poseedores. Se trata de textos de gran importancia para la trama, 
que se distinguen tanto por su contenido como por los poderes extraordi-
narios que albergan. Son indispensables para la ejecución de rituales má-
gicos y solo los sabios encantadores pueden utilizarlos, generando los 
sorprendentes giros narrativos que caracterizan el género. 

Una rica bibliografía, testimonio del arduo trabajo crítico de los dos 
investigadores, cierra el volumen. 

En conclusión, esta monografía representa una auténtica novedad 
que aporta estudios innovadores con una categorización precisa y rigurosa 
del tema del libro de ficción. 

Esta sistematización resulta especialmente útil tanto para los investi-
gadores consolidados del género – que pueden contribuir a su desarrollo 
ampliando el corpus con otros textos de caballerías– como para los nuevos 
estudiosos, que encuentran aquí una valiosa guía para analizar el topos exa-
minado. 

En definitiva, se trata de una guía imprescindible para investigadores 
del género caballeresco y estudiosos de la ficción literaria renacentista. 



 



 

 
 
Campos García Rojas, Axayácatl, Cruz Salinas, Mónica Vanesa (coords.), Las altas caballerías y los subli-
mados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre Narrativa Caballeresca, Universidad Nacional Autónoma 
de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2024. Reseña de Juan José Sánchez Martínez, Historias Fingidas, 
13 (2025), pp. 273-275.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1722- ISSN 2284-2667 

273 

 

Axayácatl Campos García Rojas y Mónica Vanesa Cruz Salinas (coords.), 
Las altas caballerías y los sublimados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre 
Narrativa Caballeresca, Ciudad de México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, Facultad de Filosofía y Letras, Heúresis, 2024 
 
 

Juan José Sánchez Martínez 
(Universidad de Jaén) 

 
 
§ 
 
 

El presente volumen reúne los trabajos expuestos por un grupo de 
investigadores en el seno del Seminario de Estudios sobre Narrativa Ca-
balleresca (SENC) de la Universidad Nacional Autónoma de México. Las 
altas caballerías y los sublimados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre 
Narrativa caballeresca, coordinado y editado por Axayácatl Campos García 
Rojas y Mónica Vanesa Cruz Salinas, se constituye como la prolongación 
de un libro anterior, En línea caballeresca: Lecciones del Seminario de Estudios 
sobre Narrativa Caballeresca, en el que se recogían estudios de la misma na-
turaleza. Así pues, como señalan los coordinadores en su presentación, 
este volumen nace con la voluntad de mantener en el tiempo y dar conti-
nuidad a este particular e incipiente ciclo caballeresco. En esta ocasión, el 
libro consta de cinco contribuciones, más un estudio preliminar, en los 
que sus autores abordan el análisis de diversos aspectos de la literatura 
caballeresca.  

Bajo el título «La corte se divierte: pasatiempos en los libros de caba-
llerías más allá de los juegos de armas (I)», se presenta a modo de pórtico 
introductorio la investigación realizada por María del Carmen Marín Pina 
(Universidad de Zaragoza). Dejando a un lado las justas y torneos, pasa-
tiempos caballerescos por excelencia, la investigadora se marca como ob-
jetivo principal el examen de otros juegos de entretenimiento (el ajedrez, 
las tablas y los naipes) presentes en los libros de caballerías con el fin de 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1722


Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

274 

 

identificar su función en los textos. Además de estos juegos de mesa, Ma-
rín Pina estudia el juego poético del intercambio de motes, en el que los 
participantes, caballeros y damas, desvelan su ingenio y sus sentimientos 
amorosos. Como demuestra la autora, estos pasatiempos no sirven única-
mente para cubrir momentos de inactividad, sino que adquieren un mar-
cado valor simbólico y social.  

Con el artículo «Un asunto de familia: la Crónica do imperador Beliandro 
como epígono de la saga de los palmerines ibéricos» de Pedro Álvarez-
Cifuentes (Universidad de Oviedo) se inicia la nómina de trabajos desa-
rrollados por los investigadores que participaron en las sesiones en línea y 
presenciales del SENC. Además, es el primero de los dos estudios sobre 
libros de caballerías portugueses que contiene el volumen. Pedro Álvarez-
Cifuentes realiza un viaje por el complejo entramado generacional del ciclo 
palmeriniano, desde sus primeros textos castellanos hasta las continuacio-
nes portuguesas, para llegar a su última entrega, la inédita Crónica do impe-
rador Beliandro. El estudio profundiza en las extensas relaciones familiares 
de los personajes para demostrar que la genealogía palmeriniana se cons-
tituye como una pieza clave en la unidad narrativa del ciclo.  

La segunda aportación novel, «La emperatriz Melior: el influjo de las 
pasiones amorosas en el uso de la magia en los seres sobrenaturales», a 
cargo de Atzin Morales Sánchez (Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico), centra su atención en uno de los personajes principales del Libro del 
conde Partinuplés, obra perteneciente al género de la narrativa caballeresca 
breve. La autora analiza el personaje de la emperatriz Melior, en quien se 
unen el poder político, como gobernante de Constantinopla, y el mágico, 
pues posee conocimientos sobrenaturales que la convierten en la principal 
encantadora de la obra. Melior vuelca sus poderes mágicos en la conquista 
amorosa del conde con quien desea contraer matrimonio. En este proceso 
las emociones de la emperatriz cumplen una función determinante puesto 
que afectan en la toma de decisiones y en el uso de la magia.  

Por su parte, Rafael Rodríguez Victoria (Universidad Nacional Au-
tónoma de México) en su investigación titulada «“Dar e non dar de lo 
vuestro en vuestra mano es”: el símbolo de la mano en la política de la 
riqueza del Libro del caballero Zifar» explica la importancia y funcionalidad 
de la mano en la ficción caballeresca, especialmente en las cuestiones rela-
cionadas con la riqueza. El autor señala que en la obra el símbolo de la 
mano se encuentra estrechamente ligado a la idea de que los bienes mate-
riales deben ser obtenidos e invertidos con moderación y prudencia, pues 
la riqueza, don recibido de Dios, ha de ser administrada por nobles y 



Juan José Sánchez Martínez 

275 
 

caballeros con responsabilidad y virtud, tal y como les corresponde según 
su estado.  

El volumen vuelve a mirar hacia los libros de caballerías portugueses 
con la contribución «El espacio mítico del linaje de los Reyes de Portugal: 
Algunas notas sobre la prueba de la Sepultura da arca da sabedoria en la Cró-
nica do Imperador Clarimundo» de Pedro Monteiro (Goethe-Universität 
Frankfurt). Este estudio, dedicado al primer libro de caballerías portugués, 
analiza la relación que se establece entre tres espacios de la obra, Hungría, 
Grecia y Portugal, igualmente imbricados entre sí, y la genealogía de la 
monarquía portuguesa, cuyo punto de unión es Clarimundo, protagonista 
de la aventura. En el episodio de la Sepultura da Arca da sabedoria se vaticina 
el vínculo del personaje con los reyes de Portugal, una vinculación que se 
amplía y materializa en posteriores profecías y aventuras al señalarse a Cla-
rimundo como su ascendiente directo. Todo ello, como revela Pedro 
Monteiro, guarda una relación intrínseca con el momento histórico de lu-
cha contra el infiel en el que se compone la obra.  

Cierra la publicación Maribel Ayala Rodríguez (Universidad Nacional 
Autónoma de México) con el artículo «El establecimiento de un linaje in-
correcto en la pre-historia como elemento estructurante de la biografía de 
Rosicler en la primera parte del Espejo de príncipes y caballeros (Diego Ortúñez 
de Calahorra, 1555)». Tomando como punto de partida el relato del naci-
miento de Febo y Rosicler, mellizos protagonistas de la historia, la autora 
prueba que el enrevesado engaño perpetrado por su padre, el emperador 
Theoduardo, para conseguir la mano de la princesa Briana, juega un papel 
decisivo en el desarrollo del personaje de Rosicler y de la obra misma, al 
tiempo que confiere al segundogénito un protagonismo inusitado. 

En conclusión, el presente libro ofrece un amplio y variado abanico 
de estudios sobre diferentes aspectos y géneros de la materia caballeresca, 
lo que pone de manifiesto el interés que sigue despertando este tipo de 
literatura. En este sentido, es necesario poner en valor la oportunidad de 
difusión de nuevos hallazgos y nuevas líneas de investigación en el ámbito 
de la literatura caballeresca que brinda el Seminario de Estudios sobre Na-
rrativa Caballeresca gracias a la publicación de volúmenes como este. Sería 
una señal magnifica y esperanzadora que en el futuro afloren de las prensas 
editoriales más continuaciones de esta singular saga caballeresca. 



 



 

 
 
Pedro Monteiro, Ficção e memória na literatura cavaleiresca ibérica. O “Memorial das Proezas da Segunda Távola 
Redonda” (1567), Berlin/Boston, De Gruyter, 2025. Reseña de Isabel Sofia Calvário Correia, Historias 
Fingidas, 13 (2025), pp. 277-282.  
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1744 - ISSN 2284-2667. 

277 

 

Pedro Monteiro, Ficção e memória na literatura cavaleiresca ibérica. O «Memorial 
das Proezas da Segunda Távola Redonda» (1567), Berlin/Boston, De Gruyter, 
2025 
 
 

Isabel Sofia Calvário Correia 
(Escola Superior de Educação de Coimbra  

inED - Centro de Investigação e Inovação em Educação,  
Instituto Politécnico de Coimbra) 

 
 
§ 
 
 

Pedro Monteiro publicou recentemente, no livro que aqui 
comentamos, o resultado da sua tese de doutoramento, apresentada em 
maio de 2022 na Faculdade de Letras da Universidade do Porto. Já nessa 
data se previa a necessidade de publicação de tão importante estudo sobre 
uma obra que, como Monteiro também reconhece, tem estado votada ao 
quase esquecimento. Já é sabido que os estudos literários em solo 
português não se têm dedicado com afinco aos livros de cavalarias, porém, 
o Clarimundo e o Palmeirim têm merecido, ainda assim, alguma atenção, 
quer na forma de edições críticas, quer em estudos de doutoramento ou 
artigos científicos recentes. O Memorial das Proezas da Segunda Távola Redonda 
de Jorge Ferreira de Vasconcelos estava até há pouco tempo, nas palavras 
de Monteiro, pouco considerado. Além disso, estudar o Memorial do ponto 
de vista do conceito de memória intrinsecamente relacionado com a teoria 
literária é uma perspetiva nova, arrojada, por pouco frequente, na 
investigação sobre livros de cavalaria portugueses e que o autor encetou 
com mestria e rigor. 

O livro que lemos com interesse e deleite, divide-se em cinco 
capítulos, todos tendo em comum uma análise criteriosa do texto de 
Vasconcelos, embasada no conceito de transtextualidade proposto por 
Genette, termo que engloba noções como arquitextualidade, 
intertextualidade, paratextualidade e hipertextualidade, ou seja, estamos, 

https://doi.org/10.13136/2284-2667/1744


Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

278 

 

como já afirmamos nas linhas precedentes, perante um estudo de e sobre 
literatura. Pedro Monteiro anuncia na introdução esta perspetiva e 
apresenta sucintamente o que diferencia cada um dos robustos capítulos 
em termos de temáticas, unidos pela visão narratológica que afirmou ter. 
Assim, desde a relação com as precedentes obras arturianas e outros livros 
de cavalaria coevos, portugueses, sobretudo, mas também castelhanos, 
passando pelo diálogo com autores como Boccaccio, não descurando 
aquilo a que se propôs ter como fio condutor, a memória, tudo se 
apresenta diante do leitor de Ficção e memória na literatura cavaleiresca ibérica: 
O “Memorial das Proezas da Segunda Távola Redonda” (1567) como um fôlego 
que incita a ler, refletir e aprender. Comecemos, então, a leitura.  

O capítulo 1 é precedido pela introdução que contém, além da 
perspetiva assumida pelo autor a que já aludimos, um rigoroso estado da 
questão no que concerne os estudos em torno de livros de cavalarias, 
castelhanos e portugueses, com destaque para estes últimos e, 
evidentemente, para o Memorial. Após a constatação de que o livro de 
Vasconcelos merece mais e distintos olhares, começamos a ler sobre as 
fontes arturianas, já evidentes no título da obra, conhecidas num nível 
textual, ou seja, para quem, sendo medievalista ou estudioso de livros de 
cavalarias, lendo o texto quinhentista parece adivinhar. Todavia, Pedro 
Monteiro centra a sua atenção na «interfiguração», tradução proposta por 
ele para o termo interfigurality, analisando minuciosamente a “mobilidade 
de figuras entre textos literários” e explicando claramente o que vai além 
de apenas nomes comuns ou invocações típicas, apresentando 
meticulosamente a ressignificação de motivos arturianos, nomeadamente 
a tessitura textual em torno do conceito de linhagem que Vasconcelos 
retoma e transfigura, não deixando de ser, também no livro de quinhentos, 
um eixo centralizante. Segue-se a «interfiguração» proposta, começando 
em Sagramor, a quem é dado o destaque evidente como antonomásia da 
corte, e prosseguindo com outras personagens arturianas que aqui também 
operam com novas roupagens de sentido, mormente funcionais, que 
Monteiro sugere que se relacionem com idêntico tratamento dado por 
outro livro, a Crónica de los Nueve de la Fama. Além da matéria arturiana 
como pano de fundo, neste e em outros livros de cavalarias, Monteiro 
desvela a complexa reescrita de personagens como Sagramor, que legitima, 
pela linhagem de Artur e de Constantino, que Vasconcelos engendra, a 
importância da linhagem no Memorial.  

O capítulo 2 versa sobre a relação do livro de Vasconcelos com 
outros livros de cavalaria ibéricos. Como já lemos no capítulo precedente, 



Isabel Sofia Calvário Correia 

279 
 

os motivos arturianos requereram um cruzamento com outras fontes para 
não apenas manter motivos, como a centralidade linhagística, mas para os 
renovar ao gosto literário de então. Uma das diferenças que Monteiro 
aponta no Memorial é a de que este livro de cavalarias, ao contrário da 
maioria, não se centra na biografia de um protagonista, mas na de vários 
cavaleiros. Todavia, o investigador acrescenta que, ainda assim, o modelo 
do Bom Cavaleiro retoma outras personagens arturianas, como Lancelot 
e Tristão, e cavaleirescas, como Amadis, Clarimundo e Palmeirim. Assim, 
aqui, parece uma ressignificação aparente. Partindo para a análise do par 
Cavaleiro das Armas Cristalinas e Celidónia, Monteiro vai mais longe do 
que a matéria arturiana, encontrando na obra de Vasconcelos temáticas 
que remontam à lírica provençal e ao código de amor cortês, ainda que o 
amor ex visione seja menos impactante que o alegórico roubo do coração, 
o que, na nossa visão, também nos pode transportar para as narrativas em 
torno do coeur mangé. Continuamos a leitura compreendendo que não é 
apenas o modelo de realeza ressignificado em Sagramor que encontramos 
neste livro, mas também um “Espelho de Amores”, nomeadamente pela 
minuciosa comparação entre Miraguarda, personagem icónica do 
Palmeirim, e Celidónia do Memorial, ressalvando que, neste caso, não é 
visível o desprezo feminino mas, sobretudo, a necessária “educação 
sentimental” para a honra da mulher, patente em outras donzelas de livros 
de cavalarias, como Oriana, Clarinda ou Polinarda, presentes em três das 
obras com que o Memorial mais de perto dialoga. Pedro Monteiro conclui 
este capítulo mostrando como o livro de Vasconcelos tece novos sentidos 
a partir do diálogo estreito com o Amadis e a tradição clássica, destacando 
a «interfiguração» de personagens amadisianas como Corisanda, mas 
também estabelece relações «transtextuais» entre outras personagens do 
Amadis e do Clarimundo de forma fundamentada e precisa que é impossível 
de transpor para umas breves páginas que não mais são do que uma 
súmula da nossa leitura de tão portentoso estudo.  

No antepenúltimo capítulo, o autor apresenta as relações do Memorial 
além da península ibérica, trazendo à colação motivos, e excertos, do 
Filocolo de Boccaccio, para ilustrar, agora a partir deste texto, a 
«interfiguração» de personagens como Samuntino e Guarístenes, não 
esquecendo a difusão dos textos de Boccaccio na península ibérica, 
equacionando as intertextualidades como fenómenos de tradição, 
adaptação e receção. Se os capítulos precedentes trazem à luz preciosas 
leituras críticas e fundamentadas do Memorial, o capítulo 3 aborda, pela 
primeira vez, as relações com o texto de Boccaccio, o que abre caminho 



Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

280 

 

não apenas para as relações de intertextualidade estudadas por Monteiro, 
mas para a necessidade, também reconhecida por ele, de dedicar mais 
atenção à difusão da obra boccacciana em Portugal a partir do século XV, 
fenómeno que em Ficção e memória na literatura cavaleiresca ibérica: O «Memorial 
das Proezas da Segunda Távola Redonda» (1567) já podemos mais do que 
vislumbrar, pois também disso nos dá conta o autor, que apresenta a 
tradução adaptada de Vasconcelos como a narrativa mais antiga escrita em 
português sobre o par amoroso Florisbel e Belfloris. Porém, o autor 
adverte que ambos os textos, o português e o italiano, confluem para 
fontes e transmissões textuais que remontam à Idade Média, não se 
limitando ao pé da letra, mas conservando um olhar amplo sobre a 
transmissão textual.  

No capítulo 4, caminhamos para o outro desiderato do autor, a 
memória. Apesar de também os capítulos precedentes falarem de 
memória, uma vez que são perspetivadas as relações com diversos textos 
e tradições literárias, também isto sinónimo de memória, a atenção centra-
se agora não em personagens, enredos e novos significados, mas no tempo 
e no espaço. Monteiro sublinha a preocupação de Vasconcelos em 
apresentar um espaço geográfico verosímil e reconhecível pelos leitores 
do século XVI, sendo este aspeto novedoso no Memorial, uma vez que 
obras congéneres como o Amadis ou o Clarimundo referem espaços 
mágicos não facilmente situáveis na geografia ocidental, enquanto aqui, 
ainda que se retomem espaços mágicos e maravilhosos, existe a 
necessidade de os aproximar de algo próximo, conhecido. Aliás, é a 
ocidente, sobretudo na Europa, que Vasconcelos situa a narrativa, 
conjugando referentes literários conhecidos pelo público, que passaram os 
tempos advindos do substrato arturiano. No Memorial, a geografia política 
situa-se entre o norte cristão e o sul muçulmano, espaço de conflito 
presente já em outras obras, como Orlando o Furioso, constituindo-se como 
um motivo. Contudo, como o autor adverte, é de salientar as evidentes 
relações entre Portugal e o Norte de África encetadas com a tomada de 
Ceuta, sendo sempre um desejo de conquista que culminou, já depois 
desta obra, com a derrota de D. Sebastião em Alcácer Quibir. Notemos 
que, se até agora na brilhante análise de Monteiro apenas víamos as 
ferramentas do teórico literário, aqui torna-se clara a sua também 
preocupação com outra memória, a memória histórico-cultural, de que já 
nos ia dando conta em apontamentos nos capítulos anteriores e que aqui 
ganha fôlego e lugar pertinente.  



Isabel Sofia Calvário Correia 

281 
 

Chegados ao último capítulo, Monteiro estabelece uma simbiose 
entre a memória como registo de fama e glória e a escrita, instrumento 
único para essa perpetuação. Este processo começa na própria escrita 
como imitação de modelos anteriores, patente no Prólogo do Memorial. 
Neste, Vasconcelos defende a utilidade dos livros de cavalarias como um 
guia para os que desejam alcançar a fama e a glória que, futuramente, 
outros registarão. Monteiro nota também nos elementos paratextuais do 
livro de 1567, nomeadamente o frontispício, que representa as armas de 
Portugal, e a aproximação pensada com a historiografia, veículo da 
memória. É também com o corolário da memória que o capítulo caminha 
para o final, analisando-se o torneio de Xabregas, cujos testemunhos 
documentais Monteiro descreve pormenorizadamente e data 
inequivocamente em 1550, fixando, também ele, a memória referencial. 
Voltando ao texto literário de Vasconcelos, Monteiro refere que o torneio 
se cristaliza, como se num palco estivesse a ser assistido pelas personagens. 
Não é só o amor ex visione que é retomado, mas o sentido da visão, 
nomeadamente do que é dado a ver ao «espetador», as personagens do 
enredo também elas ficcionadas e dadas a ver como uma tessitura em 
camadas e múltiplos espelhos. Neste ponto da análise estabelece-se mais 
uma relação intertextual entre o Memorial e o Palmeirim que o autor coteja 
detalhadamente. Além de relações textuais, estabelece-se também um 
paralelismo entre memoria literária e memória referencial. Pedro Monteiro 
reconhece na descrição do torneio um paralelismo entre a morte de uma 
das personagens, Adónis, e a do Príncipe D. João, depositando-se em D. 
Sebastião os mesmos desejos depositados, na ficção, em Sagramor após a 
partida de Artur. Toda esta simbologia está imbuída do didatismo 
característico dos livros de cavalarias, sublinhando-se aqui o 
aproveitamento de uma memória histórica, aqui ficcionada noutro tempo, 
para ensinar, aconselhar, guiar os homens, como é dito, para o que todos 
almejam, deixar memória.  

Nas conclusões, o autor sintetiza os cinco capítulos e reafirma o seu 
propósito de encarar os livros de cavalarias como celebração de um 
passado, mas também como inovação. A nosso ver, ambos os objetivos 
foram superados. Monteiro destaca a singularidade do Memorial ao 
apresentar-se como uma obra que aproxima o mítico do tangível em três 
tempos: o passado arturiano que ressignifica; o presente da corte de 
Sagramor e dos vários cavaleiros; e o futuro da corte portuguesa de D. 
João III e D. Sebastião profetizado no final da obra, como claro guia para 
a fama e a boa memória.  



Historias Fingidas, 13 (2025) – Fichas y reseñas 

282 

 

Em Ficção e memória na literatura cavaleiresca ibérica: O «Memorial das 
Proezas da Segunda Távola Redonda» (1567) vemos o livro de Vasconcelos ser 
estudado, assumidamente, com uma visão narratológica, usando conceitos 
que se vão materializando na leitura atenta do texto, desde a mobilidade 
de figuras que ganham novos contornos, quer por assimilação entre várias 
outras de distintos universos literários, quer por ressignificação quase ab 
initio, até à aplicação do conceito proposto na introdução, 
transtextualidade, uma vez que são relacionados textos e motivos, desde o 
ponto de vista da imitação de modelos e tradições textuais até à adaptação 
e acomodação de narrativas coevas ou mais próximas temporalmente do 
Memorial. Pedro Monteiro recua até, situando-nos na ficção, às raízes 
arturianas, tecendo também ele a linhagem do Memorial e sua afinidade e 
releitura de outros, como o Amadis, o Clarimundo, o Palmeirim, o Filocolo, 
entre tantos textos e memórias culturais que, ao trazer para o seu estudo, 
acaba também por fixar. Além disso, ainda que o olhar da teoria da 
literatura seja o mais evidente, algo necessário para a dignificação dos 
livros de cavalarias e do lugar merecido nos estudos literários, no livro 
agora publicado não se descura a memória sociocultural, mais do que 
presente ao longo de todo o estudo e claramente nomeada no último 
capítulo.  

Em boa hora um livro tão singular foi estudado, abrindo caminhos 
para novas leituras da obra. Se Ficção e memória na literatura cavaleiresca ibérica: 
O «Memorial das Proezas da Segunda Távola Redonda» (1567) é um marco nos 
estudos dos livros de cavalaria, a edição publicada há cerca de um mês, 
também por Pedro Monteiro, do Memorial das Proezas da Távola Redonda 
(Coimbra, João de Barreira, 1567), pela Sial/Universo de Almourol, vem 
colocar a memória no espaço que lhe pertence, a perpetuação pela escrita.  



 

Walter José Carrizo, «La monstruosidad vista a través de un género literario: formas, funciones y 
sentidos de lo monstruoso en los libros de caballerías castellanos (ss. XVI-XVII)», Historias Fingidas, 13 
(2025), pp. 283-284.  
DOI: http://doi.org/10.13136/2284-2667/1739 - ISSN 2284-2667. 

283 

 

La monstruosidad vista a través de un género literario: 
formas, funciones y sentidos de lo monstruoso en los 

libros de caballerías castellanos (ss. XVI-XVII) 
 

Walter José Carrizo 
(Universidad Nacional de San Juan/Comisión Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas-CONICET) 
 

 

§ 
 
 

Institución 
Universidad Nacional de Córdoba (UNC) 
 
Contacto 
elias_232323@hotmail.com 
ffha28124@yahoo.com.ar 
waltercarrizo1986@gmail.com 

 
Director(es)/a(s) 
Hugo Roberto Basualdo Miranda 
 
Fecha de defensa 
14 de diciembre del 2022 
 
Enlace repositorio institucional 
https://rdu.unc.edu.ar/items/70a66e46-83e7-43c5-bdf7-f708ec1fe7d3 
 
Palabras clave 
Monstruosidad, libros de caballerías castellanos, literatura europea, 
literatura moderna 
 
Resumen 
Los libros de caballerías castellanos (ss. XVI-XVII) fueron un género 
literario muy importante en la península ibérica de los primeros tiempos 

http://doi.org/10.13136/2284-2667/1739
file:///C:/Users/zppfrc69/Downloads/elias_232323@hotmail.com
file:///C:/Users/zppfrc69/Downloads/ffha28124@yahoo.com.ar
file:///C:/Users/zppfrc69/Downloads/waltercarrizo1986@gmail.com
https://rdu.unc.edu.ar/items/70a66e46-83e7-43c5-bdf7-f708ec1fe7d3


Historias Fingidas, 13 (2025) – Tesis de doctorado 

284 

 

de la Edad Moderna. El éxito que cosecharon se ve reflejado en sus más 
de setenta títulos originales, en una cantidad nada desdeñable de ediciones 
y reimpresiones, y en el hecho de que se expandieron más allá de los 
Pirineos e, inclusive, del Atlántico. 
Herederos de la tradición literaria caballeresca, estos textos miran hacia los 
siglos medievales, a la vez que se anclan firmemente en la España del lapso 
que se extiende desde principios del siglo XV hasta el primer cuarto del 
XVII. En consecuencia, traslucen elementos intelectuales de ambas 
épocas, razón por la cual representan un objeto de estudio a considerar 
por parte no solo de los estudios literarios, sino también de la historia. En 
efecto, sus numerosos monstruos rezuman historicidad por doquier, pues, 
por un lado, acusan la influencia de la mirada de la monstruosidad que 
impregna la literatura caballeresca precedente, mientras que, por el otro, 
se ajustan, al mismo tiempo, a requerimientos de diversa especie 
provenientes del contexto de producción de las obras en las que se 
encuentran contenidos. 
Esta particularidad es lo que nos ha llevado a examinarlos, con el fin de 
determinar qué es lo que se resguarda tras ellos, es decir, cuáles son las 
apreciaciones antropológicas, axiológicas, religiosas y sociales, referidas a 
su coyuntura, que comunican. Para hacerlo, cabe decir que se ha ahondado 
no solo en un conjunto de estereotipos monstruosos bien definidos, sino 
también en aquellos mecanismos intelectuales que operan en el proceso 
de creación del monstruo y que actúan como una fuerza trasformadora de 
lo que responde a los parámetros de la norma. En cuanto a la metodología 
empleada, se ha operado sobre una selección de títulos representativa de 
esta forma de literatura y el análisis de sus portentos ha sido encarado 
desde una perspectiva multidimensional, pues se ha indagado en sus aristas 
figurativa, histórica, iconográfica, literaria, representacional, simbólica y 
valorativa. 
 
 



 

 
Daniel Mur Cantalejo, «Estudio de la representación del ermitaño en los libros de caballerías», Historias 
Fingidas, 13 (2025), pp. 285-286.  
DOI: http://doi.org/10.13136/2284-2667/1757 - ISSN 2284-2667. 

285 

 

Estudio de la representación del ermitaño  
en los libros de caballerías  

 

Daniel Mur Cantalejo 
(Universidad de Zaragoza) 

 
 

§ 
 
 

Institución 
Universidad de Zaragoza 
 
Contacto 
dmur@unizar.es 

 
Director(es)/a(s) 
José Aragüés Aldaz 
Alberto del Río Nogueras 
 
Fecha prevista de defensa 
2028 
 
Palabras clave 
Literatura española, libros de caballerías, hagiografía, ermitaño 
 
Resumen 
Esta tesis doctoral se propone estudiar la figura del ermitaño en los libros 
de caballerías. En primer lugar, se realizará un repaso de las fuentes que 
influyeron, en distinto grado, en la construcción del personaje: referiremos 
información historiográfica que resulta esencial para comprender la 
evolución del eremitismo, proceso que tiene un sutil reflejo en las 
ficciones; también nos ocuparemos de la tradición hagiográfica castellana 
y de la Materia de Bretaña, haciendo en estos casos una aproximación más 
circunstanciada. Posteriormente estudiaremos las funciones que 
desempeñan los ermitaños en los libros de caballerías, haciendo una 

http://doi.org/10.13136/2284-2667/1757
file:///C:/Users/Federica/Downloads/dmur@unizar.es


Historias Fingidas, 13 (2025) – Tesis de doctorado 

286 

 

agrupación de estas en bloques temáticos que comprenderán desde las más 
frecuentes y sencillas, como las relativas al hospedaje, a otras que admiten 
análisis de mayor enjundia: por ejemplo, las visiones providenciales y la 
práctica de la oniromancia, o su papel como preceptores de caballeros en 
agraz.  
 
 


