HISTORIAS
FINGIDAS

Identidad y disfraz:

el género femenino en los libros de caballerias

eds. Federica Zoppi y Nuria Aranda Garcia

dir. Anna Bognolo e Stefano Neri
Universita di Verona
Dipartimento di Lingue e Letterature Straniere

PROGETTO MAMBRINO







N. 13 (2025)

eds. Federica Zoppi y Nuria Aranda Garcia

Editorial

Presentacion

Federica Zoppi, Nuria Aranda Garcia 1-4

PDF

Monografica

Entre la castidad y la espada: de la virgo bellatrix a la egregia bellatrix en la ficcion caballeresca
tardomedieval y el Cristalidn de Espafia

Nuria Aranda Garcia 5-53

PDF

Una cala caballeresca en la novela pastoril: las mujeres armadas de las arcadias

-Aguilar 55-75

w
]
©w
5
7

PDF

La mujer diablo en la narrativa caballeresca: aproximacion y variaciones

Almudena Izquierdo Andreu 77-108

PDF

Las mujeres en el Tirant lo Blanc (1490) de Joanot Martorell: un acercamiento desde las
metodologias computacionales

Soledad Castano Santos 100-136

PDF



Modalidades del disfraz femenino en la Crénica do Imperador Beliandro (I). La aventura de
Felisaura y el rey de Inglaterra

Pedro Alvarez-Cifuentes 137-163

Mujeres y aventuras en las novelas de caballerias de Mambrino Roseo: una comparaciéon con el
ciclo espaiiol de los Palmerines

Giulia Lucchesi 165-197

De Fanta-Ghiro «persona bella» a Leola. La presencia de la puella cum armis en las reescrituras
modernas de la materia caballeresca.

Elisabetta Sarmati 199-226

PDF (Italiano)

Miscelanea

Enanos, amor y coyuntura social en los libros de caballerias castellanos: reflexiones en torno a
un capitulo del Primaleén (1512)

Walter José Carrizo 227-260

Fichas y Resenas

Daniel Gutiérrez Trapaga y Maria Gutiérrez Padilla (eds.), Libros de caballerias: estudios sobre
la poética del género, Ciudad de México, Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad
de Filosofia y Letras, Hetiresis, 2024

Jests Ricardo Cordoba Perozo 261-267

Daniel Gutiérrez Trapaga y Axayacatl Campos Garcia Rojas, Libros en los universos de ficcion.
Libros de caballerias castellanos, Ciudad de México, Universidad Nacional Auténoma de
México, Facultad de Filosofia y Letras, Hetresis, 2024

Giulia Luecchesi 269-271




Axayacatl Campos Garcia Rojas y Monica Vanesa Cruz Salinas (coords.), Las altas caballerias y
los sublimados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre Narrativa Caballeresca,
Ciudad de México, Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Filosofia y Letras,
Heuresis, 2024

Juan José Sanchez Martinez 273-275
PDF

Pedro Monteiro, Ficgdio e meméria na literatura cavaleiresca ibérica. O «Memorial das
Proezas da Segunda Tavola Redonda» (1567), Berlin/Boston, De Gruyter, 2025

TIsabel Sofia Calvério Correia 277-282

PDF (Portugués)

Tesis de doctorado
La monstruosidad vista a través de un género literario: formas, funciones y sentidos de lo

monstruoso en los libros de caballerias castellanos (ss. XVI-XVII)

‘Walter José Carrizo 283-284
PDF

Estudio de la representacién del ermitafio en los libros de caballerias

Daniel Mur Cantalejo 285-286

PDF




PROGETTO
MAMBRINO

s o

HISTORIAS FINGIDAS

Presentacion

Federica Zoppi y Nuria Garcia Aranda
(Universita di Verona y Universidad de Zaragoza - IPH)

El nimero 13 (2025) de la revista Historias Fingidas continta nuestro
compromiso de ofrecer estudios rigurosos e innovadores sobre la litera-
tura caballeresca como fenémeno literario europeo; como es usual, la sec-
cion monografica de la entrega registra los resultados del seminario anual
del Progetto Mambrino, celebrado en la Universidad de Verona y dedi-
cado en 2024 al tema del disfraz en relaciéon con la figura y la identidad
femeninas, a través de un recorrido que abarca obras caballerescas com-
puestas en castellano, catalan, portugués e italiano.

El disfraz, de larga tradiciéon en las letras universales, representa un
recurso narrativo especialmente prolifico en el género caballeresco, que
posibilita un amplio abanico de desarrollos narrativos. En relacién con las
figuras femeninas, ademas, el disfraz representa un vehiculo de libertad,
que posibilita el acceso a espacios —sociales y narrativos— tipicamente mas-
culinos, como el de la guerra. Por otra parte, el disfraz es también fuente
de engafios que enriquecen la trama con toques de transgresion erdtica y
de seduccién, gracias a equivocos de género que recuerdan las situaciones
tipicas de la comedia. Esta transgresion, por su sensualidad, atraia la aten-
cion de los lectores varones, pero también le guifiaba el ojo al numeroso
publico de lectoras, que podian disfrutar de esta evasion narrativa e ideo-
logica, retando los lugares comunes sobre sus debilidades mentales y fisi-
cas.

El articulo de Nuria Aranda Garcia propone en este ambito un ana-
lisis sobre la evolucion del arquetipo femenino de la mujer guerrera en la
ficcion caballeresca tardomedieval y renacentista. La autora muestra coémo
la figura de la virgo bellatrix, asociada a la transgresion del orden patriarcal
y a la alteridad amazoénica, se transforma progresivamente en la egregia

Federica Zoppi y Nuria Aranda Garcia, «Presentaciony, Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 1-4.

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1758. ISSN 2284-2667.



https://doi.org/

Historias Fingidas, 13 (2025) - Editorial

bellatrix, un modelo hibrido en el que la practica de las armas y el desem-
pefio caballeresco conviven con la belleza y los ideales corteses. El estudio
se centra en dos obras significativas: La Poncella de Francia y el Cristalidn de
Esparia, donde se representan respectivamente un modelo primigenio de
egregia bellatrix y la consolidacion de este arquetipo: una guerrera que re-
chaza el matrimonio y se mueve con plena soltura entre el combate, la
cortesia y los cédigos de honor, en didlogo con personajes italianos como
Marfisa y Bradamante.

El motivo de la virgo bellatrix es también objeto del articulo de Sara
Santa-Aguilar, que lo estudia en el contexto de la novela pastoril espafiola
entre 1559 y 1633, destacando las multiples intersecciones con la tradicion
de la novela caballeresca. La narrativa pastoril dialoga constantemente con
la caballeresca, introduciendo figuras femeninas que ejercen fuerza y au-
toridad sin renunciar a su identidad de mujer. En el centro del estudio se
encuentra Felismena, protagonista de Lz Diana de Montemayor, la pri-
mera dama armada de la literatura pastoril; Santa-Aguilar sigue la evolu-
cion de este motivo en obras posteriores, evidenciando la compleja
relacion entre travestismo, identidad y género.

Almudena Izquierdo Andreu explora otra identidad atribuida al uni-
verso femenino en la narrativa caballeresca medieval y renacentista, la
construccion literaria de la mujer diablo, entendida como figura femenina
asociada al disfraz, la metamorfosis y la manipulacién. A partir del Libro
del caballero Zifar, el Tristin de Leonis y el Amadis de Gaula, el estudio muestra
cémo estas mujeres demoniacas se configuran como personajes multifa-
céticos, capaces de seducir y corromper mediante la ilusion visual, en un
juego constante entre belleza aparente y verdadera naturaleza monstruosa.

En este viaje a través de la literatura caballeresca europea, el articulo
de Soledad Castafo Santos ofrece una lectura novedosa del Tirant lo Blanch
mediante la integraciéon de las Humanidades Digitales en el analisis litera-
rio. La autora ilumina el papel y la evolucion narrativa de algunos de los
personajes femeninos mas relevantes de la novela —Carmesina, Plaerde-
mavida, Estefania y la Viuda Reposada— mediante técnicas como el analisis
de redes y de coocurrencias entre los personajes y la visualizacién grafica
de datos. El estudio permite entonces detectar patrones de presencia,
vinculos y funciones narrativas que complementan y matizan la



Federica Zoppi

interpretacion filolégica tradicional, revelando la complejidad de estas fi-
guras y su funcién y simbolismo en el desarrollo del relato tirantiano.

El articulo de Pedro Alvarez-Cifuentes nos sita en el ambito de los
libros de caballerias portugueses, centrandose en la representacion del dis-
traz femenino en la Crdnica do Imperador Beliandro, obra atribuida a Leonor
Coutinho da Tavora. El estudioso analiza la abundancia y variedad de per-
sonajes femeninos que recurren al disfraz a lo largo del ciclo, explorando
sus motivaciones narrativas y su funcioén en la configuracion del poder
temenino dentro del universo caballeresco. Entre ellos destaca la figura de
Felisaura, quien adopta una identidad masculina para perseguir al amante
que la ha traicionado y restaurar su honra: un motivo ampliamente difun-
dido en la literatura renacentista europea y que el autor vincula a una sélida
red intertextual que incluye Lz Diana de Montemayor, las novelle de Ban-
dello, el teatro italiano e inglés del siglo XVI vy, finalmente, la figura de
Dorotea del Quijote.

Por lo que atafie a los libros de caballerias italianos, Giulia Lucchesi
estudia la tipologia femenina en las novelas de caballerfas de Mambrino
Roseo da Fabriano, analizando cémo las mujeres —doncellas viajeras, gue-
rreras, reinas, asi como figuras que adoptan el disfraz masculino para huir,
combatir o reclamar justicia— encarnan una modernizacién del paradigma
femenino medieval. El articulo se enmarca en una perspectiva comparativa
que amplia el recorrido europeo de la ficciéon caballeresca, mostrando la
relevancia de las continuaciones italianas del ciclo de los Palmerines. Luc-
chesi demuestra como Roseo convierte el disfraz, la movilidad y la accion
armada en espacios narrativos femeninos donde la iniciativa y la autono-
mia se integran plenamente en la virtud manifestada por las doncellas del
universo caballeresco.

El motivo del disfraz en relaciéon con la representacion de la identi-
dad femenina queda explorado asimismo en las reescrituras caballerescas
contemporaneas, donde los codigos del género se reinterpretan a la luz de
una sensibilidad actual. El articulo de Elisabetta Sarmati analiza dos nove-
las que revisitan de manera critica la tradiciéon caballeresca; por un lado,
Paloma Diaz-Mas en E/ rapto del Santo Grial ofrece una modernizacion del
mito del Grial, reelaborando ademas uno de los motivos especificos de la
doncella guerrera: el de la hija menor de un rey sin descendencia masculina,

(SN



Historias Fingidas, 13 (2025) - Editorial

que toma las armas para defender el reino, tradiciéon bien documentada en
el folclore europeo, como muestra la historia de Fanta-Ghiro, y reinterpre-
tada como instrumento critico y de denuncia. Por otro lado, Rosa Mon-
tero, en Historia del rey transparente, convierte la figura de la mujer armada
en un vehiculo privilegiado de reflexion critica sobre cuestiones plena-
mente actuales: el poder, la violencia patriarcal y la lucha por la autonomia
femenina en el mundo hostil de la dictadura franquista.

El articulo de Sarmati cierra la seccion Monografica; el nimero de la
revista incluye en la seccion Miscelanea el articulo de Walter José Carrizo,
que ofrece un analisis sobre el papel de los gigantes y los enanos en los
libros de caballerfa. El autor reconstruye las multiples representaciones de
estas criaturas, subrayando su evolucion: desde la ferocidad mitica hasta la
progresiva «domesticacion» en el entorno cortesano. Segun una perspec-
tiva historico-social, se analiza la manera en que su representacion literaria
refleja las condiciones sociales de los enanos cortesanos en la peninsula
ibérica entre la Baja Edad Media y la primera Edad Moderna.

Finalmente, el nimero acoge las resefias de tres volumenes publica-
dos en 2024 por iniciativa del Seminario de Narrativa Caballeresca de la
Universidad Auténoma de México: Jesus Ricardo Cordoba Perozo ha re-
seflado el volumen Libros de caballerias: estudios sobre la poética del género, edi-
tado por Daniel Gutiérrez Trapaga y Maria Gutiérrez Padilla; Giulia
Lucchesi ofrece una resefia de la monografia de Daniel Gutiérrez Trapaga
y Axayacatl Campos Garcia Rojas, Libros en los universos de ficcion. Libros de
caballerias castellanos. Juan José Sanchez Martinez presenta el libro Las altas
caballerias y los sublimados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre Narra-
tiva Caballeresca, coordinado por Axayacatl Campos Garcia Rojas y Monica
Vanesa Cruz Salinas. A estas se afiade la resefia realizada por Isabel Sofia
Calvario Correia del volumen de Pedro Monteiro, dedicado a un libro de
caballerfas portugués poco estudiado, el Memorial das Proezas da Segunda 'I'd-
vola Redonda (Coimbra, Jodao de Barreira, 1567).

Historias Fingidas sigue dando visibilidad a los proyectos doctorales
que investigan asuntos relacionados con la literatura caballeresca. El nua-
mero actual se cierra con dos fichas descriptivas sobre las tesis doctorales
de Walter José Carrizo (defendida) y Daniel Mur Cantalejo (en curso).



PROGETTO
MAMBRINO

s o fpe

HISTORIAS FINGIDAS

Entre la castidad y la espada: de la virgo bellatrix a la
egregia bellatrix en la ficcidén caballeresca tardomedieval y
el Cristaliin de Espafia

Nuria Aranda Garcia”
(Universidad de Zaragoza - IPH)

Abstract

El motivo de la mujer guerrera, de larga tradicion en las letras universales, gozé de éxito y presencia en
la literatura caballeresca. El presente articulo analiza la evolucién del arquetipo de la virgo bellatrix a la
egregia bellatrix en La Poncella de Francia, narrativa caballeresca breve de finales del siglo XV, y el Cristalidn
de Espaiia, libro de caballerfas de mediados del siglo XVI. Tomando como punto de partida los perso-
najes de la Poncella de Francia y Minerva, se estudia la hibridacién entre la amazona clasica y la doncella
guerrera desde el modelo primigenio de la primera hasta la consolidacién de la segunda, subrayando
cémo estas figuras combinan virtudes heroicas y femeninas sin romper del todo con el orden patriarcal,
pero integrandose plenamente en los cddigos caballerescos.

Palabras clave: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalidn de Espaiia, libros de caballeria,
narrativa caballeresca breve.

The warrior maiden motif, deeply rooted in world literature, found significant success and resonance in
chivalric fiction. This paper examines the evolution of the female warrior archetype from the virgo bella-
trix to the egregia bellatrix in the Poncella de Francia and Cristalian de Espana. Focusing on the characters of
the Poncella de Francia and Minerva, it explores the hybridization of the classical Amazon and the
warrior maiden, showing how these figures embody both heroic and feminine virtues while integrating
fully into chivalric codes without fully challenging patriarchal structures.

Key words: egregia bellatrix, virgo bellatrix, Poncella de Francia, Cristalian de Espana, chivalric books, short
chivalric narrative.

* El presente trabajo se enmarca dentro del Proyecto de Investigacion «Ultima fase del Catilogo de
obras medievales impresas en castellano (1475-1601): del libro antiguo a las nuevas propuestas de edi-
ci6ény (P1D2022-136675NB-100), concedido por el Ministerio de Ciencia e Innovacién. Se ha realizado
en el marco del Grupo Investigador «Clarisel», que cuenta con la participacién econémica del Departa-
mento de Ciencia, Tecnologfa y Universidad del Gobierno de Aragén y del Fondo Social. Especial agra-
decimiento a M.* Carmen Marin Pina por su valiosa gufa y consejos cuando me aventuro en temas
caballerescos.

Nuria Aranda Garcia, «Entre la castidad v la espada: de la virgo bellatrix a 1a egregia bellatrix en la ficcion
> J S S S
caballeresca tardomedieval y el Cristalidn de Esparia», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 5-53.

DOI; https://doi.org/10.13136/2284-2667/1671- ISSN: 2284-2667.

u


:%20https:/doi.org/10.13136/2284-2667/1671

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

De la virgo bellatrix a 1a egregia bellatrix

Con el sintagma latino vzrgo bellatrix se define un tipo literario de don-
cella que, con actitud guerrera, participa en combates y en hechos de armas
propios de la condiciéon masculina'. Con presencia en la antigiiedad greco-
latina y en la hagiografia (Vega, 2008), el disfraz varonil goz6 de gran po-
pularidad como recurso literario en la Espana aurisecular, especialmente
con la proliferacion de la Comedia Nueva, por lo que fue bastante habitual
encontrar obras pobladas de personajes femeninos que, adoptando el dis-
fraz masculino, se lanzaban a arriesgadas aventuras®. En su vertiente mas
belicosa, la ya enunciada virgo bellatrix, pueden establecerse dos subtipos,
la amazona, de tradicion clasica, y la doncella guerrera, de mayor presencia
en las letras medievales, si bien entre ambas se producen ya desde los
inicios procesos de contaminacion que daran lugar a modelos hibridos en
la literatura renacentista y caballeresca, y cuyos antecedentes resultan difi-
ciles de prefijar (Ashcom, 1960, 59)°. En comun tendtian un componente:
«la participacion de una mujer en actividades que, de acuerdo con una di-
vision tradicional de los papeles sociales y sexuales, son propios de hom-
bres» (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 88).

La amazona constituye el tipo mas singular de vzrgo bellatrix, porque
«supone una subversion casi absoluta, permanente, de unos valores no
puestos nunca en duda por las sociedades patriarcales» (Lacarra y Cacho

! Cualquier trabajo que aborde el tema de la virgo bellatrix es deudor de las investigaciones y aportaciones
de Marin Pina (1989, 81-94).

2 Sobre este tema, véase Bravo-Villasante (1955, 33-59). La mujer vestida de hombre no solo constituye
un motivo folclérico (K1837. Disguise of woman in man’s clothes), sino que esta presente en una larga tradi-
cion literaria europea que llega incluso a remontarse a la literatura hindd. A la hora de estudiar la pervi-
vencia de un determinado motivo en la literatura caballeresca, resultan de especial relevancia los trabajos
desarrollados por Bueno Serrano (2007) para los libros de caballerfas publicados entre 1508 y 1516,
junto con la base de datos MeMoRam (https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/) con un arco
cronolégico mas amplio, Luna Mariscal (2017) para la narrativa caballeresca breve y Zoppi (2023) para
las continuaciones italianas.

3 Lacatra y Cacho Blecua (1990, 87) afiaden también a ciertos personajes femeninos que imponen su
voluntad en sus relaciones con los hombres, se comportan como compafieras dominantes y ejercen la
fuerza fisica sin perder la condicién femenina.


https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/

Nuria Aranda Garcia

Blecua, 1990, 88). En la literatura grecolatina, las amazonas son mencio-
nadas en la [/fada homérica, pero como colectivo que lucha como varones
y que ayuda a un joven Priamo a combatir contra los frigios (Hom. IL. 11,
189). Arctino de Mileto, considerado discipulo de Homero, es el primero
en vincular a estas guerreras con la materia troyana, y menciona por pri-
mera vez a Pentesilea como su reina en su perdida E#idpida, aunque elude
su procedencia geografica. Ya en época clasica se establecen los vinculos
entre estos personajes y los héroes Heracles y Teseo, lo que llevara a Dio-
doro Siculo a narrar tanto los origenes de este pueblo guerrero de mujeres,
como la expedicion de Heracles para conseguir el cinturén de Hipolita
como parte de sus doce trabajos (D.S. 11, 45-46; D.S. 1V, 16). No obstante,
es Herédoto quien las sitda en Escitia y Libia, otorgandoles dos caracte-
risticas significativas para la configuracion del mito (Hdt. IV, 100-116): el
rechazo a actividades exclusivamente femeninas y la dedicacién guerrera®.
Durante el periodo helenistico, la presencia de la racionalidad las lleva a
introducirse dentro de la propaganda imperial de Alejandro Magno al ser-
vicio de la superioridad masculina, algo que anticipa algunos comporta-
mientos que se percibiran en su pervivencia en la literatura medieval ro-
manica®. De su presencia en los mitos grecolatinos, Lissarrage y Schmitt-
Pantel (2008, 49) han destacado sus rasgos comunes de mujeres barbaras
y guerreras, ademas del alejamiento geografico, cultural y temporal, su po-
der, su estatus sexual, su autonomia y su caracter civilizador. A ello se suma
la unién de tres planos: la femineidad peligrosa, la inversion de papeles
sexuales y la barbarie (Carlier-Détienne, 1980-1981, 11). En estos inicios,

4 Diodoro Siculo, a partir de los rasgos introductotios de Herédoto, las dibuja como un pueblo con-
quistador y guerrero que ha esclavizado a los hombres, gobernado por una reina identificada como hija
de Ares y con culto a Artemisa. Menciona también la mutilacion de los hijos varones y la cauterizacion
del pecho para la batalla. Véase sobre la presencia de las amazonas en la literatura clasica Alonso del
Real (1967, 19-75), Luis Jiménez (2017) y Gonzalez Doreste (2024, 13-14). Son de especial relevancia
las aportaciones de Brandenberger (1994), con un resumen muy util de las amazonas en la tradicion
literaria y mitolégica, y mds recientemente la tesis doctoral de Millin Gonzalez (2017a), donde las ama-
zonas son analizadas desde la perspectiva de género.

5D.S. 17, 77 relata el encuentro entre Alejandro y Talestris, quien se dirige a él con trescientas amazonas
tras ofr de su fama con el unico objetivo de tener descendencia con él. Se hacen también eco de este
episodio Estrabon (Str. 11, 54) y Plutarco (Plu. A/ex. 46).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

las amazonas se mueven entre los miedos subconscientes de los varones,
como exponentes del patriarcado, y una aparentemente franca admiracion,
que se codifica en su derrota a mano de los héroes masculinos aclamados
por la sociedad griega (Brandenberger, 1994, 434-430). Su creacién, en ul-
tima instancia, responderia a la plasmacién en mito de los afanes del hom-
bre por refrenar sus instintos encarnados por el deseo de dominar al
opuesto femenino, exteriorizando su miedo a la emancipaciéon del a mujer
(Millan Gonzalez, 2017a, 49).

En el periodo medieval, autores como Jordanes, Procopio de Cesa-
rea, Pablo Diacono, Orosio, san Agustin o san Isidoro de Sevilla se hacen
eco de la leyenda de las amazonas, que poblaran los relatos de ficcion,
enciclopédicos, historiograficos e incluso los libros religiosos (Alonso del
Real, 1967, 111-121)°. En cuanto a la imagen proyectada por este pueblo
en exclusiva femenino, predomina el perfil negativo de mujeres crueles y
violentas con cierta tendencia a la lujuria. También sera frecuente su apa-
ricién en la literatura de viajes en autores como Marco Polo, quien rein-
terpreta la leyenda, o Jean de Manderville (Gonzalez Doreste, 2024, 13-
18), y en la tradicion hispanica en obras como la Embajada a Tamorlin, o el
Libro del infante don Pedro de Portugal (Lacarra y Cacho Blecua, 1990, 90). De
trascendencia para la evolucion de la figura de la amazona es el roman anti-
gue francés, considerado el inicio del roman en el pais galo, a través del
Roman d’Enéas, el Roman de Troie y el Roman de Alexandre, donde progresi-
vamente va a suftrir un proceso de humanizacién del mito que la va a con-
ducir a un tratamiento cortés donde se eliminara la eugenesia, los hijos
varones seran entregados al cuidado de sus respectivos padres, se anulara
la cauterizacion del pecho y se feminizara su comportamiento (Petit, 1983,
73 y 83). Esto tiene que ubicarse en una identificacion inicial con la bar-
barie y la representaciéon del mundo al revés, y en su transformacion, al
final de la Antigiedad, en guerreras, reinas civilizadoras y fundadoras de
ciudades de relevancia (Cassagnes-Brouquet, 2013, 140).

¢ Véase, entre otros, el Inago mundi de Honotio de Autun, el Speculun Historiale de Vicent de Beauvais, el
Libro de las propiedades de las cosas de Bartolomé Anglico, el De natura rerum de Thomas de Cantimpré o el
Livre du trésor de Brunetto Latini.



Nuria Aranda Garcia

En el Roman d’Enéas, cuya fuente primordial es la epopeya virgiliana,
el anénimo clérigo compositor, ademas de los cambios que opera en la
romanizacion de la Eneida —reduccion del componente mitolégico, simplifi-
cacién y clarificacion del relato, transposicion de algunos elementos y sim-
plificacién y sintesis (Petit, 1982b)—, potencia el personaje de Camille, do-
tandola de ciertos componentes descriptivo-narrativos que la sitian en el
origen de este proceso de humanizacion. Partiendo del personaje virgi-
liano, que no es considerado amazona en la epopeya, y que apenas cuenta
con una descripcion sucinta’, el Enéas la dota de una amplitud que le da
un papel mas relevante en la trama. En comun, ambas rechazan las tareas
femeninas a favor de las hazafias guerreras, suscitan la admiracion general
y se evoca su aspecto exterior, mientras que el anénimo clérigo prefiere
eliminar la velocidad que caracteriza al personaje y las comparaciones con
personajes mitologicos para evidenciar sus habilidades en el combate
cuerpo a cuerpo (Petit, 1982b, 157). En el Eneas, la definicién amazénica
del personaje, tenuemente evocada en la Eneidd®, se amplifica, aunque si-
gue sin considerarse como tal en el 7ozan: ahora Camille comanda un ejér-
cito de pucelles que luchan cuerpo a cuerpo con sus contrapartes masculi-
nas, y se descubre el flanco izquierdo, segun la costumbre amazonica, lugar
del cuerpo asociado ahora con lo femenino vy, por lo tanto, con la recupe-
racion de esa feminidad que habian perdido las amazonas. La condicién
femenina también se pone de relieve en la descripcion fisica de Camille,
pero también en su castidad, como eco de la consagracion a Diana de la
Camila virgiliana, ademas de la sabiduria (Huchet, 1984, 69). Mediante las
amplificationes narrativas, el Enéas no solo muestra la transicion entre la epo-
peya y el roman, sino que establece un diptico en este personaje entre la

7 En la primera apariciéon de Camila, Virgilio solo alude a sus manos, que prefieren las armas, su ligereza
con los pies, su juventud, el manto purpura que la cubre, el peinado, y la admiracién que causa coman-
dando los ejércitos (Verg. Aen. 7, 802-811).

8 Por origenes, Camila no es amazona, pero Virgilio si alude a ella como amazona en una ocasién («At
medias inter caedes exsultat amazony», Verg. Aen. 11, 648), sin mencionar la cauterizacién del pecho, que
s{ muestra visible (Verg. Aen. 11, 649), y acompafiada de tres virgenes, Larina Tula y Tarpeya, que com-
baten con ella y a las que el Poeta compara con las amazonas Hipolita y Pentesilea (Verg. Aen. 11, 655-
664).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

belleza y el valor guerrero, esto es, la feminidad y la virilidad, que tiene
como paralelismo la muerte del personaje de Pallas, y como contraparte
Dido como antimodelo femenino y dama culpable (Petit, 1982a, 21-35),
ya que va a presentarse como invulnerable al amor.

El Roman de Troie de Benoit de Saint-Maure, que usa como fuentes
primordiales De excidio Troiae de Dares Frigio (siglo V) y Ephemeris belli
Troiani de Dictis Cretense (siglo IV), recoge elementos histéricos y enci-
clopédicos de las amazonas —la eugenesia en la descendencia, la residencia
en Femenie, 1a seleccion de los hijos y la consagracion a la guerra mante-
niendo en algunos casos la virginidad—, para centrarse en el personaje de
Penthésilée. Esta irrumpe en batalla para socorrer a los troyanos enamo-
rada de Héctor, pero tratandose de un amor de oidas basado en las proezas
guerreras de este, y combina en su personalidad el mundo feudal en el
ejercicio de gobierno como reina, y la tematica épica en la bisqueda de
gloria en el combate (Castellani, 2008, 278). Al contrario que Camille, se
mostrara vulnerable al amor, rasgo que no estaba en el texto de Dictis. La
codificacion de Camille y Penthésilée como amazonas en ambos romans, a
través de los motivos tradicionales del combate épico y a través de la écfra-
sis caracteristica de este género, presenta un modelo de mujer de la que se
celebran sus hazafias al nivel de los guerreros masculinos, mientras se man-
tiene su feminidad y, acercandose al modelo de widons, se insiste en su
virginidad a través de las descripciones y se la dota de exotismo y singula-
ridad (Castellani, 2008, 284)°.

La vulnerabilidad al amor permea en el Roman d’Alexandre, donde se
alcanza la normalizacién del tratamiento cortés del mito. Amable, reina de
las amazonas, envia como emisarias a Floré y Beauté ante Alejandro
Magno en muestra de amistad, quienes acaban casandose con dos genera-
les del ejército del caudillo macedonio en una ceremonia auspiciada por

? Es interesante como, de acuerdo con Castellani (2008, 284-285), la descripcidén de Camille y Penthésilée
se construye en relacién con las reacciones suscitadas en el colectivo masculino, ya sean de sorpresa por
su modo de vida y maravilla ante su belleza y su valor de guerreras, pero también de escandalo, con
discursos misoginos y despectivos que evidencian el miedo de los hombres ante mujeres capaces de
vencerlos en su propio terreno.



Nuria Aranda Garcia

este y por la propia soberana. La feminizaciéon se consolida en este roman,
ofreciendo definitivamente una visioén de la amazona que, sin renunciar a
su condicién de mujer, entra en la guerra; visible todo lo anterior tanto en
su porte y armadura en combate, como en la musicalidad de sus voces y
otros aspectos de su fisico. De acuerdo con Petit (1983, 83-84), esta ima-
gen de las amazonas que surge del roman antiqgue supondria un anti-topos
de fortitudo-pulehritudo feminea-sapientia-pudicitia como resultado de la asocia-
cioén virgo-virago que se opondria al topos fortitudo-sapientia masculino.

A partir del siglo XIII también empiezan a ser habituales las referen-
cias a las amazonas en la literatura castellana con la integraciéon de la ma-
teria troyana en las obras de autores en romance (Pichel Gotérrez, 2016:
157-161)". Alfonso X en su General estoria (20092, 75-76) recoge los distin-
tos ecos que de las amazonas habian traspasado a la Edad Media, refiere
el enfrentamiento entre Heracles y Antiope, Manalipe, Oritia e Hipolita, y
relata las costumbres de este pueblo de mujeres (General estoria, 20092, 603-
004). Mas interesante resulta la narracién extensa del episodio de Hipélita
en la guerra de Troya. Teniendo como fuente el Roman de Troze, el relato
alfonsi introduce como novedad una atenuacion del caracter violento de
las amazonas, conduciéndolas de la barbarie hacia una civilizaciéon en la
que son habiles en los hechos de caballerias al mismo nivel o superior al
de sus homdlogos masculinos, y que conjugan con la belleza', a lo que
suma una cuidada descripcion del combate entre Pentesilea y Pirro en
clave caballeresca (General estoria, 2009a, 303-3006). También dedica un es-

10 Es de relevancia el trabajo de Casas Rigall (1999) pata obtener un panorama completo sobre la pre-
sencia de la materia troyana en la Peninsula Ibérica en el siglo XIII, al que se afladen en fechas mas
recientes el realizado por Pichel Gotérrez (2016) y Salvo (2019). Sobre un breve panorama de las ama-
zonas en estos textos, véase Irizarry (1983).

1 De Pentesilea se afirma que «maravillivanse de su fermosura e en la grand proeza d’ella» (20092, 304),
y de las amazonas que combatieron en Troya se dice que «eran ellas muy buenas duefias en armas e muy
guerreras e muy lidiaderas e que se preciavan por ello» (2009a, 320) y, en general, que «tales eran de
coragones e tan esforcadas que non devién nada a ninguno en sus fechos de armas, nin se les adelantava
en ellas estonces cavallero nin poderoso que en la tierra fuesen (20092, 603).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

pacio al encuentro entre Alejandro Magno y Talestris en el libro homo-
nimo (General estoria, 2009b, pp. 369-371)'%. El Libro de Alexandre destina
veintisiete cuadernas a la visita de Talestris, reina de las amazonas, quien
se acerca a Alejandro, no solo para rendirle tributo, sino también para en-
gendrar descendencia de él. El encuentro fisico entre ambos, que no esta
presente ni en el poema latino Afexandreis de Gautier de Chatillon (siglo
XII), ni en la Historia de Proeliis (siglo X), principales fuentes del texto cas-
tellano™, supone una recreacion por parte del poeta, que los hace some-
terse a las estrategias discursivas de dos monarcas y adoptar los codigos
cortesanos. No obstante, si parece seguir la Historia de Proelis en todo lo
relativo a las costumbres de las amazonas: la procedencia de la tierra de
Femina, la ausencia de varones, el encuentro ocasional con estos para ase-
gurarse la descendencia, la entrega de los hijos a los respectivos padres y
la mutilacién del pecho derecho (vv. 1863-1873) (Michael, 1970, 272)'.
La atencién a la materia troyana se acrecienta en el siglo XIV con
Alfonso XI en textos que adquieren caracter autbnomo al tratar la tematica
(Salvo, 2019, 428), y se hace relevante para la imagen de las amazonas gra-
cias a la Historia de la destruccion de Troya (1996, 296-301) de Guido de la
Colonna (1272-1287), quien sigue fielmente para el episodio de Pentesilea
y su caracterizacion la obra de Saint-Maure y a la herencia recibida de la
General estoria. En castellano cobran importancia las Swmas de la bistoria tro-
yana (principios del siglo XIV) atribuidas a Leomarte, que combinan am-
bas fuentes, tanto para las hazafias de Hércules y Teseo con las amazonas,
como para el relato de Pentesilea. Seguramente por influjo de la cronica
alfonsi, el episodio de esta ultima aparece igualmente privado de los ele-
mentos mas sangrientos, y el comportamiento de la reina de las amazonas
sigue las reglas de la caballerfa, anticipando la codificacién renacentista de

12 También aparecen en otros textos de la cronistica hispanica como la Estoria de Espaiia alfonsi y la
Historia de rebus Hispaniae de Rodrigo Jiménez de Rada.

13 Se afiaden también como fuentes la I/ias latina (54-58 d. C) y el Excidium Troiae para lo relativo a la
guerra de Troya, véase Casas Rigall (1999: 39-94).

14 Michael (1970, 291), pata el episodio del encuentro de las amazonas, da en conjunto como fuentes la
suma del Alexandreis y la Historia de Proeliis, con ciertos afiadidos originales del autor a los que me referiré
mas adelante.



Nuria Aranda Garcia

estos personajes'”. Finalmente, en 1490, Juan de Burgos imptime la Crinica
troyana, que utiliza el texto de Leomarte para narrar los encuentros de He-
racles con las amazonas, y la obra de Guido para el episodio de Pentesilea
(Cronica troyana, 2015, 29-38), donde el anénimo refundidor opera una pe-
quena amplificatio en el combate entre esta y Pirro para conceder algo mas
de trascendencia a la descripcion del elemento bélico. La relevancia de la
Cronica troyana no radica Gnicamente en su codificacion de la amazona,
sino, sobre todo, en su vinculacién editorial con la literatura caballeresca:
de la imprenta de Juan de Burgos salieron numerosos textos caballerescos
y artaticos'®, y la Crinica conocié catorce ediciones a lo largo del siglo X VI,
lo que facilité un mayor conocimiento de la materia troyana y su entronque
con los libros de caballerfas'’.

Los tratados de vidas ilustres de mujeres también incluyeron a las
amazonas como referentes, ya fuese como modelos o antimodelos. Boca-
ccio en su De mulieribus claris, punto de partida para estos tratados, men-
ciona a Marpesa, Lampedona, Oritia, Hipdlita, Antiope y Pentesilea'®, de
las que expone su genealogia y caracter cruel, en linea con la tradicién me-
dieval, y sus relaciones con Heracles, Teseo y Héctor, censurando, eso si,
como las costumbres masculinas anulan las buenas costumbres femeninas.
De Camila alaba su castidad y virginidad y la sitia como modelo de respeto
de las buenas costumbres. En la tradicion literaria hispanica, las amazonas
poblaron también los catalogos de mujeres surgidos a la luz de la denomi-
nada «querella de las mujeresy», dentro de la redencién de la mujer ante la
tradicion miségina biblica, aristotélica y patristica imperante durante el pe-
riodo medieval (Vargas Martinez, 2016, 221-302). Alvaro de Luna incluye
en su Libro de las virtuosas e claras mugeres a Pentesilea, Oritia, Antiope y Ca-

15 «(...) que bien vos digo que jamas al real non tornare syn moryr o dar ¢ima a este fecho destas mugeres
que son fechas denuesto de tanta e tan noble cauvalletia» (Sumas de la bistoria troyana, 1932, 253-254).

16 El Baladro del sabio Merlin (1498), el Tristdn de Leonis (1501) y el Oliveros de Castilla (1501). Véase Sharrer
(1988).

17 Véase Sanz Julidan (2019). En el inventario del impresor Juan Cromberger a su muerte en 1540 se
recogen «28 crénicas troyanas» (Griffin, 1998, asiento 511).

18 Véase Mujeres preclaras (2010, XI-XII, XIX-XX, XXXII y XXXIX)



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

mila siguiendo la estela boccacciana, pero va a destacarse en ellas la habi-
lidad en los hechos de caballerias al mismo nivel o superior de los hom-
bres, en linea con la obra alfonsi y las Sumas de la historia troyana®®. Se suma
a esta tradicion el Planto que fizo la Pantasilea de Juan Rodriguez del Padron,
poema elegiaco que narra el amor desgraciado de Pentesilea por el héroe
troyano, y donde la reina de las amazonas aparece dibujada de acuerdo a
los c6digos del amor cortés, completamente feminizada y dominada por
los afectos y sentimientos de la lirica cortesana (Millan Gonzalez, 2017a,
93-99). Con todo, las amazonas van a seguir suponiendo un desafio para
el orden patriarcal y social, cuya tensioén solo se resuelve con su subordi-
nacién al héroe masculino mediante la fuerza, con su introduccién en la
esfera femenina con el matrimonio y la maternidad, o con su muerte (Tau-
fer, 1988, 57-67).

En el Renacimiento se reactivo el interés por estas figuras mitologi-
cas, que se resignificaron en el nuevo contexto de renovacion intelectual y
artistica en el que las mujeres habian ganado algo mas de protagonismo en
la esfera politica, donde participaban activamente en los asuntos del estado
en su posicion de reinas o dentro de familias nobiliarias prominentes. Las
hazafias de las amazonas proporcionaban una legitimacion de su figura
literaria y la recepcion del modelo suponia una encarnacion moderna de
un arquetipo antiguo de poder femenino (Gonzalez Doreste, 2024, 9-11 y
13); ya habian tenido tratamiento literario e histérico-enciclopédico du-
rante el periodo medieval, con frecuencia se habfan destacado ciertos
vinculos con personajes del Antiguo Testamento y se habia asimilado por
completo su tratamiento cortés, lo que suponia garantia de éxito (Petit,
1983, 63-64).

En la migracion de esta figura a las caballerfas castellanas es necesario
de nuevo mencionar la posible presencia que pudo haber tenido la materia
troyana ya en el Amadis primitivo, pero especialmente en la refundicién de

19 Al respecto de Pentesilea, afirma lo siguiente: «Pero dezimos en conclusion que ella se ovo en el fecho
de las armas tan esforgada, e virtuosa, e varonilmente que non sélo es de ygualar a grandes e esforcados
cavalleros, mas aun, que pasé a alguno dellos». Véase Libro de las virtuosas e claras mugeres (2009, 386-389,
423-424 y 427-429).



Nuria Aranda Garcia

Montalvo, donde se percibe la presencia de la ya mencionada Crinica tro-
yana de Juan de Burgos de 1490, como apuntan Cuesta Torre (2025, 97-
100) y Ramos (2025, 55)*. Conocedotes del mito amazdnico, los autores
del ciclo amadisiano lo van a reflejar a través de Calafia (Sergas de Esplan-
dian), Pintiquinestra (Lisuarte de Grecia), Zahara y Alastraxerea (Amadis de
Grecia) y Pentesilea (Silves de la Selva), a las que dibujan como paganas de
un reino lejano, de gran tamafio, fuerza y belleza, con destreza en las ar-
mas, y en las que el caracter violento viene atenuado por el honor caballe-
resco de ganar la glotia a través de valerosas empresas®!. Aliadas en primera
instancia de los enemigos paganos que luchan contra los héroes cristianos,
tinalmente pasan a integrar las fuerzas de estos dltimos. Tal y como ha
destacado Taufer (1988, 142-143), se muestra cierta evoluciéon desde la
Calatia de Montalvo y la Pintiquinestra de Silva hacia modelos mucho mas
complejos que desarrollara este ultimo autor en la amazona Zahara y en
Alastraxerea, quien va a suponer un punto de inflexién en la configuracién
de este personaje y en su interrelacién con la doncella guerrera: descen-
diente de una amazona, no pertenece a esta comunidad, desarrolla sus em-
presas como caballero errante, se entrena dentro de la orden de caballeria,
es investida como tal y se lanza a la aventura persiguiendo la gloria perso-
nal*. Este nuevo modelo que Silva anticipa sera desatrollado por Lujan en
Pentesilea quien, deseosa de ser investida como caballero por Amadis, es
admitida en la orden de caballerfa abandonando a las amazonas y, como
novedad en el subtipo, sera la contraparte amorosa del héroe protagonista,
constituyendo un puente entre la amazona cortesana, inserta en el orden

20 No hay que olvidar tampoco que la materia troyana a lo largo del siglo XV seguia teniendo presencia
en la lirica cancioneril, véase Cuesta Torre (2024).

21 Para la interrelacion de estos personajes en las obras del ciclo remito a DINAM. Diccionario de nonbres
del ciclo amadisiano https:/ /dinam.unizar.es/ [Consultado: 21/04/2025].

22 Precisamente, se ha destacado que Alastraxerea es un personaje ambiguo que se construye con ambos
modelos, el de amazona y doncella guerrera, justificado por su procedencia linajistica: la linea familiar
de Amadis de Gaula y las amazonas. Es por esta ambigiiedad y por la influencia de tipos que supone
una construccion innovadora (Manzanilla Mancilla, 2017). Con todo, los modelos primigenios todavia
estaran presentes en titulos de la segunda mitad de la centuria, puesto que la Cenobia de la Tercera y cuarta
parte del Belianis de Grecia (Jeronimo Fernandez, 1579) toma inspiracion en su configuracion de la Calafia
de Montalvo (Gallego Garcfa, 2004, 77).



https://dinam.unizar.es/

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

social, y aquella exdtica y amenazante, situada fuera de la civilizaciéon (Mi-
llan Gonzalez, 2017a, 173). Entre los rasgos comunes que presentan estos
personajes se encuentra no solo la asimilacion de los c6digos caballerescos,
sino la conversion al cristianismo y el matrimonio con un caballero cris-
tiano. En Pentesilea, el mito ya esta adaptado a los esquemas corteses, y
en conjunto estos personajes demuestran la acogida de este tipo entre los
autores caballerescos, cuya clave del éxito «radica en la paulatina acomo-
dacion del viejo mito a los esquemas caballerescos sin perder aquellos ras-
gos distintivos que desde siglos hacifan tan atractiva y, a la vez tan inquie-
tante, la leyenda o realidad de las amazonas» (Marin Pina, 1989, 88).

A diferencia de las amazonas, las doncellas guerreras no suponen una
subversion del orden patriarcal, puesto que luchan dentro de la estructura
social establecida, apoyando el orden masculino, pero no amenazandolo,
lo que hace que se constituyan como antitesis de las amazonas, mas que
una extension de ellas®. Tuvieron trascendencia pata la construccion de la
doncella guerrera los modelos biblicos de Judit, Yael, Débora y Ester, a
los que se sumaron los ejemplos de la diosa Atenea y de mujeres belicosas
de la Antigliedad, si bien la historiografia muestra que una mujer en armas
no fue algo atipico de la sociedad medieval, y fueron frecuentes las «vira-
gos» que blandieron espadas y vistieron armaduras para defender propie-
dades y linajes, que participaron activamente en las Cruzadas, integraron
las 6rdenes militares y se vincularon con las 6rdenes de caballeria (Taufer,
1988, 103-116; Cassagnes-Brouquet, 2013, 38-135)*". Cantares de gesta
tranceses como Gui de Nanteuil o Huon de Bordeanx presentan en sus versos
a mujeres en habito de caballero, la tradiciéon hispanica ofrece el Romance

23 Sales Dasi (2004, 69-72) establece la diferencia entre la dama disfrazada de caballero por amot y la
doncella guerrera. Consideramos que ambos subtipos son doncella guerrera en tanto en cuanto los
ejemplos que este autor proporciona para el primero son mujeres que protagonizan algin tipo de en-
frentamiento bélico.

24 Como bien relata esta autora, el término «virago», que tecoge san Isidoro en sus Etimologias, no era
necesariamente negativo en el periodo medieval, sino que podfa usarse para alabar a mujeres que ejercian
poderes generalmente reservados a los hombres, pero que no incurria en contradiccion con la materni-
dad y la feminidad, y no suponia ser usurpados o ir contra natura (Cassagnes-Brouquet, 2013, 22-24)



Nuria Aranda Garcia

de la doncella guerrera (Marin Pina, 1989, 82), y numerosos cuentos mantie-
nen este motivo folclérico (Delpech, 1986) que alcanza su maxima expre-
sion en el Roman de Silence de Heldris de Cornualles (ca. 1150-1160) y el
personaje de Silence, que debe crecer y educarse como varén para heredar
las tierras de su padre. El espaldarazo definitivo fue la aparicion de las
Neuve Preuses («nueve heroinas caballerescasy), creadas a partir de los ho-
mologos masculinos propuestos por Jacques de Longuyon en sus [oexx
du Paon (ca. 1312-1313)*. Su primera aparicioén tuvo lugar en el Zbre de
L éesce de Jehan Le Fevre (ca. 1373-1387) y, aunque su corpus nunca estuvo
prefijado, tuvieron tanta fama que llegaron a ser recurrentes en textos de
numerosos autores, incluida Christine de Pizan, y se trasladaron al arte
siendo representadas en murales, tapices e incluso vidrieras. Su caracteris-
tica principal era ser mujeres que, a la vez que virtuosas («preudes dames»),
posefan también la «prouesse» o un valor en un nivel incluso superior al
de los hombres (Cassagnes-Brouquet, 2003).

La codificacion resultante heredada por la tradicion historica, biblica
y clasica, especialmente a partir de los modelos cortesanos de amazonas
presentados por el roman antigue, supone la superacion de la virgo bellatrix
para dar paso a la egregia bellatrix. Esta constituira el modelo hegemonico
de doncella guerrera que predominara en la ficcion tardomedieval y rena-
centista de ambito hispanico, donde la toma de armas y el desempefio ca-
balleresco en ningin momento entra en conflicto con la belleza y los idea-
les corteses de la mujer, generando un hibridismo en algunos personajes
en los que el componente amazonico todavia sera perceptible. Tal y como
afirma Talufer (2000, 132), aunque las doncellas guerreras del Renaci-
miento transgreden los limites del comportamiento femenino tradicional,
en ningun momento amenazan la division entre la superioridad masculina
y la inferioridad femenina. Se establecen como excepciones a la norma y
funcionan temporalmente como individuales fuera de una comunidad de
mujeres y, aunque superen a un hombre en combate, acaban jurando leal-
tad a otro, ya sea emperador, rey o marido. Sexualmente, y frente a las

25 Son Semiramis, Sinope, Hip6lita, Menalipa, Lampedo, Pentesilea, Tomiris, Teuca y Deifila.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

amazonas, estan sujetas a las ideas patriarcales de comportamiento feme-
nino que se evidencian en no mantener encuentros sexuales ocasionales.
La doncella guerrera representaria un intento por hacer a la amazona me-
nos amenazante, presentando sus atributos positivos (belleza, valor, poder
y poderio militar), pero siempre al servicio del orden masculino.

La tradicion hispanica caballeresca ya contaba con los antecedentes
italianos de Bradamante y Marfisa, presente en el poema épico-caballe-
resco de Boiardo (Orlando innamorato, 1486), quienes toman las armas por
amot y por deseo de gloria caballeresca respectivamente®. En la caballeria
espanola, la doncella guerrera aparece por primera vez en el Primaledn
(1512), en el que una anénima mujer vestida de caballero se enfrenta en
combate a don Duardos. Se percibe tenuemente en el Po/indo (1526) y la
mora Felises, y se codifica paulatinamente en la Gradafilea del Awadis de
Grecia (1530) para alcanzar la maxima expresion del personaje en la Flo-
rinda del Platir (1533), quien llega a tener sobrenombre de caballero y pro-
tagoniza una situacion amorosa de enredo con otra doncella (Marin Pina,
1989, 90-92).

Las paginas que siguen pretenden analizar, a partir de los ejemplos
de la Poncella de Francia en la obra homoénima y Minerva del Cristalian de
Espasia, como la interrelacion del mito amazoénico y la doncella guerrera
producen estas egregiae bellatrices hibridas que son perceptibles desde la na-
rrativa caballeresca breve cuatrocentista y van codificandose hasta el apo-
geo quinientista de los libros de caballerias para gusto del publico lector.

26 El primer libro del Espejo de caballerias (1525) supone ya una adaptaciéon de la obra de Boiardo y de
materiales procedentes de poemas épico-caballerescos italianos. Esto contribuirfa a que los lectores del
género se familiatizasen con estos dos personajes.



Nuria Aranda Garcia

La Poncella de Francia como subarquetipo primigenio hispanico de
egregia bellatrix

En 1520 ve la luz la editio princeps de la Poncella de Francia (a partir de
ahora, PdF)*, aunque se tiene constancia de la existencia de alguna edicion
previa anterior a 1504 gracias al testimonio ofrecido por el inventario de
don Fernando Alvarez de Toledo, primer conde de Oropesa®®. El éxito de
la obra fue tal, que se recogen un total de nueve ediciones para el periodo
quinientista, superando esa barrera temporal, al mismo tiempo que se re-
gistran testimonios en bibliotecas particulares, pertenecientes mayoritaria-
mente al estamento nobiliario, en inventarios de libreros e impresores, e
incluso en los listados de libros enviados a las Américas (Aranda Garcia,
2020)*.

Nada se conoce de la autoria de la obra, si bien la mano que se en-
cuentra tras el texto se presenta en el incipit como «cavallero discreto, em-
biado por Embaxador de Castilla a Francia por los serenissimos Reyes don
Fernando y dofia Isabel» (89-90), lo que induce a pensar que se tratase de
un letrado conocedor de la cronistica y vinculado con el entorno de la
reina para haber recibido el encargo de escribir esta pseudobiografia dedi-
cada a Isabel I (Gomez Redondo, 2012, 1694)*. Ta dedicatoria a la mo-
narca ha sido la que ha definido el proemio como una suerte de pequefio
regimiento de principes que contendria un programa de intenciones poli-
ticas y pautas para el gobierno (Gémez Redondo, 2012, 1694). Juana de
Arco se delinearfa como el espejo en el que Isabel I debia reflejarse como

27 Las citas se llevardn a cabo a pattir de Pdl¥ (2006). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos
textuales, se hara solo indicando entre paréntesis el nimero de pagina de esa edicién.

28 En dicho inventario, datado del 20 de noviembre de 1504, puede leerse: «Yten otro libro de la Pongela
en francés e otro de la misma Pongela en castellano, son de molde, que se apregiaron en ¢incuenta mara-
vedis». Véase Beceiro Pita y Franco Silva (1986, 330, n.° 20-21).

29 Sirva también esta referencia para la relacién de ediciones conservadas junto con su descripcién y
ejemplares.

30 Entre los autores que se han barajado se encuentran Gonzalo de Chacén, a quien se le atribuye la
redaccién de la Crinica de don Alvaro de 1una (ca. 1453-1500) donde se menciona a la Poncella, y el propio
Hernando del Pulgar, véase Pdl (2006, 28-30). Gémez Redondo (2012, 1706), quien mantiene la ano-
nimia del texto, afirma que, en base a los rasgos estilisticos, podria compararse con el an6nimo autor de
la Crinica incompleta de los Reyes Catdlicos atribuida a Juan de Flores.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

estabilizadora del reino, estableciendo una equiparacion historica entre el
conflicto que vivié Francia durante la Guerra de los Cien Afos y el en-
frentamiento en Castilla tras la entronizacion de la reina entre 1474 y 1479
(Alchalabi, 2016), e introduciendo la PdF en el corpus de obras dirigidas a
la soberana dentro del proyecto de creacién de un nuevo estado moderno.
El mismo terreno hipotético rodea a la génesis de la obra. Un arquetipo
manuscrito habria circulado ya ca. 1453-1460 sin sobrepasar el afio de
1474, aunque la version en letras de molde dataria post guem 1474 y ante
guem 1492, puesto que a la conquista de Granada y sus tentativas se alude
en el propio paratexto inicial’'.

Infantes (1991) ha introducido la PdF dentro del género editorial de
la narrativa caballeresca breve, proporcionando para ello una serie de ca-
racteristicas compartidas con otras obritas de ficcion de gran éxito en la
imprenta. Desde la perspectiva narrativa, el relato incluye una serie de ele-
mentos que permiten asociarla indiscutiblemente con la ficciéon caballe-
resca. Las empresas de Juana de Arco (1412-1431) ya eran conocidas en la
Peninsula pero, pese al caracter cronistico que se le ha querido atribuir al
texto, la veracidad historica apenas sirve de esqueleto para el relato, y las
hazanas de la Poncella se estructuran dentro de una construcciéon progre-
siva de la identidad heroica que culmina con la enumeracién de las cuali-
dades de la Orden del Aguila, definidoras de una orden de caballerfas en
las que ella se integra (Gomez Redondo, 2012, 1697), armando una «his-
toria fingida» que se mueve en torno al concepto de verosimilitud (12-
24)*%. El verdadero objetivo del autor habtia sido hispanizar el relato para

31 Para un analisis mas profundo de la fecha de composicion, se remite a PdEF (2006: 53-59). Una parte
de la critica es partidaria de considerar un proceso de elaboracion previa del relato mientras Isabel I era
todavia princesa, y una adicién posterior del proemio momentos antes de su paso a la imprenta antes
de 1492. Véase, entre otros, Rucquoi (1990, 164-166).

32 El proceso de ficcionalizacidn es perceptible en el inicio de la obra, donde se utiliza el motivo literatio
de la caida de un reino por intercesiéon de una mujer para explicar el enfrentamiento entre los duques,
estableciéndose un paralelismo con la Cava en Espafia y Helena en Troya. Se completa con el episodio
de la intervencién de la flota espafiola en el puerto de La Rochelle para vencer a los ingleses, batalla que
tuvo lugar en realidad en 1372. A todo lo anterior se afiade la profusa descripcion de batallas, el empleo
de lenguaje militar, las tacticas ofensivas, los torneos y desafios y la enumeracion de armas y vestimentas
para la guerra (Campo, 1993, 362).



Nuria Aranda Garcia

equiparar ambos reinos y ofrecetle al publico un discurso pseudo-histérico
y de ficcion caballeresca (Alchalabi, 2016). Su insercién en el circuito de
recepcion caballeresco se completa con la materialidad. La eleccion de los
grabados de portada escogidos por los distintos talleres impresores proce-
den en su mayoria de reutilizaciones de juegos procedentes de libros de
caballerias (Aranda Garcia, 2020)%. El titulo, «L.a Poncella de Francia y de
sus grandes fechos en armas sacados en suma de la crénica real por un
cavallero discreto embiado por embaxador de Castilla a Francia por los
serenissimos reyes don Fernando y dofia Isabel, a quien la presente se di-
rige» (Sevilla, Jacobo Cromberger, 1520)», sigue también la sucesion de
unidades propia de un libro de caballerias enunciando, primero, a la pro-
tagonista, seguida de un resumen del contenido de la obra, y con reclamos
editoriales a modo de cierre, que en este caso pretenden seducir al pablico
lector mencionando el supuesto caracter de veracidad de las fuentes y los
dedicatarios regios (Lucia Megias, 2000, 258-259).

Junto con los antecedentes literarios previamente enunciados, fue de
especial relevancia para la configuracion que ofrece la Poncella en el relato
castellano como egregia bellatrix su inclusion en el catalogo de heroinas ilus-
tres por Sébastien Mamerot en su Histozre des Neuf Prenx et des Nenves Preuses
(ca. 1460-1480) como la décima preuse, estableciendo el paralelismo con
el décimo pren, Betrand Du Guesclin, que habia sido afiadido al repertorio
masculino por Eustache Deschamps a finales del siglo XIV (Cassagnes-
Brouquet, 2013, 191-193). El eco de esta inclusion se percibe precisamente
en el cierre de la historia, cuando la Poncella, una vez pacificada Francia,
se hace contar los relatos de Alexandre, Héctor y Judas Macabeo, tres de
los Nueve de la Fama.

El principal modelo para la construccion de la Poncella castellana es
sin duda la amazona cortesana creada a partir del roman antigue, revitalizada

3 También se petcibe en los circuitos de recepcion, pues los ejemplares conservados de las dos ediciones
conocidas de principios del siglo XVIII han pervivido encuadernadas con el Carlomagno, el Conde Partinu-
plés y el Oliveros de Castilla (Campo, 1993, 362).

34 Para Lobato Osotio (2010, 1159), mds que una zigo bellatrix, la Poncella supondria una doncella-
caballero. Precisamente se pretende demostrar aqui que la joven pastora francesa si se acerca a las ca-
racteristicas que definen a un modelo hibrido de egregia bellatrix.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

por la popularidad de las Nexve Preuses y, al igual que estas, aglutina en su
tigura las condiciones de pulehritudo, fortitudo, sapientia y pudicitia. La asocia-
cion de esta ficcionalizaciéon de Juana de Arco con las amazonas no es
casual, y esta plenamente justificada dentro de las numerosas comparativas
de las que fue objeto la heroina real con estas figuras de la Antigtiedad, y
que se reafirma tras su rehabilitacion en 1452,

La descripcion fisica se muestra en un unico retrato de la Poncella,
para el que el autor basa la descriptio personae en el tépico del ut pictura poesis
como garantia de veracidad de su relato™®: «Yo la he ya visto en Francia
pintada de maravilloso pintor» (143). Para el anénimo redactor, la Poncella
recuerda a las amazonas, pero en su sentido mas clasico y masculinizado,
lo que lo lleva a emplear la retérica de la descriptio puellae, pero invirtiendo
los 6rdenes clasicos de la enunciaciéon para mostrar ese caracter varonil y
subversivo que representa la joven en armadura. Hsta es «alta de cuerpo,
mas que otra muger», con «todos los miembros muy rezios y doblados» y
un rostro «mas varonil que de dama», que enseguida atenta con condicio-
nes de feminea, puesto que «los ojos tenfa muy amarillos y bellos y de muy
alegre vista, nariz y boca en su rostro bien puestas». El resultado final no
deja de ser positivo —«Toda ella junta parescia muy bien» (144)—, al que se
afiade el cabello, que luce orgullosa sin ocultar su condicién de mujer: «y
los cabellos muy largos y rubios, con los cuales ella fazia diversos tocados,
e en las batallas los trafa fuera de las armas, aunque le era assaz peligro»
(144). Pese a todo, la forma de conducirse en la batalla no dejar de pare-
cerle anémala al autor: «El aire del pasear tenia de gran sefior, mas como
la mirava con pensamiento del esfuerco suyo, mas con ojos de ver a Héc-
tor que a dama era de todos mirada (...) como a amazona y no como a

3 En 1429 un clérigo establecido en Roma la equipara con Pentesilea, misma comparacién que hari el
poeta italiano Antoine Astesan en 1435 en un poema junto con Camila, referente utilizado por Eneas
Silvio Piccolomini (Cassagnes-Brouquet, 2013, 191-193).

36 Muy probablemente, esta descripcion habria sido tomada por un anénimo grabador para elaborar la
xilografia de portada de las ediciones burgalesas de la obra del taller de Felipe de Junta. Esta, plancha,
ademas, es muy posible que hubiese pertenecido a los fondos de Fadrique de Basilea, por lo que se
refuerza la hipotesis de la existencia de ediciones impresas previas a la princeps conservada. Véase Fer-
nandez Valladares (2012, 108-114).



Nuria Aranda Garcia

muger d’este tiempo la miré» (145). No solo se asemeja fisicamente en
ocasiones a un varon, sino que lucha como tal con el porte del héroe tro-
yano, convirtiéndose en una suerte de Pentesilea en su sentido mas clasico.

El antecedente directo de esta descriptio se encuentra en la amazona
cortesana del roman antigue. La descripcion de Camille, extensa en el seno
del Enéas, recorre ochenta y ocho versos, de los cuales la mayor parte se
dedica a su caracterizacion psicologica y fisica (propietates, attributa, ephiteta)
(Enéas, 1999, 224-232). Se destaca su belleza, discrecion y caracter valiente
y cortés, que se complementa con sus cualidades como buena gobernante
y su discrecion y castidad. La fisica constituye, en palabras de Petit (1982a,
0), una descripcion privilegiada, recreaciéon mas que amplificacion, excep-

cionalmente desarrollada que recorre desde el rostro —frente, cejas, nariz,

dientes—; hasta los cabellos siguiendo los parametros clasicos de la descrip-
tio puellae, y que se orienta a destacar su belleza a modo de policromia como
si de una pintura o una vidriera se tratase. Destinado este retrato a suscitar
el sentimiento de lo insolito, cumpliria la funciéon de equiparar a este per-
sonaje con el de Pallas en el relato y de contraponetlo con el de Dido,
encarnacion de todas las cualidades negativas femeninas que Camille no
personifica. Ninguna descripcion fisica se aporta de la Penthésilée del Trvze
(1998, 542), mas alla de destacar su valentia, audacia, belleza, sabiduria y
alta nobleza, que reaparece en el retrato que de Talestris nos ofrece el Libro
de Alexandre, recreacion también del anoénimo autor, y cuya extension es
indicativa, al igual que con Camille, de la trascendencia que obtiene en el
relato.

Ajustado de nuevo a lo que proponian las retoricas para la descriptio
puellae, antepone, como hace la Poncella, la mencion al cuerpo en primer

lugar, para seguir posteriormente con el orden prefijado —cara, frente,
, (Michael, 1970, 208-209), pero ningun atisbo

de masculinizacién se percibe en este retrato mas alla de la fiereza en la

cejas, 0jos, nariz y dientes

mirada. La completa feminizacion de Talestris, de la que nada se dice de
su condicion guerrera con la excepcién de la pequena introduccién sobre
las costumbres amazonicas, responde a una unica funcién: la construccién



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

de la masculinidad heroica y el ensalzamiento de las cualidades bélicas de
Alexandre, a quien acude la amazona con el objetivo de tener descendencia
de ¢l que las herede (Lzbro de Alexandre, 1988, 454-456). El autor de la PdF
recoge los referentes de la tradicion medieval y de la amazona cortés en su
retrato, pero al contrario que las anteriores, no le interesa poner el foco en
las cualidades fisicas femeninas como en las guerreras, a las que dedica la
totalidad del relato. La feminidad de la Poncella es solo un elemento mas,
secundario, afiadido a su virilizacién, que pretende mostrar como la joven
guerrera, pese a su condicion de mujer, no resulta transgresora en su in-
troduccion en la esfera masculina, donde esta plenamente justificada. Al
igual que sucede con Camille, y al contrario que Talestris, el retrato de la
Poncella no presenta utilidad narrativa, y no esta concebido para inspirar
la subordinacion al héroe, sino para equipararla con uno.

Esto contrasta con su pudicitia, y la proteccion de su virtud y el cui-
dado de su honra, demostrada en uno de los episodios mas escabrosos del
relato y, en la linea de la Camille del Enéas, con un rechazo absoluto al
amor y a contraer matrimonio. Poco después de unirse a la causa guerrera
de Francia, bajo condicién femenina de pastora, se ve obligada a defen-
derse de los numerosos requiebros que el hijo del Mariscal le hace, que
encendido de pasion, «comengd a requestarla de risticos amores, segin
los hombres cortesanos suelen a labradoras semejantes tentar» (112). La
Poncella finalmente consigue convencerlo para ir a un lugar apartado
donde, para defenderse de la agresion, lo apufiala mientras el hijo del Ma-
riscal la intenta asfixiar. Como prueba de su ordalia, «tenté de le cortar la
cabeca para la levar al Rey, mas la daga no cortava y no se os6 detener por
temor de los suyos, mas levole el dedo pulgar de la mano para sefal de su
victoria» (113). Una vez pacificada Francia, y ya afincada en sus posesio-
nes, «ningun grande fue en el reino ni en otros reinos, donde sus fechos
se supiessen, que no la demandassen en casamientoy, pero «la Poncella
jamas quiso casam y «en su palacio no se platicavan amores» (203-204).



Nuria Aranda Garcia

LLa configuracion final del modelo amazoénico se completa con la adi-
cion del zopos masculino de fortitudo-sapientia, el primero de ellos otorgado
por designio divino, y que le lleva a superar en fuerza a cualquier varén:

Y en aquellas horas que mal dormidas dormid, nueve noches le aparecié en sue-
fos que ella cobraba el reino de Francia y el destruido rey tornava en la mas
prospera fortuna que jamas se vio. E asi como la primera noche comencgd, assi
en cada dia de aquellos nueve sentia su saber y fuerca crecer tanto qu’el padre y
la madre por sus discretas razones lo conoscian. Y a todos los hombres de aquel
lugar a quién mas la fuerga y juventud les ayudaba, les fazfa tantas sobras en

cualquiera que de fuerca ensayava como cuatro hombres muy rezios a uno muy
flaco harfan (106-107).

Como wmiles Christi, se desempefiara de manera preeminente en cual-
quier batalla, donde combinara la fuerza con el ardid y la estrategia bélica.
Consigue engafiar al duque de Galdes para que lo prendan con una estra-
tagema, se disfraza de labradora y finge que le han robado el pan para
observar desde dentro el real enemigo, logra superar por medio de su ar-
gucia el bloqueo naval del puerto de L.a Rochelle, e incluso rompe las filas
enemigas con una ingeniosa estratagema: «E ella tenfa ciertos ingleses pre-
sos que tomo cuando escalé a Raz, y uno d’ellos, el mas parecido a su
cuerpo de ella, fizole llamar de sus armas y poner su mote, y tomo una
cabellera ruvia, como sus cabellos, y sembroéla en la armadura de cabeca.
Y asi aderecado el inglés, le cortd la lengua porque no fablasse, y cubierto
el rostro del almete no parescia sino la misma Poncella» (200-201).

La definicién de la Poncella como egregia bellatrix y modelo mixto se
completa con la adicién de rasgos procedentes del universo caballeresco”.
Al igual que el caballero andante, la Poncella accede al ejercicio de la caba-
llerfa mediante una predestinacion, que no se retrotrae a su nacimiento,
sino a los designios divinos, un mesianismo que permite entroncar a este
personaje con las raices de tradicién biblica de mujeres beligerantes, a las
que la fe en Dios las dota de la astucia y herramientas bélicas necesarias

37 Para estos rasgos se remite a Sales Dasi (2004, 19-43).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

para defender su pueblo. Sin embargo, las hazafias de la Poncella no estan
determinadas por el componente linajistico que marca al héroe masculino,
cuyas aventuras se acometen con final feliz porque demuestra las buenas
cualidades heredadas de sus antecesores, a quienes aspira a superar (Cacho
Blecua, 1991, 71-72). El caracter transgresor dentro del universo mascu-
lino que presenta una mujer desempeniando hazafas bélicas propias de un
varén permite una deconstruccion del universo caballeresco donde es ple-
namente admisible que una pastora hija de un mesonero pueda llegar al
ejercicio de las armas, algo que serd extrapolable a la doncella guerrera,
donde la toma accidental de las armas viene determinada, no por la genea-
logfa del personaje femenino, perteneciente eso si, al estamento nobiliario,
sino por motivaciones externas al propio origen de la sangre. La condicion
caballeresca de la Poncella estara determinada por la muestra de los atri-
butos de valentia, cortesia, generosidad, justicia, lealtad, mesura y cordura
en el campo de batalla, cuyo mayor exponente se demuestra en el «episo-
dio del triple duelo»®. En €él, la Poncella desafia al duque de Saboya por
no cumplir su palabra de servidumbre al rey, pero este rehdsa enfrentarse
a ella aludiendo precisamente a la ausencia de linaje y estatus social y pro-
poniendo en su lugar a tres caballeros, ante lo cual la respuesta de la joven
sobre el predominio de los atributos sobre lo linajistico es clara: «Si por la
limpieza de vuestro linaje me quitais de no ser digna para entrar en el
campo con vos, yo, en cuanto a mi, conozco ser verdad. Mas si aquella
grandeza y alta sangre que de vuestros antecesores heredastes, por vues-
tros yerros tan feos se pierde, no es muy grande» (134).

Si bien la Poncella no atraviesa un proceso de investidura, si demues-
tra su fuerza y habilidades guerreras en una hazafia previa ante el monarca,
quien le busca y entrega «armas con que ella mas suelta se fallase» (109). A
partir de este momento, se convierte en vasalla del rey, y como integrante
del grupo de los hombres de armas, va a trabajar por el mantenimiento del
orden social y la defensa de la justicia, que no el orden religioso, puesto
que este ya lo personifica en su mesianismo. Esto da lugar a que en el

38 Sobre este episodio, véase Sanchez Valat (2012).



Nuria Aranda Garcia

campo de batalla se desempefie con un mote caballeresco, «ego sum», y un
sobrenombre otorgado por el soberano galo, «Poncella de Francia», que
oculta su nombre de verdad, nunca mencionado en el relato, pero eviden-
cia sus dos principales cualidades: su condicién de doncella virgen y su
papel como libertadora de ese pais, que decidira conservar una vez pacifi-
cada Francia®. A partir de ese momento, inicia un camino de conquistas
bélicas que la van a llevar, ya no al acceso al trono, pues su origen villano
se lo impide, pero si a disfrutar de su vida en un palacio y de posesiones
que ella rechaza en favor de su familia. El itinerario caballeresco de la Pon-
cella debe situarse en un camino intermedio en la transicion del Amadis de
Ganla a las Sergas de Esplandian, donde cobran importancia los ideales de
guerra santa difundidos en las primeras décadas del siglo XVI con la per-
vivencia de los ideales mesianicos de los Reyes Catolicos (Sales Dasi, 2004,
33-43). Como Amadfs, la Poncella se muestra amante del riesgo y se en-
trega con arrojo a la aventura; como Esplandian, hace gala de una gran
planificacion militar que concede verosimilitud histérica al relato.

Como doncella guerrera, la incursion de la Poncella en las armas es
accidental, pero esto no evita que al final del relato decida permanecer en
los fechos de armas. Esto permite establecer una pequefia similitud con el
personaje de Silence, a quien puede considerarse el primer arquetipo hi-
brido de egregia bellatrix, con el que guarda similitud en ciertos componen-
tes narrativos comunes. El roman francés presenta a esta joven doncella,
dotada de hermosos atributos femeninos, que se ve obligada a esconder
su condiciéon de mujer bajo la apariencia de varén para poder heredar los
terrenos de su padre, lo que genera debates internos sobre su identidad
escenificados por los didlogos entre Educacion y Naturaleza. El episodio
culminante llega cuando, una vez en Francia, es armada caballero por el
monarca, satisfecha con ese modo de vida®, y luchari comandando una

3 Como plantea Marin Pina (1990, 173): «El nombre resume la vida de la persona, es heraldo de su
fama, y por ello los caballeros especialmente se esforzaran por dignificatlo y por preservarlo de toda
maculay.

40 Silence no se arrepentia de su modo de vida, pues se encontraba muy a gusto. Era un caballero bueno
y valiente: ni rey ni conde engendraron uno mejor» (S#ence, 1986, 107)



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

parte del ejército en ayuda del rey Ebain. En comin mantienen el gusto
por la condicion caballeresca y el mantenimiento de cierta masculinizacion
amazoénica en el personaje, mientras que la ocultacién de la identidad en el
combate va a ser una condicién que acercara a Silence a la doncella gue-
rrera que se analizara a continuacion.

La posible influencia posterior de la PdF no solo estara auspiciada
port el elevado nimero de ediciones quinientistas, sino también en su re-
cuperaciéon como personaje en la Cordnica de don Mexiano de la Esperanga,
Caballero de la Fe (Miguel Daza, 1583), apareciendo entre las guerreras mas
valerosas de la historia, entre las que se identifican a las Newve Preuses, para

entergatle a Camiliana sus dones caballerescos®!.

La infanta Minerva y la consolidacion de la egregia bellatrix

La Historia de los invitos y magndnimos cavalleros don Cristalidn de Esparia,
principe de Trapisonda, y del infante Luzescanio, su hermano, hijos del famosissimo
emperador Lindedel de Trapisonda (a partir de ahora, CE)*, ve la luz por pri-
mera vez en el taller vallisoletano de Juan de Villaquiran en 1545, de cuyas
prensas salieron mas de un libro de caballerias, aunque la solicitud de la
licencia de impresién en 1537 ya indicaba que la obra estaba terminada por
aquel entonces (Gagliardi, 2010, 135-137). El CE, tnico texto caballeresco
de autoria femenina conocido en las letras hispanicas y salido de la pluma
de Beatriz Bernal, solo conoci6 una reedicion, impulsada por su hija, Juana
de Gatos, en 1587 (Alcald de Henares, Juan Ifiiguez de Lequerica)®. La

41 «Y, andando a las bueltas sobre cudl bencetia a cudl, salié otra dama armada toda de armas, que en el
escudo y traca se ech6 de ber ser aquella balerossa francesa llamada la Poncela, la cual venfa acompa-
flando a la reina Artemisa (...) Las otras cuatro reinas, en vrebe, Artemisa le concedié el amor conjugal;
Semiramis, el btio y fortaleca; Poncela, el saber acaudillar los caballeros y tratar con los soldados, la
paciencia y elegancia en el decit» (Caballero de la Fe, 2019, 516).

42 Las citas se llevaran a cabo a partir de CE (2019). Para simplificar, cuando se aluda a fragmentos
textuales, se hara solo indicando entre paréntesis el nimero de pagina de esa edicion.

43 Tanto Valladolid como Alcald de Henares ocupan la tercera posicion en las ciudades peninsulares
donde se editaron libros de caballerfas, solo precedidas por Sevilla, Toledo y Zaragoza, véase Eisenberg
y Marin Pina (2000, 465).



Nuria Aranda Garcia

ausencia de mas ediciones en esta centuria ha llevado a pensar que la obra
apenas gozo6 de éxito; sin embargo, la existencia de una traduccion italiana
(Venecia, Michele Tramezzino, 1558) y su consecuente reedicion (Vene-
cia, Lucio Spineda, 1609), su alusion en el proceso inquisitorial contra el
morisco curandero Roman Ramirez, su presencia en inventarios de parti-
culares y en las trastiendas de librerias e imprentas de impresores y libreros
de los siglos XVI y XVII (Gagliardi, 2010, 135-141; 229-253) y las inter-
textualidades en textos caballerescos posteriores parecen indicar lo con-
tratio*.

El CE, organizado en cuatro partes, dedica los once primeros capi-
tulos al ascenso caballeresco de Lindedel de Espafia, para ceder el prota-
gonismo a su hijo Cristalian, cuyas aventuras alternaran con las de su her-
mano Luzescanio desde la segunda parte, pero sin perder su papel
predominante. Dentro del corpus caballeresco, el CE se situarfa entre los
libros no pertenecientes a ciclo y en la deriva narrativa que estos toman
tras Feliciano de Silva, quien crea el paradigma del entretenimiento y la
prevalencia del delectare sobre el prodesse (Lucia Megias, 2002; Gutiérrez Tra-
paga, 2017, 806), y en los que se hacen cada vez mas frecuentes las pruebas
de caracter maravilloso, la sucesion de aventuras hiperbdlicas y la acumu-
lacién de gestas sin motivo generador claro (Sales Dasi, 2004, 36) que de-
rivaran en la decadencia del género. Uno de los principales elementos en
los que destaca el CE es un reducido numero de batallas que potencia la
ingente némina de personajes femeninos que desfilan por sus paginas, ya
sean desencadenantes de historias y aventuras o meros figurantes, y que
representan «a picture of the vast limitations placed upon women, even
those in the highest ranks of nobility, as well as the dangers that women

44 En la Tercera parte del Espejo de principes y caballeros (Alcald de Henares, 1587), su autor, Marcos Martinez,
ficcionalizado en el prologo, llega a una sala donde aparecen los bustos de los mejores caballeros de la
antigiiedad, entre los que se encuentra Cristalian. En el manuscrito Flor de caballerias (Francisco de Ba-
rahona, 1599), Belinflor, en la aventura del castillo de Marte, y Rubimarte, en la aventura del castillo de
Palas y Venus, se tienen que enfrentar en combate a grandes caballeros de la historia, €1, y a doncellas
guerreras, ella, entre los que se encuentran, de nuevo, Cristalian, y la infanta Minerva. Ademas, se ha
destacado el paralelismo que guardan estas dos aventuras con la Aventura de la Victoria que cierra el
CE. Véase Gagliardi (2010, 254-263).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

fase as a result of being trapped in the category of female» (Whitenack,
1997, 33). A través de sus paginas, confluyen una relaciéon de mujeres que
rechazan el matrimonio a favor de la libertad y la independencia, vagan en
busca de aventuras y caballeros que las resuelvan o aprenden magia y artes
adivinatorias en lo que serfa una voluntad, deliberada o no de la autora,
por romper los moldes socioculturales que relegaban a la mujer a un se-
gundo plano (Gagliardi, 2010, 202). En esta némina se inscribe la infanta
Minerva.

Su nombre, simbdlico, remite a la diosa grecolatina de la sabiduria,
anticipo también de la actitud y el lugar que ocupara a lo largo de todo el
relato: 1a habilidad nata para las armas y la capacidad para desenvolverse
con soltura y belleza en el entorno cortesano. El onomastico del personaje
evoca los ecos de una tradicion que se remonta al influjo que pudo tener
la materia troyana en la creaciéon de nombres ya en el Awadis primitivo
previo a la refundicién de Montalvo (Coduras Bruna, 2015, 109). Ademas,
a través de su caracterizacion antroponimica, se inserta también en el fre-
cuente empleo de la mitologia como materia novelable en los libros de
caballerias. Con especial trascendencia de la materia troyana, Beatriz Ber-
nal se sirve a menudo de la écfrasis mitologica, pero especialmente de hé-
roes y personajes mitolégicos redivivos, para generar temas y motivos y
dar pie a la creacién de nuevas aventuras caballerescas (Marin Pina, 2010a,
150-160)*. El personaje de Minerva, como encarnacién simbolica de la
diosa de la sabidurfa, constituye la maxima expresiéon de trasmutacion e
integracion de la materia clasica.

Ademas de Silence, pueden rastrearse dos antecedentes literarios que
pueden ayudar a entender la configuracion que presenta Minerva en el CE:

4 Ya en primer capitulo, la autora da muestras de su gusto por la materia troyana: «Dice la historia que
Nic6stata, aquella excelentisima mujer que todas las guerras de Troya escribid, cuenta que el rey Priamo,
entre todos sus hijos, hubo solamente dos hijas, a la hermosa Policena y a la sabia Casandra, la cual tuvo
grande y verdadero amor a su hermano Troilox» (15). A modo de ejemplo, apatecen las estatuas de Palas
y Venus en la Aventura de la Victoria, las hazafias de Héctor decoran las paredes de una habitacion,
Lindedel usara la espada de Troilo, recuperada por la sabia Membrina, y debera enfrentarse a numerosos
obstaculos para hacerse con el resto de las armas del personaje troyano, y Cristalian consigue numerosos
tesoros salidos de las manos del rey Midas.



Nuria Aranda Garcia

los tournements des dames y las Marfisa y, mas especialmente, Bradamante
boiardescas. Los primeros, pequefios relatos en prosa franceses populares
en los siglos XII y XIII, mostraban a mujeres que, ante la negativa de sus
maridos para combatir, tomaban las armas y se enfrentaban en torneos
para demostrar quién era la mas valiente, todo ello con gran influjo de la
literatura caballeresca en la adopcién de la vestimenta, los codigos de com-
portamiento, las técnicas de lucha y las armas, para mostrar «la volonté du
trouvere de charmer un public composé en grande partie de femmes, pas-
sionées du tournois» (Cassagnes-Brouquet, 2013, 80). Marfisa y Brada-
mante aparecen por primera vez en el Orlando innamorato de Boiardo
(1483), pero penetran en la tradicion hispanica gracias al libro primero del
Espejo de caballerias de Pedro Lopez de Santa Catalina (Toledo, 1525), quien
se sirve de los dos primeros libros del Innamorato paralos primeros noventa
y seis capitulos y completa los restantes con I/ quarto libro dell innamoramento
d’Orlando, continuacion elaborada por Niccolo degli Agostini (Espejo de ca-
ballerias, 2021, xi-xii). Con Marfisa, mas cercana a las amazonas amadisia-
nas, Minerva se identifica en el paganismo y en sus enfrentamientos con
el héroe protagonista, en el caso de esta tultima involuntarios por el anoni-
mato que provoca la armadura, pero no asi en el caracter arrogante y or-
gulloso que muestra la primera. Con Bradamante coincide en el caracter
cortesano y en la participacion activa de esta en los conflictos de su her-
mano Rinaldo, incluso comandando la armada contra los sarracenos, de la
misma manera que Minerva acompana a Cristalian en muchas de sus aven-
turas y encabeza el ejército contra los paganos. Sin embargo, se distancia
del personaje italiano en el enamoramiento, en la dependencia que esta
toma de Rugiero y en el menor protagonismo que adquiere en la version
de Santa Catalina.

La no pertenencia al cristianismo es precisamente uno de los rasgos
amazonicos constitutivos del personaje al igual que su gusto por las armas,
que del mismo modo que la Poncella, proceden de un designio divino:
«LLos dioses repartieron en mi tanta parte de buena ventura, que hasta hoy
yo no he hallado caballero que contra mi mucho en batalla pudiese durar»



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

(190)*. De otigenes nobles, hija dnica del rey Rabineldo de Alaponte, de
ahi el tratamiento de infanta que recibe en el relato, va a preferir ocultar
su identidad de mujer bajo una armadura masculina como una doncella
guerrera, generando confusiones sobre su identidad al resto de personajes
siempre y cuando esta lo desee, que se sorprenden cuando se revela como
mujer en el ejercicio de las armas. Esto va a dar lugar a que la propia Mi-
nerva fluctie a voluntad entre la eleccién masculina y femenina, hesitacién
que todavia se percibia en la Bradamante boiardesca, y se mueva con li-
bertad entre los espacios masculino, caballeresco, y femenino, cortesano,
adoptando los coédigos caballerescos de comportamiento que rigen cada
uno de los mundos y los codigos de vestimenta asociados. Esto desem-
boca frecuentemente en episodios humoristicos, en los que la doncella se
aprovecha de los cédigos lingliisticos y actanciales que mas le favorecen®.
En la aventura de la reina de Polismaga, esta reclama un caballero que sea
capaz de retiratle el arco que lleva en el cuello, argumentando que debe ser
aquel que ame a la mas hermosa doncella. Minerva se ofrece a probarse
primero, con la complicidad del lector, que sabe que ella no esta capacitada
para superar esa aventura por su condicion de mujer:

46 Si bien en los primeros libros de caballetfas las doncellas toman las armas de manera puntual, con la
paulatina evolucion hacia el entretenimiento del género, estos personajes femeninos van a mostrar afi-
cién por la vida caballeresca sin un motivo desencadenante, y se anticiparan sus habilidades guerreras
con diversos argumentos, o bien mencionando un temprano gusto por las armas en la infancia y juven-
tud, o bien otras motivaciones. Este es el caso, por ejemplo, de Hermiliana de Francia en la Tervera y
cuarta parte del Belianis de Grecia (Jeronimo Fernandez, 1578), quien es nombrada caballero por el mismi-
simo Marte cuando intercede ante ¢l para liberar a su padre y a su tio en el episodio del Castillo de la
Sabia Medea (Belianis de Grecia, 2013, 360-361). En el Caballero de la Fe (1583), Carmiliana, hija de la
duquesa Carmilina, sefiora del Gran Puerto, que aparece como cazadora en clara identificacion con
Diana, y quien gusta del ejercicio de las armas, derrota en combate en una prueba a Minerva, y a conti-
nuacién vence a las amazonas mas importantes de la tradicion literaria clasica y caballeresca, para que
finalmente las mujeres mds valerosas en armas de la historia le entreguen sus principales dones caballe-
rescos (Caballero de la fe, 2019, 496-502 y 514-519). Episodio este ultimo que guarda muchos paralelismos
con la toma de armas de Claridiana como caballero en la Primera parte del Espejo de principes y caballeros
(Diego Ortufiez de Calahorra, 1555), quien ya disfrutaba de su aficién a la caza y del gusto por lo bélico,
y a quien la sabia Oligas le entrega las armas de la amazona Pantasilea tras derrotar en una cueva a un
le6n y a una sierpe (Campos Garcia-Rojas, 2003, 38-40).

47 HEsto supone un cambio con respecto a las innovaciones introducidas por la Alastraxerea de Feliciano
de Silva, quien precisamente es capaz de no establecer diferencias espaciales y conductuales en el empleo
de los codigos verbales asociados con ambos ambitos. Véase Manzanilla Mancilla (2017, 239-242).



Nuria Aranda Garcia

Finalmente, que la infanta se probé primero: tomando el arco en su mano, no le
movi6 de su lugar, y volviéndose al emperador, le dijo: —No se maraville vuestra
majestad si yo no hice mas que los otros han hecho, ca sabed que la que yo amo
no ha mucha parte de hermosura, pero enciérrase en ella mas gracia que en cual-
quier otra puede haber. Los que en el palacio estaban dijeron: —Muy contento
esta este caballero de la que ama, pues tanto la alaba de graciosa. Asi, rieron
todos de las palabras del caballero, y aguardaban por ver lo que el otro harfa

(502).

En el episodio de la Floresta de la Aventura, después de ver el fracaso
de muchos de los caballeros de la compafia, y antes de que participe Cris-
talian, Minerva alude a su condiciéon femenina como posible salvocon-
ducto para que ella la resuelva:

La infanta Minerva dijo: —Paréceme que en esta aventura maltratan a los caba-
lleros: por ventura se habran mesuradamente con las doncellas. Si vos, mi sefior
—dijo a don Cristalian—, para ello me dais licencia, mucho deseo tengo de me

probam (407).

Como ha notado Sales Dasi (2004, 67), en los libros de caballerfas de
mediados del quinientos va a haber una tendencia dominante a situar a las
amazonas al mismo nivel que los caballeros protagonistas con una asimi-
lacién caballeresca completa que anula la vieja oposicion entre sexos, que
ahora carecera de valor narrativo e ideolégico. Esto se debe a una mayor
permeabilizacion entre los espacios publico y privado, articulados disimé-
tricamente; el primero acoge a lo valorado socialmente, y por tanto al uni-
verso masculino, y el segundo a lo no valorado, y por tanto a lo femenino
(Amoros, 2001, 30). En los libros de caballerias ambos espacios aparecen
perfectamente delimitados, de tal forma que la mujer que abandona el es-
pacio privado, que corresponde con el ambito cortesano, se ve obligada a
retornar a este una vez que los motivos que han propiciado su salida son



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

resueltos®. El desarrollo natrativo de Minerva adquiere una gradacion as-
cendente que la hace convertirse en una heroina que, sin llegar a coprota-
gonista, muestra cierta independencia del héroe masculino para llegar a
existir. Mediante el uso de la vestimenta caballeresca y la adopcion de estos
coédigos es capaz de interrelacionar la esfera masculina y femenina sintién-
dose comoda en ambas y sin que le sea planteada ninguna objecion, pues
se valora siempre nobleza y virtudes por encima de otros rasgos como su
paganismo; el caballero no es sinénimo de varén, sino de aquel que en-
globa en si mismo elementos corteses, guerreros y religiosos que se obtie-
nen al tomar los habitos caballerescos (Ortiz-Hernan Pupareli, 2005, 96)*.

Minerva aglutina en su persona la fortitudo, la sapientia y la pulchritudo.
En su primera aparicién, creyéndose elegida por los dioses para superar la
prueba de la princesa Penamundi, se enfrenta a Cristalian, quien la vence
y le corta el yelmo, desvelando su condicién de mujer que, junto con su
politefsmo, no la hacen apta para concluir esa aventura, destinada al héroe
caballeresco:

—Caballero, muerto sois si no os otorgais por vencido. El caballero estaba tal
que no le pudo responder; como don Cristalian esto vio, con el espada le cort6
las enlazaduras del yelmo, y asi como se lo quitd, don Cristalian fue muy espan-
tado, que en lugar de caballero vio la mas hermosa doncella que €l jamas habia
visto; trafa los sus hermosos cabellos cogidos en una red de hilo de oro (189).

48 Esta es la caracteristica fundamental de la doncella andante (véase Matin Pina, 2007 y 2010b) y de las
doncellas guerreras sin rasgos amazonicos.

4 Esto se demuestra también en la adopcion de las vestimentas por patte del personaje. En el entorno
cortesano, la vestimenta predilecta de Minerva sera la femenina, mientras que, en el transcurso de las
aventuras caballerescas, una vez desvestida de su armadura, va a preferir cubrirse por un manto, a la
usanza de los caballeros. La preferencia por el habito masculino va a ser un rasgo que se mantendra en
referentes posteriores. Carmiliana también va a mostrar predileccién por estas vestimentas: «Y tanta
robustidad y fuerca sentfa en los miembros que le parecia que era mexor aquel exercicio y mds combi-
niente a su natural qu’el andar embuelta con la delicada olanda y blanda seda, ni con el usso ni aguja o
retorcidos moldes; mas gusto le daba la lanca de frexno y la vuida punta del espada (...) Y, con esto,
debaxo siempre andaba bestida de hombre, trayendo encima solo el havito de muger y la delicada ropa»

(Caballero de la fe, 2019, 497).



Nuria Aranda Garcia

A partir de ese momento se convierte en servidora de Cristalian, pero
también, bajo su condicién de fémina, en dama de compania de Pena-
mundi. Al lado del protagonista, demostrara su valor y destreza en las ar-
mas en las distintas aventuras, solo superada por este, del mismo modo
que en belleza solo se vera sobrepasada por Penamundi y Bellaestela. La
sabiduria, asociada simboélicamente a su nombre, serd puesta en practica
mayoritariamente bajo la apariencia de mujer, y la orientara principalmente
a favorecer los encuentros entre Cristalian y Penamundi, adoptando los
roles de doncella mensajera y doncella fiel de la princesa (Haro Cortés,
1998, 191 y 196). Entre sus ardides mas destacados, planea con Cristalian
que este se introduzca en el interior de la jayana de oro del rey Midas,
adquirida en la aventura de los Hondos Valles, para que sea entregada
como regalo a la princesa, y garantizarle asi al héroe penetrar en las habi-
taciones de la dama en un episodio que guarda muchas concomitancias y
guifios con el protagonizado por Tirant, Carmesina y Plaecrdemavida en la
obra homénima®.

La pulchritudo de Minerva, que ya habia sorprendido a Cristalian
cuando revela por primera vez su identidad, se destaca tanto en su condi-
cion de caballero como de doncella, aunque son mas abundantes las mues-
tras del segundo, pese a ser el habito masculino el preferido por ella. Una
vez en presencia de la princesa Penamundi, la infanta demanda trocar su
ropa en traje de doncella, maravillando a los presentes con su belleza:

La infanta Minerva dijo a la princesa: —S8i la vuestra merced me manda dar qué
me vista, por algunos dfas querria dejar el habito que traigo. La princesa holgd
mucho de lo que la infanta Minerva le dijo, y mandole sacar muy ricas ropas
guarnidas por estrafia manera, y asimismo le mando dar todo lo demas que hubo
menestet, y como en habito de doncella la infanta fuese puesta, estrafamente
estaba hermosa (...) todas se espantaron de ver la gran hermosura de la infanta
Minerva puesta en habito de doncella (323).

50 Véase para ello Piera y Shearn (2009), quienes argumentan que Beatriz Bernal pudo tener en mente
varios episodios del Térant lo Blanc como inspiracion para su libro de caballerfas.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Mismas reacciones suscita en habito de caballero, aun llevando la ca-
beza descubierta:

Delante della venia aquel valeroso principe don Cristalian armado de todas ar-
mas en su caballo Flordelid; a 1a mano derecha llevaba a la infanta Minerva ar-
mada salvo las manos y la cabeza, y a la siniestra iban Dismael de la Roca y don
Veros de Licante; la infanta llevaba la lanza y Dismael de la Roca el escudo. Y
ansi como oido habéis entraron en el campo mirandolos grandes compafias de
gentes que los miraban, y eran mucho espantados de ver a la infanta Minerva tan
hermosa, ca llevaba sus dorados cabellos cogidos en una red de hilo de oro sem-
brada de muchas perlas y piedras de gran valor (399).

La conjuncién de todo lo anterior confluye en la tnica aventura en
solitario de este personaje en la tercera parte de la obra (caps. XCVI-CI),
donde adquiere su punto algido su condicion de egregia bellatrix. Tras sepa-
rarse de Cristalian en la Cruz de las Aventuras para intentar obtener la
fama por si sola, intenta socorrer a una doncella enfrentandose a tres ca-
balleros. La llegada de veinte caballeros mas enviados por el duque de
Fonteguerrera, senor de esas tierras, la obligan a rendirse y convertirse en
prisionera a peticion de la hermosa Duante, hermana del anterior, pese a
su voluntad de seguir combatiendo hasta la muerte. Una vez despojada de
su armadura para ser curada, suscita la admiracién por su belleza, aunque
no consiguen averiguar su condiciéon de mujer, oculta bajo un fisico similar
al de un muchacho imberbe:

En esto llegaron los maestros para le curar, y como le descubrieron algunas par-
tes de su cuerpo adonde tenfa las heridas, el duque fue espantado de ver la gran
hermosura del caballero. Porque sabed que su cuerpo era hecho como de ala-
bastro, y era tan bien compuesto y de tan estremada hermosura, que todos los
que la vian no sabian qué se decir. (...) Estando curando a la infanta le vino a su
pensamiento si por ventura aquel caballero era doncella, pues tanta hermosura
en toda su persona Dios le habfa dado; mirdbale asimismo el rostro, y no le veia
sefial de nacimiento de barbas (633).



Nuria Aranda Garcia

Tanto el duque, sospechoso de su identidad como mujer, como su
hermana, desconocedora de esta condicion, requeriran de amores a la po-
bre Minerva, propiciando un triangulo amoroso basado en la ambigtiedad
sexual, en el equivoco y el engano a través del disfraz. Situaciones de con-
fusion como las protagonizadas entre Duante y Minerva, que dan lugar a
enamoramiento de un personaje de otro del mismo sexo, no eran desco-
nocidas, sino que contaban con cierta presencia en los libros de caballe-
rias®!. Antecedentes de este tipo de episodios se encuentran ya en el Roman
de Silence y en la hagiografia medieval, donde el transformismo femenino
fue bastante habitual en contraposicién con el masculino, ocasionando
ejemplos de confusiones de indole sexual con mujeres, unidos en este caso
con el motivo de la falsa acusacién siguiendo la tradiciéon de la mujer de
Putifar, o incluso la vacilacién sexual del propio colectivo masculino™. La
mujer que se hace masculina, ya sea mediante el uso del disfraz, contribuye
a subvertir en parte la polaridad hombre/mujer y lo masculino, y confunde
la distinciéon sexual, descontextualizando los signos de masculinidad
(Vega, 2008, 79), lo que hace posible este doble enamoramiento que mues-
tra el CE. No obstante, si en la hagiografia la mujer disfrazada de hombre
en una comunidad de hombres, con los equivocos que ello pudiese gene-
rar, representaba una oportunidad para neutralizar la amenaza de la tenta-
cion femenina (Vega, 2008, 75), en los libros de caballerfas simplemente
respondia a una inversion de roles que pretendia fomentar la comicidad y

51'Ya la primera parte del Espejo de caballerias (1525), fiel al Innamorato, se cietra con el enamoramiento de
Flordespina, hija del rey Marsilio, de Madama Brandamonte, desconociendo que se trata de una doncella
en habito de caballero, quien ademds se habfa visto obligada a cortarse el cabello. Paradigmatico es
también el ejemplo de Florinda en el Platir (1533), de la que se enamora Mirnalta, anonadada por la
destreza del Caballero de las Ramas de Oliva, y quien le seguira el juego amoroso, algo similar a lo que
se vera obligada a hacer Minerva con Duante en el CE.

52 Matina, Margarita, Teodora o Eugenia son ejemplos de santas que toman los habitos masculinos en
un monasterio y son objeto de intento de seduccién por parte de mujeres, e incluso son acusadas de
haber dejado embarazada a una. En el caso de Eufrasia, su belleza disfrazada de hombre despierta los
deseos libidinosos de los monjes con los que comparte monasterio. Véase Vega (2008, 58-69).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

el ridiculo de estos episodios™, ademds de una fuerte carga erética, y esce-
nas como falsas acusaciones de embarazo serfan impensables en un género
donde la mujer se caracteriza por el cuidado de la honra y el acatamiento
de los cédigos del amor cortés.

Para proteger la condicion de mujer de Minerva, es su escudero Bel-
dain el que le otorga su sobrenombre caballeresco a partir del emblema
que muestra en su escudo®, el Caballero de las Coronas, con el que serd
después conocida y que le permite disimular temporalmente su identidad
real (Marin Pina, 1990, 175). El duque de Fonteguerrera, ayudado por un
doncel que se cuela en las habitaciones de Minerva, consigue averiguar que
es una doncella, y junto con los requerimientos amorosos de Duante, frus-
tra todas las esperanzas que la infanta alberga para que le sea concedida la
licencia de abandonar las tierras del duque. Esto la obliga a idear un plan
de fuga: convencer a Duante de que huya con ella, prometiéndole que en-
tonces s{ gozara de su hermosura, a sabiendas de que el duque no enviara
a nadie tras ella, pues la huida con Minerva no pone en peligro la honra de
su hermana.

Como Camila y la Poncella, Minerva también va a rechazar en un
inicio el amor>. El duque de Fonteguertera, una vez convertido en rey de
Pasamar, todavia enamorado de ella, le pide que lo acepte como caballero.
La infanta solo accedera por peticiéon de la propia Duante a través de un
don en blanco y por solicitud de la princesa Penamundi, ante la que no se
puede negar:

33 Va a ser precisamente Feliciano de Silva quien explote la ambigiiedad sexual a través del disfraz con
finalidad cémica, pero desde el punto de vista del travestismo masculino. Véase Trujillo (2019, 164-193).
Todavia en los libros de caballerfas de final de siglo va a seguir explotandose este recurso en las doncellas
guerreras.

5 «—Cuanto ha que yo le conozco —dijo Beldain—, no le sé otro nombre sino el Caballero de las
Coronas, y este nombre creo yo que tiene €l porque la divisa que en su escudo trae son tres coronas de
oro en campo azul. Yo quisiera mas saber — dijo Beldain— por satisfacer a vuestro deseo, pero no lo
sé» (631).

55 Actitudes de preservacion de la virginidad a través de la incorporaciéon de elementos masculinos ad-
quieren su maxima expresioén en este personaje, que adopta también el travestismo masculino, una marca
que, de nuevo desde la hagiografia, se asocia precisamente con el mantenimiento de la virtud intacta.
Véase Vega (2008, 60).



Nuria Aranda Garcia

El rey se fue a humillar ante la infanta Minerva, y tomandole sus manos se las
besé muchas veces. La infanta, en presencia de la princesa, lo recibié por su
caballero. —jAy mi sefiora —dijo el rey—, y cuan deseado ha sido para mi este
dfal Hoy, mi sefiora, me habéis hecho el mas bienandante de cuantos nacieron
en darme titulo de vuestro caballero.

—Sabed —dijo la infanta— que la princesa tiene poder sobre todas cuantas per-
sonas hoy en el mundo son; y ¢quién serfa tal que el su mandado no hiciese?
Esto digo porque a su alteza habéis de agradecer la merced que aqui se os ha
hecho; que si la su merced no me lo mandara, aunque todos los del mundo a mi
vinieran, yo no hiciera vuestro ruego (689).

Al igual que las amazonas, la conversion de Minerva llega en el relato,
topico frecuente y abundante en los libros de caballerias®. El vinculo con
la tradicién clasica es perceptible en este grupo de guerreras, pues a me-
nudo son politeistas dentro del panteén grecorromano, pero nunca mu-
sulmanas, mientras que su estatus como paganas refleja la identificacion
de la barbarie con el paganismo y la civilizaciéon con la ortodoxia cristiana
europea como herencia de dicha tradicién. Su tratamiento dentro de los
distintos relatos caballerescos responde a la mayor o menor animadversion
que pueda suscitar en el autor, y su lucha a favor de un ejército pagano se
debe mas bien al desconocimiento que a una oposicion frontal a la fe cris-
tiana. Su conversion responde generalmente a la propia voluntad, y esta
antecedida de un ejercicio de comprension y entendimiento del nuevo
credo para reflejar una concepcion idealizada de la correcta relacién entre
la Otredad barbara y el discurso occidental ejemplificado en el hombre
blanco europeo. La infanta Minerva comparte el paganismo con las ama-
zonas, pero su fe no cristiana no supone un elemento disruptivo que altere
su relacion con el protagonista, sino que es un componente secundario en
el relato que se justifica plenamente en su nombre, que la hace parte de los
gentiles, que no de los infieles (Taufer, 1988, 181-215). Minerva toma la
decision de abrazar el cristianismo cuando, tras verse acorralada en com-

56 Sobre este tema, véase Whitenack (1988).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

bate por el Caballero de las Esperas (el propio Cristalian, al que no reco-
noce), promete convertirse si sale indemne del combate por las bondades
que ese Dios siempre concede a sus caballeros: «{Oh Dios de los cristianos,
y librame de las manos deste caballero, que yo te prometo de me tornar a
tu sancta fe, pues veo las mercedes que haces a los que te sirvenl (658).
La conversién, si no primordial, sera necesaria para que Minerva pueda
encabezar poco después como miles Christi y estratega militar, al igual que
la Poncella, los ejércitos cristianos contra la invasion pagana del rey de
Rosia, porque solo asi puede erigirse como paladina de esta fe.

Minerva, tal y como se delinea, supone la consumacion del papel de
la mujer en los libros de caballerfas: «De la dama concebida como el objeto
de los deseos amorosos del caballero, una fémina mas o menos caracteri-
zada por su pasividad, a un personaje sumamente activo que afronta los
mismos peligros que el héroe y demanda los mismos galardones que él»
(Sales Dasi, 2004, 72). El esbozo dibujado por esta heroina caballeresca
alcanza su maxima expresion en la Pantasilea del Silves de la Selva (Pedro de
Lujan, 1546), quien retoma el espiritu previo de la amazona, pero refor-
mulando en positivo a la Calafia de las Sergas y a la Pintiquinestra del
Lisnarte de Grecia. Como parte de la vision humanista del autor, la mujer
deja de ser vista como ideal platénico de belleza y sefiora del corazon del
hombre, para ser percibida en la medida de su virtud (Romero Tabares,
1998, 105-110), y para ello este personaje contribuye a configurar las aspi-
raciones de la mujer rompiendo el paradigma de sumision al que la realidad
social la ha postergado (Millin Gonzalez, 2017b, 142)*". En Lujan no solo
esta presente el bosquejo de Minerva, sino que lo lleva mas alla, propo-
niendo a una heroina guerrera que se convierte en la pareja amorosa y
bélica del protagonista, estableciendo una comparaciéon polarizada con
Fortuna, representante del modelo caballeresco femenino, que no se pet-
cibe tan marcadamente en el CE entre Minerva y Penamundi y Bellaestela.

57 Como ha destacado esta autora, la Pantasilea del Szkves de la Selva se entiende a 1a luz de la tratadistica
sobre la educacion de las mujeres que pobld el siglo XV1, y especialmente, de la visién que Lujan trasla-
dara a sus Cologuios matrimoniales (1550) (Millan Gonzalez, 2017b)



Nuria Aranda Garcia

Como doncella guerrera, Minerva no supone una amenaza para la
superioridad masculina, pues nunca gana en combate al protagonista, y
acaba sujeta al universo patriarcal a partir de la Aventura de la Victoria. En
ella, debe concurrir como doncella, vestida como tal y emparejada con el
rey de Pasamar, pues segun los designios de la estatua de la trompa, los
que ella nombre, «estos dos han de ser verdaderamente casados; y esto
sera asi sin falta» (816). Nada se explicita de la boda, pero la mencion a la
infanta al final del relato con el tratamiento de reina asi parece indicarlo.
Finalmente, en un giro algo inesperado para la trayectoria seguida por este
personaje, acaba sometida a la monogamia patrilineal y no se sabe si tras
el matrimonio volvera al ejetcicio caballeresco™. Todo ello permite con-
trastar con la idea de este personaje femenino como transgresor desde una
lectura ginecocéntrica (Piera, 2010), o como respuesta a las expectativas
de un amplio publico femenino dentro del tipo de la doncella guerrera
(Sales Dasi, 2004, 58). Sin excluir esto ultimo, tradicionalmente la imagen
de la mujer en la literatura ha estado diseflada para agradar a un lector
masculino ideal oculto tras el modelo especular de una lectora, presente
en su representacion®. Esto implica que el sentido que se atribuye a la
imagen de la mujer dependa, no solo del nivel de lectura, sino de una doble
convencion de lectura patriarcal que la convierte en un signo sexuado para
un receptor masculino ideal, y en sigho modélico para una receptora mujer
(Luna, 1996, 27). Habria sido del gusto femenino encontrar actantes como
Minerva en un género literario ampliamente consumido por ellas, a las que
irfan dirigidos mensajes moralizadores como el matrimonio final de la pro-
tagonista, pero también habria suscitado el atractivo lector de un publico

58 Resulta paraddjico que un personaje como Minerva, que se ha definido a lo largo del relato por sus
equivalencias con Palas, aspire en esta prueba a ser coronada por Venus, signo de la belleza, en vez de
por la primera, destinada a laurear a los varones. Esto permite establecer el contraste con Hermiliana
del Belianis de Grecia, armada por Marte y quien si tomara las armas tras su matrimonio con Clarineo,
especialmente para defender Constantinopla al mismo nivel que su esposo, como ya sucediese con Pan-
tesilea y Silves de la Selva (Gallego Garcia, 2004, 76).

% «La imagen de la mujer, convertida en gricil dama o en hébil guerrera, queda siempre transformada
en objeto de deseo de la mirada masculina, que impone sus gustos y apetencias, sin importarle trocar
ese retrato femenino en mero objeto (de deseo, codicia o caricatura) ajeno a si» (Millan Gonzalez, 2017a,
37).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

masculino que podia considerar exotico y erético imaginar a una mujer en
vestiduras de hombre.

A partir de la segunda mitad del siglo, elementos condensados en
Minerva, algunos procedentes de referentes anteriores, continuaran vigen-
tes en otras egregiae bellatrix caballerescas, mostrando una continuacién con
los patrones establecidos. En Claridiana de la Primera parte del Espejo de prin-
cipes y caballeros (Diego Ortufiez de Calahorra, 1555) suenan ecos de la Alas-
traxerea de Silva. Consagrada a la caza cuando no se dedica al manejo de
las armas, también recoge la herencia linajistica regia y amazoénica, y tras
un enfrentamiento con el Caballero del Febo bajo la apariencia de un Ca-
ballero Extrafio, del que ya se habia enamorado ex arte, termina de confir-
marse el amor entre ambos. A partir de ahi, los vaivenes en su relacion
dentro del triangulo amoroso con Lindabrides motivaran muchas de sus
salidas caballerescas hasta su reconciliacion final y su lucha conjunta en la
guerra contra los tartaros, donde su participaciéon se hace fundamental
(Campos Garcfa Rojas, 2003, 38-55). Se suman las ya mencionadas Her-
miliana de Francia de la Tercera y cuarta parte del Belianis de Grecia (1579) y
Camiliana del Caballero de la Fe (1583) quien, bajo la identidad falsa de Ca-
ballero de la Castidad Enamorada, se convierte en compafiera y ayudante
del Caballero de la Fe, amigo de la infancia y por el que desarrolla una
relacion afectiva. En la Tercera parte del Espejo de principes y caballeros (Marcos
Martinez, 1587), Sarmacia, hija segunda del rey de Lacedemonia, se dedi-
card a la vida caballeresca por vocacion, y por celos y rivalidad con su
hermana se enfrentara a Oristides, con el que surgira la llama del amor en
un episodio paralelo al protagonizado por Claridiana y el Caballero del
Febo (Campos Garcia Rojas, 2002, 425).

Conclusiones

La egregia bellatrix supuso la culminacion caballeresca de un proceso
transformador de la virgo bellatrix que ya habia empezado a codificarse en



Nuria Aranda Garcia

el roman antigue. El hibridismo entre la amazona y la doncella guerrera, su-
mado al travestismo masculino, suponia un atractivo, dotaba de funciona-
lidad al suspenso y el equivoco y su repeticiéon continua en los textos era
reflejo del gusto y la popularidad entre los lectores (Marin Pina, 1989, 94).
La Poncella, como parte de este modelo primigenio de egregia bellatrix, se
integra perfectamente en las tres grandes tradiciones literarias establecidas
a principios del siglo XV, la historia biblica, la literatura profética y la pro-
paganda patriética (Fraioli, 1982, 191), a las que debe anadirse, en el caso
hispanico, la tradiciéon caballeresca. En su codificaciéon como personaje
femenino guerrero suenan los ecos amazénicos de la Camille del Eneas y
los caballerescos del Romwan de Silence, mientras se mantiene como figura
transgresora que no vuelve al sistema patriarcal establecido al no asumir la
subordinacién a una figura masculina, y al destacar las habilidades guerre-
ras varoniles por encima de su propia condicion de mujer. Los ecos del
personaje se seguiran escuchando en el siglo XVI amparados por las re-
ediciones de las obras y por su mencién en libros de caballerfas de la se-
gunda mitad de la centuria.

La infanta Minerva se erige como ejemplo de la consolidacion de la
egregia bellatrix. Sin perder su feminidad y belleza, bajo la armadura puede
desempenarse en el uso de las armas como cualquier caballero andante,
mientras es capaz de adoptar los cédigos necesarios para desenvolverse
con soltura en los ambientes caballeresco y cortesano y adoptar los roles
de comportamiento que rigen esos espacios segin su conveniencia. Como
modelo hibrido, afiade a la doncella guerrera los elementos mas tenues del
modelo amazdénico, el paganismo y el rechazo al amor, que acaban subsa-
nandose para reintroducirla en la sociedad patrilineal occidental y en lo
que esta plantea para el comportamiento de la mujer. El personaje de Mi-
nerva no surge de la reinvencion por agotamiento del motivo de la donce-
lla guerrera, sino que supone la evolucion natural de un tipo incorporando
todavia innovaciones, al igual que habia sucedido con la amazona, y que
todavia encontrara referentes que lo mantendran y revitalizaran hasta lle-
gar a finales de la centuria a Rubimarte del Flor de caballerias (Francisco



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Barahona, 1599), como una consecuencia mas del agrado de un publico
lector tanto masculino como femenino.

Bibliografia citada

Alchalabi, Frédéric, «lla Pucelle, la reine, le chroniqueur. La Poncella de
Francia et ses modelesy,  eSpania, 23  (2016). DOIL:
<https://doi.org/10.4000/e-spania.25232> (cons. 21/04/2025).

Alonso del Real, Catlos, Realidad y leyenda de las amazonas, Madrid, Espasa
Calpe, 1967.

Amor6s, Celia, Feminismo. Ignaldad y diferencia, México, Universidad Nacio-
nal Auténoma de México/Coleccién libros del PUEG, 2001.

Aranda Garcia, Nuria, «Anénimo, La Poncella de Francia», en Comedic: Cati-
logo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600, Zaragoza, Uni-
versidad de Zaragoza, 2020, [en linea]. DOLI:
<https://doi.org/10.26754/uz comedic/comedic 214> (cons.
21/04/2025).

Ashcom, Benjamin B., «Concerning “La mujer en habito de hombre” in
the Comedia», Hispanic Review, 28/1 (1960), pp. 43-62.

Beceiro Pita, Isabel; Franco Silva, Alfonso, «Cultura nobiliar y bibliotecas:
cinco ejemplos, de las postrimerfas del siglo XIV a mediados del siglo
XV1y, Historia. Instituciones. Documentos, X11 (1980), pp. 277-350. URL:



https://doi.org/10.4000/e-spania.25232
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_214

Nuria Aranda Garcia

<https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-
8ca91421a34a> (cons. 26/04/2025).
Belianis de Grecia = Gallego Garcia, Laura, Belianis de Grecia (Tercera y Quarta

parte), de Jeronimo Ferndndez: edicion y estudio, tesis doctoral, Valéncia,
Universitat de Valencia, 2013.

Brandenberger, Tobias, «El episodio amazénico del Libro de Alexandre.
Fondo, fuentes y figuraciony, Zeitschrift fiir Romanische Philologie, 110
(1994), pp. 432-4606.

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro espariol (siglos
XIVT-XV1I), Madrid, Revista de Occidente, 1955.

Bueno Serrano, Ana Carmen (2007), Indice y estudio de motivos en los libros de
caballerias castellanos (1508-1516), tesis doctoral, Zaragoza, Universi-
dad de Zaragoza, 2007.

Caballero de la Fe = Cordnica de don Mexiano de la Esperanga, Caballero de la Fe,
ed. Ana Martinez Mufioz, Alcala de Henares, Universidad de Alcala,
2019.

Cacho Blecua, Juan Manuel, «La iniciacién caballeresca en el Awadis de
Ganlar, en Evolucion narrativa e ideoldgica de la literatura caballeresca, ed.
Marfa Eugenia Lacarra, Bilbao, Universidad del Pais Vasco, 1991, pp.
59-79.

Campo, Victoria, «la Poncella de Francia: una version castellana de 1a histo-
ria de Juana de Arcow, en Actas do IV Congresso da Associagao Hispanica
de Literatura Medieval: (Lisboa, 1-5 Outubro 1991), coord. Aires A. Nas-
cimento y Cristina Almeida, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 361-
365.

Campos Garcia Rojas, Axayacatl, «El ciclo de Espeso de principes y caballeros

(1555-1580-1587)», Edad de oro, 21 (2002), pp. 389-439.

, E2spejo de principes y caballeros (Parte 1) de Diego Ortsisiez; de Calahorra (Zara-
goza, Esteban de Ndjera, 1555). Guia de lectura, Alcala de Henares, Cen-
tro de Estudios Cervantinos, 2003.

Carlier-Détienne, Jeannie, «LL.es Amazones font la guerre et 'amoum, L. ’Ez#-

nographie, 76,/81-82 (1980-1981), pp. 11-33.



https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a
https://idus.us.es/items/dd7e74f0-3ab8-46d8-ba03-8ca91421a34a

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Casas Rigall, Juan, La materia de Troya en las letras romances del siglo XIII his-
pano, [Santiago de Compostela], Universidade de Santiago de Com-
postela, 1999.

Cassagnes-Brouquet, Sophie, «Les Neuf Preuses, 'invention d’un nouveau
theme iconographique dans le contexte de la Guerre de Cent ans,
en Le genre face anx mutations, masculin et fiminin, du Moyen Age a nos jonrs,
ed. Luc Capdevila, Sophie Cassagnes-Brouquet, Martine Cocaud,
Dominique Godineau, Frangois Rouquet y Jacqueline Sainclivier,
Rennes, Presses wuniversitaires de Rennes, 2003. DOI:
<https://doi.org/10.4000/books.pur.15907> (cons. 03/05/2025).

, Chevaleresses: une chevalerie au féminin, Paris, Perrin, 2013.

Castellani, Marie-Madelaine, «Deux figures d’Amazones: Penthésilée dans
Le Roman de Troie et Camille dans e Roman d’Eneass, en Réalité et re-
preésentations des Amazones, dir. Guyonne Le Duc, Paris, I.’Harmattan,
2008, pp. 273-286.

CE = Bernal, Beatriz, Cristaliin de Espana, ed. Enrique Suarez Figaredo,
Etigpicas: Revista de 1etras Renacentistas, 15 (2019).

Coduras Bruna, Maria, «Por e/ nombre se conoce al hombrey. Estudios de antropo-
nimia caballeresca, Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza,

2015.

Crinica troyana = Cronica troyana [[nan de Burgos, 1490 ], ed. Maria Sanz Julian,
Zaragoza, Institucion Fernando el Catolico, 2015.

Cuesta Torre, Marfa Luzdivina (2024), «lLa guerra de Troya en el Cancionero
de Baena y sus conexiones historiograficasy, Medievalia, 27(1) (2024),
pp. 249-291. DOI: <https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644>
(cons. 21/04/2025).

, «Héctor, Florestan y la cortesia en la batalla. El exenplum histérico tro-
vano en el Amadis», Revista de poética medieval, 39 (2025), pp. 73-100.
DOI: <https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139> (cons.
26/04/2025).

Delpech, Francois, «l.a doncella guerrera: chansons, contes, rituelsy, en For-

mas breves del relato. Cologuio Casa de 1 elazquez-Departamento de Literatura


https://doi.org/10.4000/books.pur.15907
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.644
https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.114139

Nuria Aranda Garcia

Espaiiola de la Universidad de Zaragoza (Madrid, febrero de 1985), coord.
Yves-René Fouquerne y Aurora Egido, Zaragoza/Madrid, Universi-
dad de Zaragoza/Casa de Velazquez, 19806, pp. 57-86.

Eisenberg, Daniel; Marin Pina, M.* Carmen, Bibliografia de los libros de caba-
Uerias castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.

Enéas = Le Roman d’Enéas, ed. Aimé Petit, intr. y trad. Ana-Maria Holzba-
cher, prol. Carlos Garcia Gual, Paris, Memini, 1999.

Espejo de caballerias = Lopez de Santa Catalina, Pedro, Espeo de caballerias
(libro 1), ed. Raul Sanchez Espinosa, Alcala de Henares, Instituto Uni-
versitario de Estudios Cervantinos, 2021.

Fernandez Valladares, Mercedes, «Biblioiconografia y literatura popular
impresa: la ilustracion de los pliegos sueltos burgaleses (o de babuines
y estampas celestinescas)», eHumanista, 21 (2012), pp. 87-131. URL:
<https://www.chumanista.ucsb.edu/sites/se-
cure.lsit.ucsb.edu.span.d7 eh/files/sitefiles/ehumanista/vo-
lume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf> (cons. 03/05/2025).

Fraioli, Deborah, «Iimage de Jeanne d’Arc: Que doit-elle au milieu litté-
raire et religieux de son temps?y, en Jeanne d'"Arc. Une épogue, un rayon-
nement (Collogue d'histoire médiévale, Orléans Octobre 1979), Paris, CNRS,
1982, pp. 191-196.

Gagliardi, Donatella, Urdiendo ficciones: Beatriz Bernal, antora de caballerias en
la Espana del X1'I, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza,
2010.

Gallego Garcia, Laura, «Dos modelos de virgo bellatrix en la Tercera y Cuarta

Parte del Belianis de Grecia: 1a princesa Hermiliana y la reina Cenobiay,
en Lineas actuales de investigacion literaria. Estudios de Literatura Hispdnica,
eds. Veronica Arenas Lozano e aliz, Valéencia, Universitat de Valen-
cia, 2004, pp. 73-80.

General estoria = Alfonso X, General estoria. Primera parte. 17ol. 2, Juneces [Con-
tinuacion]. Reyes Primero. Reyes Segundo. Reyes Tercero, ed. Pedro Sanchez-
Prieto Borja, Madrid, Fundacion José Antonio de Castro, 2009a.


https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume21/4%20eHumanista21.fernandez.pdf

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

General estoria = Alfonso X, General estoria. Cuarta parte. V'ol. 2. Aggeo. Zaca-
rias. Malaguias. Dario ldaspo. Xerses. Artaxerses. Sobdiano. Dario Noto.
Artaxcerses Assuero. Ester. Artaxerses Oco. Arsamo. Dario Arsamo. Alexan-
dre el Grand. Dario Arsamo-Alexandre el Grand-Tolomeo Sdter. Tolomeo Fi-
ladelfo. Tolomeo Eveérgetes. Eclesidstico. Tolomeo Filopator, Madrid, Funda-
cion José Antonio de Castro, 2009b.

Gomez Redondo, Fernando, Historia de la prosa de los Reyes Catdlicos: el um-
bral del renacimiento, Madrid, Catedra, 2012, vol. 2.

Gonzalez Doteste, Dulce Maria, «“Dames hardies et chevalereuses™: ama-
zonas, preuses y Juana de Arco en los tratados de 1zes de Femmes Llustres
(siglos XV yv XVD)», Revista Chilena de Estudios Medievales, 25 (2024),
pp- 7-40.  URL: <https://portalciencia.ull.es/documen-
tos/6786b7f1c037fb6ae2317cad> (cons. 26/04/2025).

Griffin, Clive, «El inventario del almacén de libros del impresor Juan Cro-

mberger: Sevilla, 1540x», en Libro antigno espariol 1. Coleccionismo y bi-
bliotecas (siglos X17-X1/11I), Salamanca, Universidad de Salamanca,
1998, pp. 257-373.

Gutiérrez Trapaga, Daniel, Rewritings, Sequels and Cycles in Sixteenth-Century
Castilian ~ Romances  of ~ Chivalyy.  «Aquella  inacabable — aventuray,
Woodbridge, Tamesis, 2017.

Haro Cortés, Marta, «LL.a mujer en la aventura caballeresca: duefias y don-
cellas en el Amadis de Ganla», en Literatura de caballerias y origenes de la
novela, ed. Rafael Beltran, Valencia, Prensas de la Universitat de
Valéncia, 1998, pp. 181-218.

Historia de la destruccion de Troya = Guido delle Colonne, Historia de la destruc-
cion de Troya, ed. Manuel A. Marcos Casquero, Madrid, Akal, 1996.

Huchet, Jean-Charles, e roman médicval, Paris, Presses Universitaires de
France, 1984.

Infantes. Victor, «lLa narracion caballeresca brevey, en Evolucion narrativa e
ideoldgica de la literatura caballeresca, ed. M.* Eugenia Lacarra, Bilbao,
Servicio Editorial Universidad del Pais Vasco, 1991, pp. 165-182.


https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad
https://portalciencia.ull.es/documentos/6786b7f1c037fb6ae2317cad

Nuria Aranda Garcia

Irizarry, Estelle, «Echoes of the Amazon Myth in Medieval Spanish Liter-
aturen, en Women in Hispanic Literature: icons and fallen idols, ed. Beth
Miller, Berkeley, University of California Press, 1983, pp. 53-66.

Lacarra, M.* Jests y Juan Manuel Cacho Blecua, Lo imaginario en la conquista
de América, Zaragoza, Ediciones Oroel, 1990.

Libro de Alexandre = Libro de Alexandre, ed. Jesus Canas, Madrid, Catedra,
1988.

Libro de las virtuosas e claras mugeres = Luna, Alvaro de, Libro de las virtuosas e
claras mugeres, ed. Julio Vélez-Sainz, Madrid, Catedra, 20009.

Lissarrage, Francois y Pauline Schmitt-Pantel, «<Amazones entre peur et
réven, en Réalité et représentations des Amazones, ed. Guyonne Leduc,
Paris, I’ Harmattan, 2008, pp. 43-63.

Lobato Osorio, Lucila, «l.a Poncella de Francia: traslado del modelo de ca-
ballero literario a la figura femeninay, en Actas del XI1I Congreso Inter-
nacional Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (1 alladolid, 15 a 19 de
septiembre de 2009), ed. José Manuel Fradejas Rueda, Déborah Dietrick
Smithbauer, Demetrio Martin Sanz y M* Jestus Diez Garretas, Valla-
dolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010,
pp- 1159-1168.

Lucia Megias, José Manuel, Imprenta y libros de caballerias, Madrid, Ollero y
Ramos, 2000.

, «LLibros de caballerfas castellanos: textos y contextosy, Edad de Oro, 21
(2002), pp. 9-60.

Luis Jiménez, Isidro, «l.as amazonas, un mito transatlanticor, en «Posside

sapientiamy. Actas del 11 Congreso Internacional Jovenes Investigadores Siglo
de Oro, J[1SO 2016, Pamplona, Servicio de Publicaciones de la Univer-
sidad de Navarra, 2017, pp. 133-141.

Luna, Lola, Leyendo como una mujer la imagen de una mujer, Barcelona, Antro-
pos, 1996.

Luna Mariscal, Katla Xiomara, Indice de motivos de las historias caballerescas
breves, Vigo, Editorial Academia del Hispanismo, 2017.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Manzanilla Mancilla, Nashielli, «Construccién de la doncella guerrera en la
Primera Parte del Florisel de Nigueaw, en Lisuarte de Grecia y sus libros: 500
anos, ed. Aurelio Gonzalez, Karla Xiomara LLuna Mariscal y Axayacatl
Campos Garcia Rojas, México, El Colegio de México, 2017, pp. 227-
250.

Marin Pina, M.* Carmen, «Aproximacion al tema de la “virgo bellatrix” en
los libros de caballerias espafioles», Criticin, 45 (1989), pp. 81-94.
URL: <https://cve.cervantes.es/literatura/ criti-
con/PDF/045/045_083.pdf> (cons. 26/04/2025).

, «El personaje y la retérica del nombre propio en los libros de caballe-
rfas  espafiolesy, Tropelias, 1 (1990), pp. 165-175. DOI:
<https://doi.org/10.26754/0js tropelias/tropelias.199012724>
(cons. 26/04/2025).

, «LLas doncellas andantes en los libros de caballerias: antecedentes y de-
limitacién del tipo (I), en Actas de/ XI Congreso de Internacional de la
Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (Ledn, 20-24 de septiembre de
2005), Leén, Universidad de Ledn, 2007, vol. 2, pp. 817-825.

aventura mitico-caballerescay, en I/ mondo caballeresco tra immagine e
testo, ed. Claudia Demmate, Trento, Universita degli Studi di Trento,
2010a, pp. 134-171.

, «LLa doncella andante en los libros de caballerfas: la libertad imaginada
(ID)», eHumanista, 16 (2010b), pp. 221-239. URL: <https://www.chu-
manista.ucsb.edu/volumes/16> (cons. 26/04/2025).

Michael, Ian, The Treatment of Classical Material in the Libro de Alexandre, Man-

chester, Manchester University Press, 1970.
Millan Gonzalez, Silvia C. (2017a), Reinos de amazonas en la literatura espariola

de la edad media y los siglos de oro. Arquetipos, género y alteridad, tesis doc-
toral, Valéncia, Universitat de Valencia, 2017a.

, «Amazonas y lecturas de mujeres, entre la ficcion y la moralidad: de la
Silva de Mexia al Silyes de la Selva 'y los Cologuios matrimoniales de Lujan,


https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/045/045_083.pdf
https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.199012724
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16
https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16

Nuria Aranda Garcia

Tirant, 20 (2017b), 119-146. DOI: <https://doi.org/10.7203 /ti-
rant.20.11234> (cons. 26/04/2025).

Muyeres preclaras = Boccaccio, Giovanni, Mujeres preclaras, trad. Violeta Diaz-
Corralejo, Madrid, Catedra, 2010.

Ortiz-Hernan Pupareli, Elami, «El tema de la virgo bellatrix. La caballeria

femenina en algunos libros de caballeriasy, en Textos medievales: recur-
sos, pensamiento e influencia. Trabajos de las IX Jornadas Medievales, ed.
Concepcion Company, Aurelio Gonzalez, Lillian von der Walde, Mé-
xico, El Colegio de México/Universidad Auténoma Metropoli-
tana/Universidad Nacional Auténoma de México, 2005, pp. 91-106.

PdF = Poncella de Francia. La «bistoriay castellana de [nana de Arco, eds. Victor
Infantes y Victoria Campo, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana Ver-
vuert, 2000.

Petit, Aimé, «l.a reine Camille dans le Roman d’Enéas», Les lettres romanes,
36, 1 (1982a), pp. 5-40.

, «La reine Camille de U'Enéide au Roman d’Enéas», en Actes du Collogue sur
['épopée gréco-latine et ses prolongements enropéens, 8-9 décembre 1979, Paris,
Les Belles Lettres, 1982b, pp. 153-166.

, «Le traitement courtois du themes des Amazones d’apres trois romans
antiques: Enéas, Troie et Alexandres, Moyen Age, 89/1 (1983), pp. 63-
84.

Pichel Gotérrez, Ricardo, «lLa eclosion de la materia clasica en las letras

peninsulares bajomedievales. Compilaciones troyanas no auténo-
mas»,  Serptura,  23/24/25  (2016), pp. 155-176. DOL
<https://doi.org/10.21001 /scriptura.2016.23-24-25.06> (cons.
26/04/2025).

Piera, Montserrat, «Minerva y la reformulacién de la masculinidad en Cris-
talidn de Espania de Beatriz Bernal», Tirant, 13 (2010), pp. 73-88. DOL:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.13.3413> (cons. 26/04/2025).

Piera, Montserrat; Shean, Jodi, «Gendering Action in Iberian Chivalric Ro-
mancey», Medieval Feminist Forum: A Jonrnal of Gender and Sexunality, 45,



https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11234
https://doi.org/10.21001/scriptura.2016.23-24-25.06
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

2 (2009), pp. 85-109. DOI: <https://doi.org/10.7203/t-
rant.13.3413> (cons. 26/04/2025).
Ramos, Rafael, «El género del Amadis impreso: un intento de dignificacion

del discurso narrativo desde la 6ptica de la historiografian, Cesura. Ri-

vista, 4 (2025), pp. 29-60. URL: <https://www.ce-

sura.info/docs/CR 4 2025/2 Ramos.pdf> (cons. 26/04/2025).
Romero Tabares, M.* Isabel, La nujer casada y la amazona. Un modelo femenino

renacentista en la obra de Pedro de 1.ujan, Sevilla, Universidad de Sevilla,
1998.

Rucquoi, Adeline, «De Jeanne d’Arc a Isabelle la Catholique: 'image de la
France en Castille au XVe sieclew, Journal des Savants, 1-2 (1990), pp.
155-174.

Sales Dasi, Emilio José, La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, Alcala
de Henares, Centro de Estudios Cetrvantinos, 2004,

Salvo, Irene, «lLa matiere de Troie dans les lettres hispaniques médiévales
(XIIle et XIVe siecles)», Troianalexandrina, 19 (2019), pp. 421-434.
DOI:  <https://doi.org/10.1484/].TROIA.5.117054>  (cons.
26/04/2025).

Sanchez Valat, Vanessa, «El triple duelo en ILa Poncella de Francia», Tirant,
15 (2012), pp. 155-170. DOI: <https://doi.org/10.7203 /-
rant.15.2090> (cons. 26/04/2025).

Sanz Julian, Marfa, «Guido de Columna, Crdnica troyana; Historia troyanay,

en Comedic: Catilogo de obras medievales impresas en castellano hasta 1600,
Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2019, [en linea]. DOI:
<https://doi.org/10.26754/uz comedic/comedic 90> (cons.
21/04/2025).

Sharrer, Harvey L., «Juan de Burgos: impresor y refundidor de libros ca-

ballerescosy, en E/ libro antigno espasiol. Actas del Primer Cologuio Interna-
cional (Madrid, 18 al 20 de diciembre de 1986), ed. Pedro M. Catedra y
M.* Luisa Loépez-Vidriero, Salamanca, Universidad de Salamanca,
1988, pp. 361-369.


https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://www.cesura.info/docs/CR_4_2025/2_Ramos.pdf
https://doi.org/10.1484/J.TROIA.5.117054
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2090
https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_90

Nuria Aranda Garcia

Silence = Cornualles, Heldris de, E/ Libro de Silence, trad. A. Benaim Larsy,
Madrid, Siruela, 1986

Sumas de bistoria troyana = Leomarte, Sumas de bistoria troyana, ed. Agapito
Rey, Madrid, Centro de Estudios Histéricos, 1932.

Taufer, Alison Dale, From Amazon queen to female knight, the development of the
woman warrior in the Amadis Cycle, Ann Arbor, University of California,
1988.

Troie = Sainte-Maure, Benoit, Ie Roman de Troie, ed. Emmanuele Baum-
gartner y Francoise Vielliard, [Paris], Librairie Générale Francaise,
1998.

Trujillo, Stefania, «Yo soy 7, y t4i eres yo». Disfraz, metamorfosis y duplicacion en
los libros de caballerias de Feliciano de Silva, tesis doctoral, Zaragoza/Ve-
rona, Universidad de Zaragoza/Universita di Verona, 2019.

Vargas Martinez, Ana, La guerella de las mujeres: Tratados hispanicos en defensa
de las mmujeres (siglo X17), Madrid, Fundamentos, 2016.

Vega, Catlos Alberto, E/ transformismo religioso. La abnegacion sexual de la mujer
en la Esparna medieval, Madrid, Editorial Pliegos, 2008.

Whitenack, Judith, «Emphasis added: an introduction to Beatriz Bernal’s

Don Cristalian de Esparia», Monographic Review, 13 (1997), pp. 24-38.

«Conversion to Christianity in the Spanish Romance of Chivalry, 1490-

1524», Journal of Hispanic Studies, 13/1 (1988), pp. 13-39.

Zoppi, Federica, «LLos motivos caballerescos en los libros de caballerias

b

italianos de tradicién espafola: teorfa y practica para la creacién de
una base de datos», Tirant, 26 (2023), pp. 209-225. DOI:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.26.27876> (cons. 21/04/2025).



https://doi.org/10.7203/tirant.26.27876




PROGETTO
MAMBRINO

s o fpe

HISTORIAS FINGIDAS

Una cala caballeresca en la novela pastoril:
las mujeres armadas de las arcadias

Sara Santa-Aguilar’
(Universita degli Studi di Milano)

Abstract

Como bien not6é Lépez Estrada (1974, 324-325), la novela pastoril no remplazé el gusto por la caballe-
resca, y son muchas las intersecciones y caminos de ida y vuelta entre los dos géneros que atn quedan
por explorar. La virgo bellatrix es uno de estos temas compartidos. Este articulo propone un rastreo de
este motivo en el corpus completo de novelas pastoriles escritas en lengua castellana (1559-1633). Par-
tiendo del estudio de Marin Pina (1989) sobre este personaje en los libros de caballerfas, se analiza el
tratamiento de las mujeres armadas en las novelas pastoriles, identificando coincidencias y nuevos desa-
rrollos del tépico que vienen a complementar el panorama de contaminaciones entre el modelo de la
amazona y la doncella guerrera por necesidad.

Palabras clave: virgo bellatrix, disfraz masculino, sexualizacion, roles de género, novela pastoril.

As Lopez Estrada (1974, 324-325) rightly noted, the pastoral novel did not replace the taste for the
chivalric romance, and there are many intersections and back-and-forth paths between the two genres
that remain to be explored. The virgo bellatrix is one of these common themes. This article traces this
motif in the complete corpus of pastoral novels written in Spanish (1559-1633). Based on Marin Pina’s
(1989) study of this character in the chivalric romances, this article proposes an analysis of the treatment
of armed women in the pastoral novels, identifying coincidences and new developments of the motif
that complete the panorama of contaminations between the model of the Amazon and the maiden who
takes up arms out of necessity.

Keywords: virgo bellatrix, male disguise, sexualization, gender roles, pastoral novel.

* Este trabajo se enmarca en el proyecto NONARCADICS, financiado por el Ministerio de la Univer-
sidad y la Investigacion MUR de Italia a través de las convocatorias PNRR - Young Researcher MSCA,
que desarrollo actualmente en la Universita degli Studi di Milano (ID: PNRR MSCA2024_0000005.
CUP: G43C25000610001). Algunos avances de los analisis de los personajes aquif presentados han sido
incluidos en Santa-Aguilar (2025). En esta ocasion, amplio esos analisis enfocandome en la mujer en
armas y su relacién con la configuracién del género y el disfraz.

Sara Santa-Aguilar, «Una cala caballeresca en la novela pastoril: las mujeres armadas de las arcadiasy,
Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 55-75.
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1651- ISSN: 2284-2667.

U

un


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1651

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

La novela pastoril es, sin duda, uno de los géneros menos recorridos
en el ambito de los estudios sobre la literatura espafiola de los Siglos de
Oro. Segun el analisis bibliografico de Clea Gerber (2024, 177), solo el 3%
de la producciéon académica sobre prosa de este periodo que vio la luz
entre 2020 y 2023 versé sobre este género literario. Notese, ademas, que
la mayor parte de esta modesta cifra estuvo —y ha estado— dedicada a es-
casos picos de montafa, como La Galatea de Cervantes o La Arcadia de
Lope de Vega, y se ha dejado de lado el analisis diacrénico de la evolucion
de un rico corpus ampliamente consumido en su tiempo de, al menos,
veintitrés novelas de autores menos ilustres que el padre del caballero de
la triste figura o el Fénix de los ingenios'. Mas alla del interés por la crista-
lizacion y transformacion de las férmulas genéricas de la bucélica, el estu-
dio de este corpus resulta un campo fértil por la hibridez que reside en el
corazon mismo de su estética, que se interseca con otras tradiciones, como
la novela caballeresca, la bizantina, la novella italiana, la novela cortesana
barroca y hasta la comedia lopesca en sus expresiones tardias.

En lo que concierne al nexo entre novela caballeresca y pastoril, ad-
vertia acertadamente Francisco Lopez Estrada (1974, 324-325) la necesi-
dad de ir mas alla de la simplificaciéon de ver la segunda como un género
que sucede y remplaza el gusto por la primera sin considerar la convivencia
entre ambos géneros y los caminos de ida y vuelta. De los episodios pas-
toriles presentes en el Amadis de Grecia (1530) v en el Florisel de Niguea
(1532) se ocup6 el mismo Lopez Estrada (1974, 325-339). En esta misma
linea Cravens (19706) analiz6 también el de Grecia, y Muguruza (1995) el
Oliante de Lanra (1564), recordando, ademas, que, aunque Feliciano de
Silva puede ser considerado pionero en la propuesta de interseccion entre
el universo pastoril y el caballeresco con su Awmadis de Grecia, ya desde el
de Gaula (1508) o el Primaledn (1512) se pueden individuar timidos rasgos
bucolicos. Asimismo, José Julio Martin Romero (2009) ha centrado su

1 Excluyendo las pastoriles «a lo divino». Véanse las propuestas de corpus de Avalle-Arce (1975),

Castillo Martinez (2005) y Santa-Aguilar (2025, 21-25).



Sara Santa-Aguilar

atencion en la influencia de la pastoril en los libros de caballerfas de la
época de Felipe II.

Por la otra cara de la moneda, a saber, el rastreo de los episodios
caballerescos en la novela pastoril, Cristina Castillo Martinez (2015) ha ex-
plorado la transmisién del motivo de la fuente que prueba la lealtad de los
amantes de La seconda parte di Platir (1560) a La Diana de Tejeda (1627).
Pero mucho queda por hacer en esta direccion y no por falta de materiales.
A manera de rapido esbozo introductorio de temas comunes, baste recor-
dar que la novela pastoril, desde su nacimiento hasta su ocaso, esta poblada
por sabias y magos. Felicia en el ciclo didaneo abre esta genealogia, que se
va transformando con figuras mas ambiguas como los magos Dardanio en
La Arcadia de Lope (1598), Epidauro en Tragedias de Amor (1607) o el sabio
Lucidoro en el segundo tomo de Esperanza engariada (1629). De la mano de
tales personajes tampoco resultan ajenos a esta tradicién los espacios ma-
ravillosos —donde estos tienen su morada— ni la intervenciéon de objetos
magicos, como el anillo de la invisibilidad que complica la peripecia al final
de Esperanza engaiiada o el espejo prodigioso que la resuelve en Los pastores
del Betis (1633). Incluso escenas de moros encantados, desencantamientos
y pocimas que blindan en combates contra fieras sierpes tienen cabida en
la bucolica a través de las paginas del libro 111 de E/ premio de la constancia
(1620). Y no escasean, desde el primer hasta los dltimos ejemplares del
género, las escenas de rescate de doncellas menesterosas a punto de ser
agredidas por descomedidos maleantes (salvajes y gigantes incluidos).

La primera escena de este ultimo tipo aparece en la obra inaugural
del género en lengua castellana, Iz Diana de Jorge de Montemayor (1559).
Sin embargo, no se soluciona por la intervencién de un caballero, sino de
una dama andante, Felismena, quien da cuenta de los tres salvajes que pre-
tenden raptar y violar a las ninfas de la casta Diana en el libro II. Asi abre
la puerta a una genealogia de doncellas armadas de filiacién caballeresca
en las arcadias, de cuyo rastreo se encargara este estudio.

De las tipologias de zirgo bellatrix en la novela caballeresca se ha ocu-
pado en detalle Marfa Carmen Marin Pina (1989). En su estudio discierne



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

entre dos variantes: «la doncella guerrera, la doncella que por circunstancias
diversas viste los habitos de caballero y, encubriendo su propio sexo, prac-
tica accidentalmente la caballerfa, en oposicion a la amazona, otro arquetipo
de mujer belicosa, guerrera por naturaleza y educacion e inicialmente an-
dréfobay (Marin Pina, 1989, 82). En su rastreo del desarrollo de este mo-
tivo en la tradicion caballeresca, la critica identifica la recurrencia de una
estructura diegética de paso de la barbarie a la civilizacién en la historia de
indomitas amazonas que terminan vencidas por el amor y las armas de los
caballeros cristianos, como Calafia en Las Sergas de Esplandian (1510), Pin-
tiquinestra en el Lisuarte de Grecia (1514) o Pantasilea en el Don Silves de la
Selva (15406). Por el lado de las doncellas guerreras, a pesar de las diferen-
cias entre ambos arquetipos, destaca el hecho de que terminan derrotadas
por un varén, descubriendo su sexo y, por consiguiente, abandonando el
disfraz y la identidad masculina en la que se enmarca el ejercicio de la
fuerza, como es el caso de Florinda en el Platir (1633), vencida por Pelian-
dos. También Eleonora Stoppino (2022) se ha ocupado detenidamente del
argumento, centrandose en el Orlando Furioso y su red de fuentes e inter-
textos. En su ldcido analisis del matrimonio por duelo, resalta como el
mecanismo de vencimiento de la mujer guerrera, por un lado, es el ele-
mento que la «<normaliza» feminizandola y haciéndola valida para las nup-
cias, siendo su destreza bélica una prueba que solo el varon mas fuerte
puede vencer (Stoppino, 2022, 18-57). En esta linea, comenta respecto al
vencimiento de Bradamante en la obra de Ariosto: «At the ideological
level, Bradamante’s defeat is central to the process of normalization: the
woman warrior, defeated, becomes just a woman» (Stoppino, 2022, 29) y
resalta que las derrotas de las damas «seem to represent the submission of
the woman to the man, and to realize the male fantasy of domination sug-
gested so often in battles involving warrior women» (Stoppino, 2022, 31).

El desarrollo de este motivo en la novela pastoril desde la aparicién
inaugural de Felismena resulta relevante no solo por sus posibilidades de
arrojar nuevas luces sobre la historia de las intersecciones entre ambos
géneros, sino porque amplia el abanico de contaminaciones y variaciones



Sara Santa-Aguilar

en los arquetipos identificados por Marin Pina y las relaciones entre los
sexos analizadas por Stoppino.

Felismena es de los pocos personajes pastoriles que ha recibido aten-
cién critica®. Mas alld de la posible fuente bandelliana de su peripecia amo-
rosa’, es innegable que su destreza bélica, como eje de su caracterizacion,
sumerge al lector de la primera novela pastoril espafiola en un ritmo agil,
trepidante, en el que se aprecia sin duda esa estética caballeresca que, dirfa
el ventero del Quijote, permite que se corten descomedidos gigantes «como
si fueran hechos de habas» (Quzjote, 1, 32, 323). Asi sale valientemente en
defensa de las ninfas:

Poniendo con gran presteza una aguda saeta en su arco, con tan grandisima
fuerza y destreza la despidié que al uno de los salvajes se la dej6 escondida en el
duro pecho, de manera que la de amor que el corazon le traspasaba perdi6 su
fuerza y el salvaje la vida a vueltas della. Y no fue perezosa en poner otra sacta
en su arco ni menos diestra en tiralla, pues fue de manera que acab6 con ella las
pasiones enamoradas del segundo salvaje como las del primero habia acabado.
Y queriendo tirar al tercero, que en guarda de las tres ninfas estaba, no pudo tan
presto hacello que ¢l no se viniese a juntar con ella, queriéndole herir con su
pesado alfanje. L.a hermosa pastora alzo el baston y, como el golpe descargase
sobre las barras del fino acero que tenfa, el alfanje fue hecho dos pedazos y la
hermosa pastora dio tan gran golpe con su bastén por encima de la cabeza que
le hizo arrodillar y, apuntandole con la acerada punta a los ojos, con tan gran
tuerza le apreté que por medio de los sesos se lo paso a la otra parte; y el feroz
salvaje, dando un espantable grito, cayé muerto en el suelo (Diana, 11, 95).

En principio Felismena entraria en el arquetipo de la doncella gue-
rrera, en cuanto enamorada que, tras ser olvidada por el inconstante don
Felis, sale en su busqueda disfrazada. Pero los matices no se hacen esperar.

2 Su importancia en la novela de Montemayor ha sido resaltada, entre otros, por Bruno Damiani (1984,
113), quien la considera «the prime mover of narrative» y hay un consenso critico alrededor de su fun-
cién de deus ex machina (Orduna, 1982, 347; Brioso Sanchez y Brioso Santos, 1994, 82) que libra siempre
a los inocentes de los peligros que los acechan.

3 Se trata de la novella Nicuola innamorata di Lattangio va a servirlo vestita di paggio, e dopo molti casi seco si
marita, fuente propuesta por Menéndez Pelayo (1943, 272) que desarrolla en detalle Montero Delgado
(1994).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Si el ejercicio de la violencia de Felismena se enmarca en el disfraz, es de
notar que no se trata de un disfraz masculino (que sf asume en otras esce-
nas de su peripecia, cuando sirve a su amado bajo la identidad del paje
Valerio): lo hace disfrazada de pastora. Varios rasgos habria que anotar de
este disfraz. El primero es que, aunque el narrador y los demas personajes
insistiran en toda la novela en que la dama esta vestida «de pastora», sus
indumentos no se corresponden con los de este tipo de personaje. Apa-
rece, mas bien, como una suerte de amazona, equipada de arco, aljaba,
flechas y acerado baston.

Mas elementos contribuyen a la contaminacion del modelo de don-
cella guerrera con la amazona en su caracterizaciéon. Aunque Felismena
entra a la arcadia en ese traje por su conflicto amoroso, sus actividades en
las armas no se deben a esta circunstancia. Es, como explicara mas ade-
lante a los pastores, una mujer belicosa por naturaleza: su nacimiento esta
precedido por la maldicién de Venus y el favor de Palas sobre el vientre
de su madre gestante®: «parirds un hijo y una hija los mas venturosos en
las armas que hasta su tiempo haya habido» (Diana, 11, 102), anuncia la
diosa benefactora. Esta estructura no habia sido ajena a la novela caballe-
resca. En efecto, se trata de la misma situacion de Minerva en el Cristalidn
de Esparia (1545), obra de Beatriz Bernal, publicada por primera vez catorce
afios antes de la de Montemayor. Como lo indica su nombre y luego lo
explicara el mismo personaje a Cristalian, también sus destrezas guerreras
vienen como don divino. El motivo es el mismo y bien podria haber ser-
vido de inspiracién a Montemayor para vincular a su personaje con esta
diosa y no con una Diana, como bien se podtia esperar tanto de su atuendo
en el contexto de la arcadia como de la proteccion que brinda a las castas
ninfas de la virgen cazadora’.

Sin embargo, sea 0 no sea esta la fuente de inspiracion del portugués,
mas honda es la relacién de su personaje con la diosa de la guerra y, de la
mano de esta, los matices que aporta en el cruce entre los dos arquetipos

4 Para las fuentes de esta construccion ver Castillo Martinez (2021, p. 267-268)
5> Notese también que el hecho de ser una doncella enamorada en busca de su don Felis la aleja del
referente dianeo. Mas ain, nunca es comparada con una Diana, sino con una Venus (11, 96).



Sara Santa-Aguilar

de virgo bellatrix. Felismena inaugura la violencia legitima en los libros de
pastores: aquella que viene a impedir que se consumen violencias ilegfti-
mas. Es, sin duda, una representante del orden del mundo de la sabia Fe-
licia, de la civilizacion, frente a la barbarie que implican los salvajes y sus
intentos lascivos. En este punto es de recordar que, ademas de vincularse
con la guerra, Palas es la protectora de la po/is, del orden y de 1a ley. No es
de extrafar, entonces, que la doncella de Montemayor termine siendo el
brazo armado del universo de la sabia Felicia, lo que me ha llevado a pro-
poner leer su particular violentia, mas bien, como el despliegue de una legi-
tima potestas, en cuanto mantenedora y garante de un orden establecido
ante posibles amenazas®.

Felismena no debe ser reducida a la civilizacién, como las amazonas,
porque ella es su pilar fundamental. Su violencia no es una violencia mas-
culinizada. Por un lado, porque, como se senald, no se ejerce desde el dis-
fraz de varén o la androfobia, sino desde un traje e identidad de mujer
enamorada que no da lugar a confusiones sobre su sexo, ni siquiera con-
templada de lejos, como si ocurre con tantas bellezas androginas de la li-
teratura aurisecular’. Por otro lado, porque emana de una divinidad feme-
nina. Este aspecto constituye, a mi juicio, un punto de quiebre
fundamental en los modelos de mujeres belicosas, unico en lo que sera el
desarrollo de la novela pastoril. Al no ser una violencia masculinizada, no
es necesatio para la nocién de «orden final» de la novela® que el personaje
se «feminice» en el contraste con un varén que la derrote. Este aspecto

¢ Desartollo esta idea en Santa-Aguilar (2025, 57-59).

7 En el episodio de su aparicion es evidente que se trata de una belleza femenina que no da lugar a dudas:
«mas no tardé mucho que entre la espesura del bosque, junto a la fuente donde cantaban, sali6 #7a
pastora de grande hermosura y disposicion que los que la vieron quedaron admirados» (Diana, 11, 94), y las
ninfas favorecidas la equipara con Venus por su belleza: «Por cierto, hermosa pastora, si vos, segun el
animo y valentia que hoy mostrastes, no sois hija del fiero Marte, segiin la hermosura lo debéis ser de la
deesa Venus » (Diana, 11, 96). De este aspecto se ha encargado Orduna (1982, 349-350).

8 Nétese que Felicia le da a Felismena ropas lujosas y joyas que corresponden a la rica cortesana que es
e, innegablemente, hay un sentido de orden en ese cambio de vestimenta acorde con su estado. Sin
embargo, al salir del templo, Felismena vuelve a su traje «de pastora» y es con tal atuendo que encuentra
y salva a don Felis. L.a nocién final de orden no reside en la feminizacién del personaje sino en que,
como todos los cortesanos desdichados que entran a la arcadia, sea restituida a su lugar de proveniencia
una vez resuelta su inquietud amorosa.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

sale a la luz en su dltimo combate con los tres caballeros que pretenden
emboscar a don Felis en el libro VI:

Ya el caballero solo tenfa uno de los tres tendido en el suelo de un golpe de
espada, con el cual le acab6 la vida; pero /os otros dos, gue muy valientes eran, le traian
ya tal que no se esperaba otra cosa sino la muerte. La pastora Felismena, que vio aquel
caballero en tan gran peligro y que si no le socorriese no podia escapar con la vida, quiso
poner la suya a riesgo de perdella por hacer lo que en aquel caso era obligada. Y
poniendo una aguda saeta en su arco, dijo contra uno dellos:

—Teneos afuera, caballeros, que no es de personas que deste nombre se precian
aprovecharse de sus enemigos con ventaja tan conocida.

Y apuntandole a la vista de la celada le acert6 con tanta fuerza que, entrandole
por entre los 0jos, paso ala otra parte, de manera que aquél vino muerto al suelo.
Cuando el caballero solo vio muerto a uno de sus contrarios, arremetid al tercero con tanto
esfuerzo como si entonces comenzara su batalla, pero Felismena le quitd de trabajo, poniendo
otra flecha en su arco, con la cual, no parando en las armas, le entrd por debajo de la tetilla
1zquierda y le atravesd el corazon, de manera que el caballero llevd el camino de sus compasieros
(Diana, V11, 284, énfasis mio).

Los paralelos con la escena del libro II de asesinato de los salvajes
saltan a la vista en los tipos de muerte que imparte la doncella (atravesar
corazones y ensartar sesos). La unica ruptura que concede Montemayor a
la simetria perfecta es el hecho de que don Felis mate al primero de los
caballeros, con lo cual preserva el decorum de su personaje masculino, que,
de lo contrario, terminarfa él si feminizado, completamente identificado
con las ninfas del libro IT en esta estructura’. Sin embargo, es evidente que
la destreza bélica de Felismena supera con creces a la de su amado. Ella
sola se encarga de los otros dos, como bien habia podido encargarse de
los tres descomunales salvajes sin recibir ni un rasgufio (don Felis, por el
contrario, queda herido de muerte). Mas auin, le quita de las manos el ter-
cero a don Felis, sin que esto represente un problema para los roles de
género de una novela donde la fuente principal de violencia y su legitimi-
dad es siempre femenina.

9 Mujica (1986, 139) nota en el episodio un «unnatural reversal of sex roles». Sin embatgo, la supetioridad
de Felismena no se presenta en la novela como algo problemadtico que tenga que ser solucionado.



Sara Santa-Aguilar

Tanto en la Diana segunda de Alonso Pérez (1563) como en la Diana
enamorada de Gil Polo (1564) volveran a aparecer mujeres de aljaba al hom-
bro, a medio camino entre la doncella guerrera que se encuentra en tales
atuendos y lugares por giros inesperados de su peripecia y la inclinacion
natural de la amazona a las armas. Sin embargo, ni Stella en la obra de
Pérez ni Clenarda en la de Gil Polo son mujeres que matan. Mas aun, son
ellas quienes se encuentran amenazadas de agresion sexual, la primera por
el gigante Gorphorosto (Diana segunda, 1, 126-129) y la segunda por el ma-
rinero Bartofano (Diana enamorada, 1, 114). Sus armas no les sirven para
defenderse ni para defender a los demas, nunca las usan, y toda la attrez-
zatura bélica solo cumple la funcién de erotizarlas. Este proceso es parti-
cularmente explicito en la obra de Pérez. Los atuendos de wirgo bellatrix
solo sirven para construir una belleza andrégina y describir, desde la mi-
rada masculina del deseo, el contorno de sus miembros cefiidos por tales
indumentos en una huida tan hiperbolicamente sexualizada que deja para-
lizados a los dos enamorados en la deleitosa contemplacién, impidiendo
que salgan en defensa de quien, portando armas, no da muestras de valerse
por si misma, como s lo harfa la sin par Felismena de Montemayor'’:

Como vio la hermosa virgen al fiero Gorphorosto, que asi este hombre bestial
se llama, comenz6 a huir con una increfble ligereza. Y viniendo a pasar por muy
junto de donde nosotros estabamos, juggamos o ser ninfa disfrazada en rostro de her-
moso nifo o nifo transformado en rostro de bella ninfa, porque ni su hdbito era en todo de
varon, ni del todo estaba conforme a mujer vestida. |...] Trala un juboncico tan colorado,
que no se puede creer si no que fue tefiido con el chermes; y zan justo por la cintura
) pecho, que parecia ser dotado de entendimiento para por ninguna via querer
apartarse de aquel gentil hermoso cuerpo [...] El ventecico, movido con la pres-
teza de la ligera corrida, levantaba una delgada faldilla del mesmo color que el jubon. |.. .
Tbanie sonando las flechas que dentro de un carcaxc de marfil que al izquierdo lado levaba
colgando. El arco que en la izquierda mano tenia, con tres flechas que en la derecha iban, le
aligeraban y apresuraban la huida.

10 El contraste es evidente, pues, como han destacado ctiticos como Flavia Gherardi (2018, 125, nota
300) en su introduccién, Gorphorosto es una figura que se emparenta con los salvajes de Montemayor.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Entrambos a dos, Partenio y yo, vimos a esta soberana virgen, y entrambos a
dos quedamos presos de su graciosa vista, como después se vio, aunque no por
entonces, y fan fuera de nosotros, que no tuvimos acuerdo para favorecerla ni librarla de
aquel ferocisimo bruto que a las espaldas le iba, hasta que iba buen trecho, puesto que
en muy breve tiempo de nosotros se habian alejado (Diana segunda, 1, 126, énfasis
mjo).

Fuera del ciclo dianeo, ni las pastoras ni las cortesanas abandonaran
la posibilidad de ejercer la fuerza, pero una constante en estos episodios
sera su representacion como acciones celosas, impulsivas y desordenadas.
Se trata de violencias que, en su mayoria, no implican armas ni disfraces,
sino manos y ufias, incluso veneno, en el peor de los casos, pero que, por
lo general, acaban sin ninguna consecuencia significativa. Este fenémeno
lo ilustra perfectamente la pastora Luceria en Desengario de celos (1586), de
Bartolomé Lopez de Enciso, dejando clara la concepcién misogina de la
naturaleza femenina que se impone en los libros de pastores remplazando
a la virgo bellatrix por la representacion de una inferioridad mental (impul-
sividad) que se ve contenida en los limites de la inferioridad fisica de los
personajes femeninos:

Me parecié que en aquel instante gustara de dar la muerte al que la habfa escrito
[la carta de rechazo y despedida de su amado], aunque yo la recibiera luego, gze
esto es propio en las mujeres, acelerarnos tanto que si pudiésemos ejecutar el rigor de nuestra
furia hariamos grande daiio (Desengaiio, IV, fol. 209r, énfasis mio).

En este panorama, no obstante, destacan como raros ejemplares tres
casos de doncellas armadas que acaban con la vida de personajes masculi-
nos de manera certera y justificada: Fortuna en los Dieg libros de Fortuna de
Amor (1573), de Antonio de Lofraso, Marfisa en E/ pastor de 1beria (1591),
de Bernardo de la Vega, y Celidaura en el segundo tomo de Esperanza en-
ganada (1629), de Manoel Fernandes Raya. En las tres se abandonan defi-
nitivamente los rasgos amazénicos que se manifestaban en las doncellas
armadas del ciclo dianeo y estan tan lejos del modelo inaugural de Felis-
mena como del de las celosas enamoradas en cuanto concierne al género,



Sara Santa-Aguilar

al disfraz y su relacioén con el ejercicio, alcance y legitimidad del uso de la
violencia fisica en un universo de agresiones mayoritariamente masculi-
nas'!.

A pesar de su nombre caballeresco, la menos heroica es Marfisa en
E/ pastor de 1beria. Esta novela es una de las mas violentas del corpus pas-
toril, no tanto porla cantidad de escenas sangrientas, sino por su gratuidad.
En sus paginas se desencadena lo que podria denominarse una «comedia
de asesinatos» en la que cada pastor enamorado mata a otro equivocandose
sobre su identidad en una estructura de cambio de ropas y malentendidos
que no se solucionan a tiempo. En esta serie de enredos, la pastora Mar-
tisa, enamorada de Filardo, cree que este ha sido asesinado y mata al pre-
sunto homicida. Su violencia, aunque atrapada en esta comedia de equivo-
caciones, esta motivada dentro de unalégica vindicativa, pues supone estar
acuchillando a quien asume que ha acuchillado a su pastor (nétese que es
una accion retributiva y proporcional) dando pruebas de una inquebranta-
ble firmeza en una novela en la que las demas pastoras no relucen por esta
caracteristica. La venganza de Marfisa alcanza entonces una dignidad tra-
gica que el personaje asume conscientemente y que es la que la lleva a pasar
del impulso a la consumacién de su plan. Sin embargo, los actos de Mar-
tisa, paraddjicamente, no cambian la caracterizacion de lo que ya se habia
venido cuajando en las obras de las dltimas décadas del siglo XVI como
«violencia femenina» nilos estereotipos de género asociados. Su venganza,
por un lado, no se da en un heroico combate singular, sino que se ejerce
sobre un desprevenido (rasgo que comparte con todos los asesinatos de la
trama principal), pero, sobre todo, porque, aunque no se despliega desde
el disfraz de vardn, resulta masculinizada por la misma pastora que la
enuncia como una contravencion a su género. Dice asi a Filardo, cuando
ain no ha descubierto quién es: «la muerte que prometes dar a Lorino ya

11 En la novela de Montemayor, cinco de los once actos violentos de la novela los lleva a cabo Felismena
(el 45%), todos contra sujetos masculinos. En el corpus completo de novela pastoril, de trescientos
cuarenta y siete acciones violentas, solo treinta y siete son llevadas a cabo por mujeres (el 10,6%), de las
cuales solo dieciocho (5%) son contra personajes masculinos. Estos datos pueden ser consultados en
Santa-Aguilar (2024).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

la dio este brazo que, aunque femenil, ayudado de mi dolor se #zostrd varonil y
robuston (Pastor de 1beria, 111, 239, énfasis mio).

Mas matices y riqueza argumental ofrecen Los Dieg libros de Fortuna
de Amory Esperanza engaiiada, pues en ellas entrara en juego el disfraz de
varon de la mujer que ejerce la fuerza, la segunda identidad que se cons-
truye a través de este, y los pasos necesarios para desandar dicho camino
en unas estructuras de roles fijos de galanes y damas que no admitiran por
mucho tiempo la trasgresion.

En Los diez libros, Fortuna (homonima de la hija de Amadis de Grecia)
es una pastora «al uso». Es una doncella ocupada en sus amores y buena
fama, totalmente ajena al mundo bélico. No aparece engrandecida con el
tavor de ninguna divinidad, no es una noble dama que haya tenido acceso
privilegiado a las armas, ni una virgen cazadora. La protagonista de la obra
de Lofraso goza de un amor correspondido con el pastor Frexano, que,
sin embargo, se vera estorbado por una serie de impedimentos, entre ellos,
el consuetudinario matrimonio forzado que amenaza a la pastora. En este
punto es ella quien toma la determinacién de dejar las lagrimas y lamentos
bucolicos, y propone a su amado un giro inusitado en la novela pastoril':
que le traiga ropas de hombre y salgan juntos de la arcadia, ubicada en
Cerdefia en esta obra, hacia la peninsula Ibérica, y alli contraigan el deseado
matrimonio. Sin embargo, las contrariedades no cesan de acechar a los
enamorados: la nave en la que huyen es asaltada por veinte naves turcas y
los dos pastores se ven involucrados, de repente, en una batalla naval en
la que, a pesar de la desproporcion de fuerzas, salen vencedores los cris-
tianos, sin contar a un solo muerto entre los suyos, gracias al favor de la
Virgen contra una alteridad religiosa que se presenta como «perros carni-
cerosy, «infiel canalla estrafa», etc. (Dieg /ibros, V, 261-268), y cuya sangre
corre hiperbélicamente dejando enrojecidas las aguas del Mediterraneo.

En este episodio, Fortuna empufia su cayado pastoril y empieza a
derribar turcos, como los demas cristianos, con inusitada valentia, destreza

12 Nétese que hay una inversion en la estructura que siguen las tramas pastoriles y las tramas cortesanas
en este género literario, pues son los cortesanos quienes migran desesperados a la arcadia, y alli encuen-
tran solucion a sus desdichas.



Sara Santa-Aguilar

y fuerza fisica. Varios elementos, sin embargo, distancian el éxito Fortuna
del modelo de Felismena abriendo una via intermedia en la que la violencia
femenina, legitima y certera, cuando se admite, va a implicar necesaria-
mente una masculinizacion problematica que se resuelve rapidamente en
el contraste con una violencia auténticamente masculina que la supera con
creces. Lofraso acude al motivo de la mujer vestida de hombre (el motivo
K521.4.1.1 del indice de Thompson) y es desde el disfraz que Fortuna
ejerce la fuerza. El travestimiento, como bien noté Cull (1989, 327), de-
termina los codigos de accion, tanto asi, que la voz poética épica en la que
se transforma el narrador en este episodio elige referir sus violencias atri-
buyéndole el género masculino y el nombre de hombre (Beliseo) bajo el
cual oculta su identidad:

Cosa es de notar lo de Beliseo

cuan animoso se mostr6 aquel dia,

en 'otlo de la nave alli le veo,
defendiéndose con gran valentia;
entre pastores no lo hay ni creo

tan valiente como alli parecia,

que con solo en sus manos un cayado
a golpes muchos turcos ha derribado

No menos se mostraba su Frexano

¢qué se puede escribir de sus hazafias?,

con sola media pica en su mano

traspas6 a muchos moros las entrafias (Diez libros, IV, 266-267).

Notese que no es Fortuna quien derriba turcos, es Beliseo. Sin em-
bargo, el personaje no se termina de masculinizar como agente de la vio-
lencia legitima y sus hazafias sangrientas tienen un caracter diferencial
frente a las de Frexano, con las que aparecen inmediatamente contrasta-
das. En primer lugar, es de notar que Fortuna no usa un arma como tal,
sino que instrumentaliza su cayado. Por otro lado, tampoco se dice expli-
citamente que mate: sus agresiones se quedan en un ambiguo «derribar,



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

mientras que su enamorado, empufiando media pica, aparece como agente
sin matices de un hiperbolico esparcimiento de visceras ajenas.

Por la misma senda de la mujer disfrazada de hombre en peripecias
marinas y lides contra musulmanes volvera a transitar en 1629 Manoel
Fernandes Raya. El arco temporal que separa a este autor de Lofraso su-
pera el medio siglo, y, sin embargo, hay varios puntos de contacto signifi-
cativos. A esta arcadia tardfa llega la cortesana Pinarda en una situacion
que se corresponde con la que lleva a Fortuna y a Frexano a embarcarse:
se disfraza de varén para huir con su enamorado de un matrimonio con-
certado. Sin embargo, no sera Pinarda la dama armada de este libro, sino
un personaje de una historia que cuenta para entretener a los pastores. La
mujer guerrera y sus violencias se han desplazado en esta obra desde un
papel protagonico (Felismena, Fortuna, Marfisa) a uno que no solo es se-
cundario, sino que es la ficcién que narra un personaje secundario para
divertir.

Pinarda cuenta la historia de Celidaura y don Felipe, una vez mas,
dos enamorados. Don Felipe mata a un rival que resulta ser un caballero
principal y, para evitar las consecuencias, huye a Oran. Celidaura, enton-
ces, toma la determinacién de vestirse de caballero para ir en busca de su
amado, pero la nave en la que se embarca, como la de la obra de Lofraso,
se ve envuelta en una batalla naval. Al igual que Fortuna, la disfrazada de
Fernandes Raya muestra en el enfrentamiento una valia y destreza bélicas
ajenas a la que habia sido su caracterizaciéon anterior de doncella enamo-
rada sin antecedentes guerreros. En este caso, esta figura s{ toma armas
propiamente dichas, pues esta disfrazada especificamente de soldado (es
decir, en este caso se trata del motivo K1837.6 del indice de Thompson);
en concreto empufia un montante, y no solo no es opacada por el desem-
pefio de los personajes masculinos, sino que los lidera en la batalla: «hizo
tan horrendo estrago que en ella fundaban los cristianos el medio de su
buen suceso» (Esperanza segunda, 11, fol. 69r).

Sin embargo, la desigualdad de fuerzas entre musulmanes y cristianos
se impone, trayendo, como consecuencia logica, la derrota de los dltimos.



Sara Santa-Aguilar

En este contexto, la peripecia de disfraces e identidades trocadas continua.
Celidaura, considerada el mas valiente de los soldados, es llevada al sultan,
y la hija de este, Tarifa, se enamora de ella creyéndola un deslumbrante
caballero cristiano —estructura topica que Marin Pina (1989) individia
también en su estudio de las virgo bellatrix caballerescas, como Florinda en
el Platir o Minerva en el Cristalian. Alli se las arregla para dar largas a la
bella mora y lograr el rescate de su don Felipe, quien también habifa caido
cautivo en otra batalla, hasta que el enredo del amor de Tarifa exige un
desenlace que se pacta en términos de una justa con los pretendientes, en
la que quien lograra derrotar a Celidaura (Celio) resultarfa merecedor de la
mano de la bella musulmana. Esta resolucion es maquinada por la misma
Tarifa, quien, convencida de la destreza bélica de su «soldadow, ve en esta
condicion asegurado el cumplimiento de sus deseos.

Dado el desarrollo de la batalla naval, nada impedirfa que Celidaura
tomara una vez mas las armas y saliera vencedora. De todos modos, ya se
habia destacado como el cristiano mas valiente, cuya derrota y prision se
habia debido unicamente a una superioridad numérica que ahora queda
excluida de las «reglas del juego». Sin embargo, no lo hace y pide a don
Felipe, a quien ain no ha descubierto su identidad, que se haga pasar por
ella, o, mas bien, por su identidad de «Celio», y se enfrente él a los preten-
dientes™. Como es de esperar, don Felipe accede, vence, y entonces Ce-
lidaura hace caer todo el teatro de mascaras y compone el final feliz de su
unién con don Felipe y de Tarifa con el mas fuerte de los musulmanes,
Ferrta Arraéz, con quien su padre ya tenfa planeado casarla.

Esta estructura, evidentemente, no es la del matrimonio por duelo de
la mujer belicosa que analiza Stoppino (2022, 18-57), pero si acaba en el
mismo mecanismo de feminizacién de quien antes se mostrara invencible
con las armas. Celidaura no se batirfa con sus pretendientes en esta trama

13 HEs de notar que Celidaura, haciéndose pasar por Celio ante su don Felipe, le dice: «Pues sabe, esfor-
zado don Felipe, que desde Argel sali a Oran solo a buscarte por la fama de tu invencible brazo, no para
batallar contigo, gue yo me conozco inferior a tus fuerzas, mas para pedirte mercedesy (Esperanga segunda, 11,
fol. 75r, énfasis mio).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

de enredos, sino asumiendo un rol de pretendiente (de Tarifa). Sin em-
bargo, lo fundamental, a mi juicio, es que, al no tratarse de una dama de
naturaleza guerrera, de una amazona, su feminizaciéon no ocurre en la lucha
contra el amado, sino que se da antes, frenfe al amado. En ausencia de don
Felipe, puede ser el mas valiente de los soldados; en presencia del mismo,
solo puede ser una fragil doncella al uso que no puede tomar las armas ni
siquiera contra quienes son inferiores a ¢€l.

El giro del personaje de Celidaura en el desenlace de la narracion es
interesante, pues, en cierto sentido, es una vuelta al esquema de For-
tuna/Beliseo, del que parecia distanciarse liderando la contienda naval. La
«des-masculinizacién» en este caso es operada también desde el contraste
con el amado. La unica diferencia es que su cumplimiento se dilata en la
peripecia. La fuerza de Celidaura solo ha podido sobresalir en un contexto
donde la violencia masculina es ejercida o por el enemigo o por una masa
anonima positiva: «los soldados cristianos». Sin embargo, con don Felipe
en escena, esto no puede seguir siendo asi, y, para alcanzar el final feliz
con su enamorado, Celidaura tiene que volver al rol de la dama dejando al
galan la gloria bélica.

El desarrollo de la virgo bellatrix en la novela pastoril abre un amplio
abanico de posibilidades en el que la relacién entre identidad y disfraz re-
sulta vertebrante. ILa ateneica violencia femenina superior a la de cualquier
hombre —amado incluido— garante del orden y la civilizacion encarnada en
Felismena brilla con luz unica y propia en el desarrollo del motivo. En
contravia de esta propuesta cuaja un modelo anticaballeresco en el que las
armas en cuerpos de mujer pierden su fuerza e incluso la posibilidad de
dotar de autonomia a las bellas portadoras, y pasan a ser unicamente un
elemento hipersexualizador en las dos primeras continuaciones del ciclo
didgneo™.

Por otro lado, es de sefialar que el ocultamiento del sexo femenino
como condiciéon de posibilidad del movimiento que sefiala Marin Pina

14 No me he ocupado de la tercera Diana de Tejeda (1629), donde vuelve a intervenir la sin par Felismena,
porque sus actuaciones son un calco de las que tenia en la obra de Montemayor, y poco aporta para el
rastreo del desarrollo del motivo.



Sara Santa-Aguilar

(1989) en la caballeresca solo se entiende en contextos urbanos en los que
las doncellas no circulan libremente. En la pastoril temprana se abre en-
tonces una grieta entre el mundo cortesano referido y el pastoril, donde
las doncellas van libremente con sus ovejas por los campos. Este condi-
cionante espacial de la identidad y del disfraz se ve claramente en el per-
sonaje de Felismena: paje Valerio en la urbe y deslumbrante mujer armada
en la arcadia. En general, la convenciéon se mantiene, pero la pastoril va
cambiando y el espacio arcadico va siendo poco a poco fagocitado por las
dindmicas cortesanas. Lofraso da un paso de gigante en esta direccion. En
su novela, la obsesién por la honra, entendida como consideraciéon pu-
blica, rige las dinamicas de la arcadia, y no es de extrafiar entonces que la
pastora protagonista deba vestirse de pastor para huir de su casa®. Sin
embargo, en el desarrollo del género, la ficcion pastoril en la que se en-
mascaran historias cortesanas va dejando caer el disfraz de la convencion
bucolica. No habra mas lugar para amazonas y en las dinamicas urbanas
en las que se disuelve el género se impondra el travestismo funcional de la
doncella guerrera o simplemente fugitiva.

De la mano de esta necesidad de enmascarar la propia identidad en
el disfraz masculino, es de notar que en la pastoril se repiten los esquemas
de «desmasculinizacién» de la dama disfrazada frente al amado estudiados
por Stoppino (2022). Sin embargo, el desarrollo pastoril de estas doncellas
armadas (Fortuna en la obra de Lofraso y Celidaura en la de Fernandes
Raya) no las lleva a enfrentarse nunca con sus prometidos / amados /
tuturos esposos, con lo cual se abre una variante en el tratamiento de este
proceso: la «desmasculinizacién» inmediata de la mujer disfrazada de va-
rén ya no contra, sino simplemente en presencia de sus amados. El cho-
que con la pareja no resulta funcional en estos desarrollos diegéticos. Mas

15 Cincuenta y cuatro veces apatece el término «honra» y una «honor» en la obra de Lofraso. Aunque
Mujica (1986, 117-119) ve una preocupacién por el tema del honor en la obra de Montemayor, es de
notar que en esta es sinbnimo de virginidad, no de la consideracién social que tanto preocupa a los
pastores de Lofraso. Noétese también que en Montemayor ya aparecia el travestimiento en la arcadia en
el enredo amoroso de Alanio-Ismenia-Selvagia, pero este se daba en medio de una broma —lacidamente
analizada por Cesareo Bandera (2005, 172-179) desde el deseo mimético de Girard—, mas no como
identidad que preserva y abre la posibilidad del desplazamiento en un universo obsesionado por la honra.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

aun, su triunfo bélico en presencia del amado empieza a ser un elemento
amenazante que se elude destacando que, a pesar de la destreza que pue-
den mostrar estas mujeres disfrazadas en las peripecias violentas, siempre
dejaran a ellos la palma en el campo de batalla.

Bibliografia citada

Avalle-Arce, Juan Bautista, La novela pastoril espariola, Madrid, Istmo, 1975.

Bandera, Cesareo, «Monda y desnuday: la humilde historia de don Quijote, Ma-
drid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert, 2005.

Brioso Sanchez, Maximo y Brioso Santos, Héctor, «Observaciones sobre
el episodio de los salvajes en La Diana de Montemayom», Trwviunz, 6
(1994), pp. 77-108.

Castillo Martinez, Cristina, «El episodio de “Il fonte della prova degli leali
amanti”, de La seconda parte di Platir (1560) y sus posibles reelabora-
ciones castellanas», Historias Fingidas, 3 (2015), pp. 171-187. DOI:
<https://doi.org/10.13136/2284-2667/28>. (cons. 22/06/2025).

—, Abntologia de libros de pastores, Alcala de Henares, Centro de Estudios
Cervantinos, 2005.



https://doi.org/10.13136/2284-2667/28

Sara Santa-Aguilar

—, «lLa Diana de Montemayor: un tramo de un largo caminoy, Diablotexto
digital, 9 (2021), pp. 260-281. DOI: <https://doi.org/10.7203/dia-
blotext0.9.20744> (cons. 22/06/2025).

Cravens, Sidney, Feliciano de Silva y los antecedentes de la novela pastoril en sus
libros de caballerias, Estudios de Hipanofila, Valencia, Chapel Hill,
1976.

Cull, John T., «Androginity in the Spanish Pastoral Novelsy, Hispanic Re-
view, 57 (1989), pp. 317-334.

Damiani, Bruno, Jorge de Montemayor, Roma, Bulzoni, 1984.

Desengario = Lopez de Enciso, Bartolomé, Desengario de celos, Madrid, Fran-
cisco Sanchez, 1586. Ejemplar de la Biblioteca Nacional de Espana
U/2940.

Diana = Montemayor, Jorge de, La Diana, ed. Juan Montero, Barcelona,
Critica, 1996.

Diana enamorada = Gil Polo, Gaspar, Diana enamorada, ed. Francisco Lopez
Estrada, Madrid, Castalia, 1988.

Diana segunda = Pérez, Alonso, Los ocho libros de la segunda parte de la Diana
de Jorge de Montemayor, ed. Flavia Gherardi, Salamanca, Ediciones Uni-
versidad de Salamanca, 2018.

Diez libros = Lofraso, Antonio de, Los dieg libros de Fortuna de Amor, ed.
Marta Galifianes Gallén, Roma, Aracne, 2014.

Esperanza segunda = Fernandes Raya, Manoel, Segunda parte de la Esperanca
enganada, Coimbra, Nicolao Carualho, 1629. Ejemplar de la Biblioteca
Nacional de Espafia R/6965.

Gerber, Clea, «LLos estudios sobre prosa del Siglo de Oro: 2020-2023», Ax-
rea Litterae Ouetenses: Actas del XIII Congreso de la AISO, ed. Emilio
Martinez Mata, Marfa Fernandez Ferreiro y Marfa Alvarez Alvarez,
Oviedo, Universidad de Oviedo, 2024, pp. 173-216.

Gherardi, Flavia, «Introducciony, en Los ocho libros de la segunda parte de la
Diana de Jorge de Montemayor, ed. Flavia Gherardi, Salamanca, Edicio-
nes Universidad de Salamanca, 2018.


https://doi.org/10.7203/diablotexto.9.20744
https://doi.org/10.7203/diablotexto.9.20744

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Loépez Estrada, Francisco, Los /ibros de pastores en la literatura espariola: la drbita
previa, Madrid, Gredos, 1974

Marin Pina, Marfa Carmen, «Aproximacion al tema de la “virgo bellatrix”
en los libros de caballerfas espanoles», Criticin, 45 (1989), pp. 81-94.

Martin Romero, José Julio, «La tematica pastoril en los libros de caballerfas
de la época de Felipe I1», Nueva revista de filologia hispanica, 57/2 (2009),
pp. 563-605. DOI: <https://doi.org/10.24201/nrth.v57i2.2425>
(cons. 22/06/2025).

Menéndez Pelayo, Marcelino, Origenes de la novela, Madrid, CSIC, 1943.

Montero Delgado, Juan, «:xMaté Montemayor a Celia?: La histora de Fe-

lismena a la luz de sus fuentesw, Hommage a Robert Jammes, ed. Francis
Cerdan, Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 1994.

Muguruza, Maria Isabel, «El pastor en los libros de caballerias: el caso del
Olivante de Laura, de Antonio de Torquemadax», Cuadernos de investiga-
cion de literatura hispanica, 20 (1995), pp. 197-216.

Mujica, Barbara, 1berian Pastoral Characters, Potomac, Scripta Humanistica,
1986.

Orduna, Lilia F. de, «El personaje de Felismena en Los siete libros de La
Diana», Actas del Cunarto Congreso de la Asociacion Internacional de Hispa-
nistas, Salamanca, Universidad de Salamanca, 1982, pp. 347-354.

Pastor de 1beria = Vega, Bernardo de la, E/ pastor de Iberia, ed. Ignacio Garcia
Aguilar, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert, 2017.

Quijote = Cervantes Saavedra, Miguel de, Don Quijote de la Mancha, edicion
del IV centenario, ed. Francisco Rico, San Pablo, Real Academia Es-
pafiola/Asociacion de Academias de la Lengua Espafiola/Alfaguara,
2004.

Santa-Aguilar, Sara, «VIOLENDINGS Violent actions contained in pas-
toral novels written in Spanish (1559-1633)», UNIMI, Dataverse,
2024. DOI: <https://doi.org/10.13130/RD UNIMI/POIDEE>
(cons. 22/06/2025).

—, Libros de no poco sobresalto: la economia de la violencia en la novela pastoril
espaiola, Madrid / Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert, 2025.



https://doi.org/10.24201/nrfh.v57i2.2425
https://doi.org/10.13130/RD_UNIMI/PO9DEE

Sara Santa-Aguilar

Stoppino, Eleonora, Genealogies of Fiction: Women Warriors and the Dynastic
Imagination in the Orlando Furioso, New York, Fordham University
Press, 2022.

Thompson, Stith, Motif-Index of Folk Literature, Bloomington/London, In-
diana University Press, 1955-1958.






PROGETTO
MAMBRINO

s @i

HISTORIAS FINGIDAS

La mujer diablo en la narrativa caballeresca:
aproximacion y variaciones

Almudena Izquierdo Andreu”
(Universidad de Salamanca-IEMYRhd)

Abstract

Este articulo se centra en la figura de la mujer diablo en la literatura caballeresca castellana medieval. Se
sintetizan los origenes y desarrollo medievales de la mujer como disfraz demonfaco que tienta y atrae a
los hombres mediante el atractivo erético, y se examinan tres textos: el Libro del caballero Zifar, el Tristin
de Leonis y el Amadis de Ganla, que se sitGan en una etapa previa al surgimiento del libro de caballerfas
castellano. Por ultimo, se plantea la posibilidad de si la figura de la mujer diablo ha sobrevivido en el
libro de caballetfas castellano o si ha desaparecido frente a otros tipos femeninos situados también al
margen de la sociedad.

Palabras clave: mujer, diablo, caballeresca, literatura, Edad Media.

This article focuses on the depiction of the female devil in medieval Castilian chivalric literature. Syn-
thesising the medieval origins and development of women as a demonic disguises that tempts and at-
tracts men through its erotic appeal, it examines three texts situated in a stage prior to the development
of the Castilian chivalric romances: Libro de/ caballero Zifar, Tristan de 1eonis and Amadis de Ganla. Finally,
it considers whether the figure of the female devil survived in the Castilian chivalric romances, or
whether it disappeared in the face of other female types also situated on the margins of society.
Keywords: woman, devil, chivalry, literature, Middle Age.

* Este trabajo se vincula a los objetivos del contrato postdoctoral propio de la USAL. Programa Ila (Ref.
POSDOC2023_A_USAL32) del proyecto «El legado historiografico de Alfonso X (II): fuentes, influen-
cias y lecturas (LEHIAL II)», ref. PID2021-127417NB-100 (IP: Francisco Bautista Pérez), financiado
por el Ministerio de Ciencia e Innovacién y al grupo de investigacioén «Sociedad vy literatura entre la Edad
Media y el Renacimiento» (Ref. UCM 941032) de la Universidad Complutense de Madrid.

Almudena Izquierdo Andreu, «l.a mujer diablo en la narrativa caballeresca: aproximacion y variaciones»,
Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 77-108.
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678 - ISSN: 2284-2667.



https://doi.org/10.13136/2284-2667/1678

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

1. Introduccion

La figura del diablo es una constante a lo largo de la prosa de ficcion
medieval y, por extension, en la narrativa caballeresca. De forma general,
se produce una identificacion del ente demoniaco con el enemigo natural
al que debe enfrentarse el caballero. Esto se debe a un proceso de afirma-
cion cultural en el que el héroe encarna una serie de valores cristianos, lo
que provoca que los seres demoniacos representen, de manera simbolica,
una forma de antagonistas en las obras. Asf, los diablos cumplen con una
funcion sociolégica de adversarios al no existir como una realidad ontolo-
gica sino psicosocial, es decir, se convierten en los oponentes que han trai-
cionado los valores cristianos o que se han desajustado respecto de la
norma y viven al margen de la sociedad'. En este punto, entra en juego la
posibilidad de la variacién del aspecto fisico del diablo, que cambia a vo-
luntad. Esto se debe a su capacidad para tentar y seducir al hombre, para
lo que se basa en su caracter proteico, por lo que consigue tomar las apa-
riencias mas variopintas para conseguir su objetivo de agente de seduc-
cion. La apariencia de hermosa duefia y doncella es uno de sus favoritos,
dado que le permite tentar al caballero a partir de la seduccion erdtica
aprovechando los momentos de debilidad (Carmona, 2003, 28).

Por todo ello, a lo largo de este trabajo, pretendo analizar la figura de
la mujer diablo en la narrativa caballeresca medieval. No se trata de un tipo
misterioso, pues desde inicios de la Edad Media ya se identifica la figura
del diablo con la fémina, en concreto, a través de la mujer tentadora. Sin
embargo, me interesa ver aqui la ligazén que puede plantearse con el
mundo demoniaco o, si es posible, la consideracién de estas mujeres como
«diablos», incluso por las artes que emplean. La clave esta en analizar estas
figuras femeninas que se consideran corruptoras de los hombres y se rela-
cionan con una naturaleza demoniaca, aunque sea simplemente de forma
figurada (una mencién o un recuerdo). Para ello, tras un breve panorama
cultural de la mujer diablo en la literatura medieval, se examinan las esce-
nas de los demonios tentadores en el Libro del Caballero Zifar (en adelante

! La figura del diablo se desarrolla con intensidad en la Edad Media para pasar de una idea metaférica a
una bestia inmunda con una representacion figurativa detallada que encarnaba el pecado como sintetiza
Muchembled (2004, 21-51) y Russell (1984, 209-212).



Almudena Izquierdo Andreu

L.CZ), que se corresponden con los episodios del Caballero Atrevido y de
Roboan; tres pasajes de la leyenda de Tristan, con atencién a la version del
Tristan de Leonis (1501), y una escena del Libro 1 del Amadis de Ganla, antes
de apuntar brevemente el desarrollo del tipo en el libro de caballerfas. La
intencion es mantener el enfoque en una temporalidad medieval para sen-
tar las bases sobre las que se desarrolla esta figura en el libro de caballerfas
y reflexionar sobre los cambios producidos.

Antes de analizar los pasajes seleccionados, debemos partir de la con-
sideraciéon de la mujer en la Baja Edad Media y su vinculacién con el
mundo del engafio, la corrupcidn y, por extension, el hecho de conside-
rarse una mascara demoniaca. Durante la Edad Media se esgrimieron di-
versos argumentos de origen fisiologico, filosofico y juridico para
defender la demonizacién de la mujer. De hecho, la maxima aristotélica
proclama a la mujer como ser imperfecto e inferior al hombre; del mismo
modo, el ascetismo cristiano (defendido por Tertuliano) consideraba al
cuerpo femenino un simbolo del mal, lo que permitié difundir una imagen
de la mujer como ser peligroso (Paz Torres, 2015, 326). A ello se suman
las opiniones de los Padres de la Iglesia como San Juan Criséstomo, San
Antonino o San Jeronimo para quienes la mujer es la fuente de todo pe-
cado (Gonzalez, 1991, 30).

A la hora de hablar de la mujer diablo, esta se identifica con la figura
del sicubo en la que Satan adopta la apariencia de una mujer hermosa; por
lo tanto, se trata del propio demonio metamorfoseado. La asociacion de
la imagen de mujer se relaciona con la debilidad de su sexo, frente al hom-
bre. La mayor ligazon del diablo con el cuerpo femenino se debe a la pro-
yeccion de las féminas con la imagen libertina y sensual, junto con su
debilidad frente a las seducciones infernales, lo que las hace faciles presas
de la lujuria (Ortiz, 2022, 51). Entre sus representaciones mas populares,
se halla la lucha del hombre contra el mal, simbolizado en una mujer (ima-
gen de origen biblico), como se aprecia en las representaciones de la ser-
piente tentadora. Entre las escenas mas habituales se cuelan las Tentaciones
de San Antonio, obra de San Atanasio originaria del siglo IV y que, poste-
riormente en el siglo XIV, alcanza su forma definitiva y pasa al imaginario
colectivo artistico. Precisamente, una de las tentaciones de San Antonio
representa al diablo corporeizado como una bella mujer, que encarna el



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

mal contra el que lucha y se resiste el santo a modo de prueba, y que ha
dejado a San Antonio como un simbolo de la resistencia frente al acoso
sexual de la mujer lujuriosa (Vazquez Jiménez, 2020, 94-95; Ortiz, 2022,
55). Esta escena se muestra también en la Cantiga 74 de Alfonso X (Paz
Torres, 2015, 335), lo que prueba la popularidad de la leyenda.

El origen de esta figura en la Edad Media radica en la propia misogi-
nia con la proliferaciéon de ciertas representaciones del demonio en forma
de mujer, en paralelo a la presencia de la bruja o de la mujer hereje. Esto
conecta, asimismo, con la idea de la «mala mujer» que se presenta como
un instrumento del diablo para tentar a los hombres y hacerles caer en el
pecado, en la misma linea que las figuras de la mujer-serpiente o las sirenas.
Lo que se busca es enlazar el pecado y las fuerzas diabodlicas con la repre-
sentacion simbolica negativa de la mujer (Val Valdivieso, 2005, 25 y 40),
ademas de un aspecto que contraste con la fealdad monstruosa y grotesca
con la que se representaba al diablo en la Baja Edad Media (Russell, 1984,
210-211). La relacion se establece entre la tentacion erdtica y la figura dia-
bolica, que aparece ligada, de forma inseparable, al de la mujer bella. En
opiniéon de Maillet Aranguiz (2024, 50-51), la idea negativa de la mujer
durante el periodo medieval se debe a su vinculacion con el demonio, pero
sin que llegue a producirse una identificacion plena. En esa linea, 1a belleza
femenina, potenciada por la lujuria y la seduccion, se convierte en el ins-
trumento principal para la tentacién que protagonizaria la mujer. Asi, la
hermosura, asociada con lo femenino, se convierte en el simbolo de la
tentacion y de la lascivia; por ello, los demonios se sirven de la mujer o de
la imagen femenina para obtener sus objetivos. Esto quiere decir que la
relacion entre el demonio y la mujer se realiza mediante elementos como
la belleza y la seduccion, de forma que la sexualidad femenina era vista
como un aspecto pecaminoso y, a menudo, demonizado, como sucede a
muchas de las tentadoras de la narrativa caballeresca.

De hecho, una de las caracteristicas mas llamativas de la mujer diablo
es la belleza de 1a que se sirven para seducir a los caballeros. En este sen-
tido, Orsanic, partiendo de las teorias de Minut, diferencia entre la belleza
sediciosa, la belleza remilgada, que ella renombra como belleza libre, y la
belleza religiosa. Mientras que la primera sera la propia del escandalo y
enlaza con personajes como prostitutas, la dltima es aquella que identifica



Almudena Izquierdo Andreu

belleza interior con exterior, y se corresponde con la dama propiamente
de la historia. Para este trabajo, el interés reside en la belleza libre que, si
bien Minut la tildaba de peligrosa, al ser la apariencia engafiadora, Orsanic
(2014, 96) la identifica con la libre eleccion de la dama, es decir, aquellas
situaciones en las que la doncella o duefia toma la iniciativa sexual, y que
muchas veces se corresponde con cierta alteridad en el personaje: la ama-
zona, la pagana, etc. Su intencion también es la de convertirse en una dis-
traccion para el caballero y atraetlo para que cumpla con sus deseos.

La identificacién de la mujer tentadora con el mismo diablo, aunque
parte de la concepcion mas negativa dentro de la misoginia medieval, no
resultaba nada extrafia y se encontraba también en ejemplos plasticos
como sucede en la tentacion diabdlica representada en un capitel de la
iglesia de la Madeleine en Vézelay, datado del siglo XII, donde Satanas
ofrece una mujer a San Benedicto, que resulta ser intercambiable con el
propio demonio. En este caso, sin ser el mismo tipo, la fémina conecta
irremediablemente con la mujer serpiente, representante del mal; de he-
cho, una de las representaciones plasticas mas conocidas de época medie-
val recoge la imagen de la serpiente con cabeza de mujer que entrega a Eva
el fruto prohibido. De este modo, la representacion del sexo femenino se
carga de culpabilidad, hasta el punto de que, a finales de la Edad Media,
los demonios se representan con senos femeninos, uniendo intimamente
ambas figuras (Kappler, 1986, 296-299). Ello contribuye a que la triada
tormada por Diablo-Mujer-Monstruo se instale en el imaginario simbdlico
y forme un constructo de tinte demoniaco, hasta convertirse en uno de los
seres malditos por la Iglesia al ser simbolo de la sexualidad tentadora y
maléfica (Adan Lledin, 2020, 74 y 79).

Es justamente en este periodo que nacen, por ejemplo, los relatos
medievales de la mujer serpiente, lo que liga al género femenino ya en
cuerpo a la propia serpiente diabdlica y tentadora, y refuerza la idea de la
mujer diabdlica que seduce a los hombres. Esto impulsa una literatura con
proposito moral y didactico para alertar sobre los peligros de la mujer trai-
cionera. Prueba de ello es que, en las dltimas décadas del siglo XIII, surge
la historia de Melusina, la mujer serpiente, que tiene como origen la figura
del hada, y condensa ella misma rasgos tanto positivos como negativos

(Mérida Jiménez, 2006, 228-230).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Dejando de lado a la mujer serpiente, en el siglo XIII la mujer se
consideraba un ser imperfecto, incompleto e, incluso irracional, en oposi-
ci6n al hombre que representaba lo contrario dentro del esquema dual que
comparten. Ramon Llull en su Libro de la Orden de caballeria decia que la
belleza de la mujer era un sintoma de su naturaleza enganadora, por la que
lo relacionaba con la falsedad (Llull, 1986, 240). Se genera asi un binomio
de atraccion/repulsion hacia el sexo femenino pues puede ser la perdicion
del hombre y conducitlo a la desgracia (Orsanic, 2014, 91)2

Llegados al libro de caballerias, la figura de la mujer diablo se termi-
narfa por unir al tipo, ya estudiado, de la duefia y doncella seductora, asi
como la dama vengativa, es decir, el tipo de mujeres arduas e intrépidas
que se mueven fuera de la norma social establecida para las féminas, como
son también las amazonas o, incluso, las hechiceras. Si bien no se trata de
una identificacion integra como si sucede en los textos medievales, la co-
nexion se establece mediante los personajes femeninos que viven al mar-
gen de la norma social’. Asimismo, no podemos pasar por alto la figura de
la doncella y duenia seductora muy bien trabajadas por Aguilar Perdomo
(2004). Segun la investigadora, el tema de la doncella requeridora es amplio
y variado, y para su analisis es necesario tener en cuenta las circunstancias
en las que se produce la seduccion, asi como las estrategias de las féminas
e, incluso, las consecuencias a las que se exponen (Aguilar Perdomo, 2004,
0). Enlos casos que planteamos a continuacioén, no hay un motivo de ven-
ganza ni de amenaza que active el requerimiento amoroso; se tratarfa mas
bien del modelo de «seduccion por seducciony, en el que prevalece la atrac-
cion erdtica, y se lleva a cabo la entrega de la doncella (Aguilar Perdomo,
2004, 14). A pesar de ello, veremos que, hasta llegar a este tipo, es necesa-
rio navegar entre diferentes visiones de la mujer tentadora y, entre ellas, la
posibilidad de que se ligue a una naturaleza diabélica.

2 El mismo caso se da en la literatura ejemplar como la cuentistica, donde se habla de que la mujer
cuenta con diversas asignaciones diabélicas, especialmente vinculadas a su belleza, como sucede en el
Barlam y Josafat, el Libro de los exemplos del A B C, o en textos como los Castigos e documentos del rey Sancho
IT7. En este ultimo caso, en concreto, aunque no sea una coleccion de exempla, si se pone el foco en no
desviarse del buen camino por la tentacién, incluida la de la carne (Candano Fierro, 2002; 2008, 222-
223).

3 Otros personajes femeninos que se mueven en los margenes sociales serfa las amazonas, las doncellas
guerreras y las andantes, que ocupan espacios de aventura propios de los hombres (Marin Pina, 2011,
241-305).



Almudena Izquierdo Andreu

2. Libro del Caballero Zifar

Siguiendo la terminologfa de Gémez Redondo, el LCZ se puede de-
finir como un romance caballeresco que contiene fuertes elementos per-
tenecientes a la hagiografia, la cuentistica, los regimientos de principes y la
literatura oriental. Se redact6, muy posiblemente en varias fases, a comien-
zos del siglo XIV para ofrecer un relato caballeresco bastante solido en el
que abundan ya referencias a la literatura artdrica y bretona, asi como ele-
mentos propios de lo maravilloso. Es precisamente en estos mundos ma-
ravillosos, paralelos a los reinos de la realidad del I.CZ, donde apareceran
las mujeres diablos, como uno mas de los ingredientes que caracterizan
estos espacios al margen de los escenarios reales de historia (Gémez Re-
dondo, 1999, 1416-1417, 1433-1438; 2018, 80; Cacho Blecua, 2018, 44-
45). La simbologia de los espacios insolares se ligan con el Mas Alla y la
tigura del diablo, por lo que las historias del LLCZ encajan perfectamente
dentro de estos espacios de transito hacia mundos maravillosos en los que
la riqueza y abundancia se identifican con el propio Parafso (Patch, 1983,
409-412). Las insulas donde aparecen estas criaturas son lugares utopicos,
que precisamente estin gobernados por personajes femeninos similares a
las hadas de la literatura celta, y que, ademas, representan dos conceptos
cristianos antitéticos: el mundo de tentaciones en el caso del Caballero
Atrevido, que esta regido por el demonio, y el edén perdido en la aventura
de Roboan, gobernado por la emperatriz Nobleza (Cuesta Torre, 2001).

Segun Navarro Hernandez (2015, 389), en el I.CZ hay dos concep-
ciones sobre la actuacion del diablo en la literatura medieval: un dualismo
en el que Dios y el diablo se oponen a un mismo nivel de representacion
diegética, y una representacion monista donde el diablo ocupa un nivel
inferior a Dios y su actuacion se supedita a la de este, de forma que el
demonio se convierte en un instrumento para las pruebas en la historia.
Asimismo, aparte de las apariciones de la mujer diablo, en el LCZ son
habituales las menciones al ente demoniaco en diversos pasajes, como el
secuestro de Grima por parte de los piratas o la vision del diablo mas alla
de ser tentador, al entrar en los corazones de los hombres y provocar pen-



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

samientos negativos (Navarro Hernandez, 2015), que no son frutos de in-
tercambios dialécticos, como si sucede en el caso de las apariciones de la
mujer diablo.

Centrandonos en los episodios del Caballero Atrevido y de Roboan
con Nobleza, destaca que es la curiosidad la gufa de sus caminos hacia
estos mundos maravillosos, donde se desarrollan los encuentros diabdli-
cos: el Lago Solfareo y las Islas Dotadas son dos mundos paralelos, pero,
cada uno, con caracteristicas distintas que atienden a su funcién didactica
y al papel de sus protagonistas (Diaz Pereyro, 2006, 10). El primer caso es
el relato del Caballero Atrevido quien realiza un viaje a las profundidades
del Lago Solfareo con una hermosa duefa con la que termina casandose.
Sin embargo, le plantea una prueba: durante las primeras siete semanas no
puede hablar con ninguno de los habitantes del reino. Desgraciadamente,
el caballero rompe la norma, lo que provoca que vea la verdadera imagen
de su esposa, quien en su momento le tent6 con su belleza:

E quando entraron el cavallero e su fijo por la puerta del palacio en sus palafrés,
vieron estar en el estrado un diablo muy feo e mucho espantable que tenia los
bragos sobre los condes e semejava que los sacava los coraciones e los comia e
dio un grito muy fuerte e dixo: «Cavallero loco e atrevido, ve con tu fijo e sal de
mi tierra ca yo s la Sefiora de la Traicion» (Lucfa Megias, 1993, 297-298).

Este episodio se desarrolla en un reino diabdlico, pautado por el t6-
pico del descensus ad inferos, asi como la artificiosidad que enlaza con la ma-
ravilla en los primeros compases de la aventura, cuando llega el Caballero
Atrevido. Asimismo, la ciudad refleja una gran riqueza, con palacios reple-
tos de joyas, que no seran mas que una ilusiéon que esconda la verdadera
naturaleza del reino infernal. Mérida Jiménez (2006, 252) apunta que el
reino diabdlico se transforma en una tramoya teatral que busca el asombro
del Caballero Atrevido y que se une a la propia tentacion. Asi, esta mar-
cado por un fuerte didactismo a través de la tentaciéon maléfica que ha
terminado en matrimonio, formado por un ser feérico y un humano:

—En una duefia, dixo el cavallero, segunt me semejava a la primera vista, la mas
fermosa que en el mundo podria ser. Mas a la partida que me ende agora part,
vila tornada en otra figura que bien me semej6é que en todos los infiernos non
era mas negro e mas feo diablo que ella era (Lucifa Megias, 1993, 300).



Almudena Izquierdo Andreu

El pasaje entre ambos mundos se produce por la mediacion de una
dama que guia, pero también engafia al Caballero Atrevido, y se convierte
en su contacto con ¢l que provoca también su salida de este mundo mara-
villoso. El Lago Solfareo presenta, ademas, otras caracteristicas propias
que esta en relacion con la mujer diablo: la ausencia de Dios, que se re-
tuerza por la presencia del mal y de un ente demoniaco, la propia Dama
de la Traicién (Diaz Pereyro, 20006, 12). Este hecho esta marcado por el
amor sin Dios que encarna la pareja, con una ausencia de matrimonio; a
ello se suma la metamorfosis de la dama en demonio con una fealdad que
evidencia su propia naturaleza.

El segundo ejemplo lo protagoniza Roboan en la aventura de las Islas
Dotadas, donde se ha convertido en emperador gracias a su matrimonio
con Nobleza. El episodio se enmarca en el topico de viajes al otro mundo,
ademas de contar con un valor de exezzplum vivido del que aprendera una
leccion vital (Cacho Blecua, 2018, 44). En paralelo con el episodio previo,
el infante también debe someterse a una prueba, que es no hacer peticio-
nes a la emperatriz, lo que puede provocar que pierda su reino. No obs-
tante, Roboan termina por perder a la emperatriz y su reino por no ser
capaz de resistirse a las tentaciones diabolicas a los que se suma la codicia
(Mérida Jiménez, 2000, 254; Gomez Redondo, 2018, 84). Dado que las
islas funcionan como ensayo de la capacidad de gobierno del joven, este
fracasa en su mision por la tentaciéon del diablo, quien se le aparece en
forma de bella mujer:

Acaesci6 que un dia, andando el enperador a monte, que lo vio el diablo apartado
de su gente yendo tras un venado e pardsele delante en figura de muger, la mas
fermosa del mundo (Lucia Megfas, 1993, 570).

Hasta tres veces se aparece la diablesa ante Roboan, en tres aspectos
diferentes, a cada cual mas hermoso para seguir llamando la atencién del
joven:

E €l con su alano metiése por el monte e entrando por una silva muy espesa,
paresciole el diablo delante en figura de aquella duefia que la otra vegada veniera,
salvo que semejava al enperador que era mucho mas fermosa que la otra vegada
(Lucia Megias, 1993, 573).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Una vez el diablo ha conseguido su objetivo y Roboan es expulsado
de las Islas Dotadas, hara una tltima aparicion en el palacio del emperador
de Trigida. Alli Roboan descubre que no es el primero que perdio el reino
y a Nobleza por la influencia diabdlica, sino que afios atras el emperador
paso por la misma situacion. Ambos contemplaran por dltima vez al de-
monio, bello y tentador, que descerraja una carcajada burlona, que conecta
con el universo de la locura diabélica como ya estudié Maria Jests Lacarra
(1993). Esta risa, precisamente, confirma el didactismo del episodio, igual
que en el caso del Caballero Atrevido:

Fueron a un vergel muy bueno que estava alli cerca de la camara do dormia el
enperador e vieron una duefia muy fermosa que se bafiava en una fuente muy
buena e muy clara que estava en medio del vergel. E ésta era la duefia que los
engafiara consejandolos que demandasen a la enperatriz las tres donas suso di-
cho por que la perdieran. [...] E ella comeng6 luego a reir e a fazer grant escarnio
d’ellos e finco la cabega en el suelo de la fuente e comengd a tunbar en el agua

(Lucia Megias, 1993, 596-597).

De esta forma, la aparicion de la mujer diablo se relaciona directa-
mente con la finalidad didactica de ambos episodios, que funcionan como
ejemplos reforzados gracias a su localizacién en los mundos maravillosos.
Mientras que Roboan, quien encarna al héroe, conoce al diablo en las Islas
Bienaventuradas, simbolo del Paraiso Terrenal, el Caballero Atrevido se
relaciona con la figura del antihéroe temerario, guiado por el diablo y des-
lumbrado por un mundo de riqueza en el fondo de ese Lago Solfareo.
Justamente sera la riqueza, la abundancia y, especialmente, la belleza del
diablo tentador, lo que provoca que desobedezcan las prohibiciones con
la consecuencia que ello conlleva: perder el reino obtenido (Diaz Pereyro,
20006, 12). Asi, la influencia diabdlica, corporeizada en una hermosa fé-
mina, supone la corrupcion de los comportamientos caballerescos, que se
traduce en las pérdidas de los reinos. Sin embargo, se trata de lugares si-
tuados al margen del mundo real, por lo que funcionan como espacios de
ensayo, o ejemplos didacticos para prevenir sobre este tipo de situaciones,
en los que la mujer se convierte en la cara visible de la falsedad.



Almudena Izquierdo Andreu

3. Tristan de Leonis

La leyenda de Tristan de Leonis se desarrolla ampliamente en Castilla
a lo largo del siglo XIV; a pesar de que apenas se conservan textos medie-
vales, en comparacién con la tradicion francesa, los que han llegado hasta
nuestras manos contienen material suficiente para poder examinar este
tema. Dentro de la tradicion castellana, han llegado hasta nosotros el Cddice
de Tristan (incompleto), el Cuento de Tristin de 1 eonis (finales del siglo XIV-
comienzos del siglo XV) y el Tristin de Leonis, impreso por Juan de Burgos
en 1501. Este dltimo proviene de la familia medieval, pero no desciende
directamente del Cddice*. Asimismo, el Tristin de Leonis cuenta con un estilo
diferente, mas cercano al siglo XVI y con una notable influencia de la lite-
ratura sentimental, lo que propicié un éxito notable que marca una conti-
nuacion desde las versiones medievales (Cuesta Torre, 1998, 7-8).

En relacién con el conjunto de literatura de origen bretén, llama la
atencion la figura del hada artdrica reconvertida en maga o hechicera,
como le sucede a Morgana. De hecho, este personaje destaca por su ca-
racter lujurioso, como aparece también en el Lanzarote, caprichoso y ven-
gativo como se ve en el T7istin; de este modo, pasa a tener ciertos rasgos
demoniacos como heredera de la tradiciéon de la misoginia medieval
(Cuesta Torre, 2014, 339). La figura de la mujer diablo no aparece de
forma directa como sucedia en el L.CZ; no obstante, y basaindonos en el
Tristan de Leonis, si encontramos varios episodios notables donde aparecen
diferentes mujeres que se relacionan de una manera mas o menos real con
el diablo®.

El primer caso, se localiza en el capitulo 27 y esta protagonizada por
Brangel, que ha sido abandonada en el bosque, atada a un arbol, por dos
escuderos bajo las 6rdenes de Iseo. Cuando llega la noche y pide ayuda, el
caballero Palomades, uno de los personajes principales de la obra, escucha
sus suplicas y acude a rescatarla:

4 Para un panorama del desarrollo del T7iszin en la peninsula, asi como los textos conservados, se puede
consultar Cuesta Torre (2015, 309-343; 2016, 87-100).

5> Es necesatio apuntar que es recurrente el uso del término «diablo» en el texto para referirse a un
caballero con grandes habilidades de lucha, por ejemplo: «E la Donzella del Arte, cuando lo vio, penso
que era diablo, e fuy6 contra el castillon (T7istdn, 1999, 104).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

E descavalgé e saco la espada e comencd a cortar de las ramas por hazer por
hazer lugar por donde entrase. E ella, de miedo, estava rogando a Dios que la
guardase, ca ella cuidava que fuese alguna bestia, que la iva a comer. E el cava-
llero, cuando la vio, uvo pavor, e dio una gran boz, e dixo:

—:Qué cosa eres tu: eres cosa encantada, o eres mal espiritu o como eres metida
en tal lugar?

Brangel dixo:

—Yo soy donzella carnal que est6 atada a este arbol por manos de dos escuderos
que me querian desonrar (17istan, 1999, 59).

La escena se encuadra de noche en una espesa floresta, momento y
lugar idéneo para las apariciones magicas protagonizados por el diablo,
como sucedia en el LCZ. Es por ello que Palomades se siente confuso
ante la imagen que ve y sospeche que la joven atada sea un ser encantado
o se relacione con los espiritus malignos que quieran tentarlo. Si bien la
escena se resuelve sin mayores problemas y Palomades rescata a Brangel,
es llamativa la consciencia e inquietud del caballero pagano, quien no ig-
nora la posibilidad de que los demonios puedan tratar de engafiarlo a tra-
vés de la imagen de la bella mujer en peligro en la floresta.

El segundo ejemplo, mucho mas claro, se localiza en el capitulo 45
durante el rescate del rey Arturo, quien ha sido secuestrado por la Doncella
del Arte. La accion la lleva a cabo Tristan, quien se enfrenta y derrota a la
encantadora gracias a sus habilidades del combate:

Tristan, cuando esto oy, volvid su cavallo contra la donzella e tomola de los
cavellos e llevola delante del rey. E Tristan descavalgd e corto las cuerdas con
que estava atado el rey, e dixo:

—Sefior rey, catat aqui la mafa donzella: fazed d’ella lo que fuere la vuestra mer-
ced.

El rey tomd un espada de los que eran muertos e cortodle la cabega, e los diablos
la llevaron delante de todos. Luego se encendié el castillo e quemose €l e las
gentes que eran en él. E d’esto el rey e Tristan fueron maravillados, e dezian que
de Dios avia venido aquella aventura (T7istdn, 1999, 104).

Este episodio resulta crucial porque la decapitaciéon muestra el origen
infernal de su poder, de forma que, al ser decapitada los diablos se llevan
su cuerpo y el castillo se incendia, lo que se convierte en un castigo divino
que se relaciona directamente con las artes magicas oscuras, como apunta



Almudena Izquierdo Andreu

Cuesta Torre (2014, 342). Lo mas resenable es que la narracion cita direc-
tamente la relaciéon entre la Doncella del Arte y los diablos, hecho que
también se da en el Cddice de Tristin (Cuesta Torre, 2015, 338-339). Sin
embargo, la escena si varia en el Cuento de Tristin, donde se obvia la relacion
entre la encantadora y el demonio:

Tristan ferio el cauallo contra el castillo, e ante que ella entrase, tomola por los
cauellos e pusola en poder del rrey; e tornose contra los escuderos, e comengo a
ferir en ellos; mas ellos comengaron todos a foyr. E el rrey corto luego la cabega
a la donzella. E como Tristan vino e vio la donzella que yazia muerta, el fue
mucho marauillado, e dixo

—Sefor, como feziste agora tal muerte? Ca non pertenesgia a vos matar mueger
ninguna.

—Certas, dixo el rrey, mas esto conuenia de fazer, ca en otra manera non era
onbre seguro della (Cuento, 1928, 218).

El origen de esta diferencia se basa, aparte de la rama paralela al que
pertenece el Cuento de Tristin, en el propio estilo de esta narracion, mucho
mas ligera y humoristica, frente a la mayor seriedad del Cddice y del impreso
de 1501 (Cuesta Torre, 2016, 93). Ello mismo se ve en el dltimo episodio
analizado, que varia notablemente entre ambos textos. Se trata de una es-
cena que arroja, aparentemente, una vision bastante negativa de Iseo, y se
la presenta como una mujer corruptora de la moral de los caballeros, ade-
mas de entroncar con la idea de que la mujer puede conducir a la desgracia
al hombre, como ya sefial6 Rubio Pacho (2000). Durante el capitulo 44,
Tristan e Iseo se encuentran con el caballero Dinadan (Dinadani en el
Cuento), quien no tiene dama ni esta interesado en relacionarse con nin-
guna. La joven reina se mofa de él por ese motivo y le insiste en que se
bata en duelo con otro caballero con el que se cruzan, este si con dama. A
pesar del rechazo inicial de Diandan, pues no desea unirse a una relacion
amorosa, acepta finalmente batirse en un duelo, que pierde. Ante la ver-
glienza por la situacion, no duda en culpar a Iseo, en quien vuelca su rabia
y llega incluso a insultarla en la version del Cuento:



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

En esta fabla andouieron vna grand
piesca, la rreyna escarnegiendo e bur-
lando con Dinadani; mas a el non plazia
punto de aquellas trufas. [...]

—Agora vos aparejad de la batalla, e
fazed en tal manera que uos ayades esta
donzella que viene con aquel cauallero;
ca non pares¢e bien dos caualleros con
vna duefia, e mejor sera que cada vno aya
la suya.

—Amiga, dixo Dinadani, yo non quiero
guerra nin quiero duena nin donzella; e
quien la quisiere que la tome, ca yo non
la quiero. E sy dios me guarde, que vos
auedes grand talante do me buscar mal e
dafio, e dios vos de mala ventural [...] E
agora vos digo yo, dixo Dinadani, que yo
he fallado en el camino al diablo, que por
fuerca me conuiene de justar e contra mi
volluntad. [...] E maldito sea el dia de oy
que yo esta conpailia falle! E maldita sea
la puta falsa que en esto me puso, e aun
aquel que lla trae en su conpana, ca cier-
tamente el deuia ser algun onbre de poco
sabet! (Cuento, 1928, 254-255).

—Cavallero, aparejaos y tomad aquella
duefia por fuer¢a de armas, e seréis los
mejores enamorados que hombre ser
pueda.

Dixo Dinadan:

—Ya Dios os de mala ventura, que me
queréis meter en pelea yen cosas que
abré que fazer!

Dixo la reina:

—A fazer vos conviene,e combatios por
que vOs ayais duefia, ca no paresce bien
dos cavalleros por el camino con una
duefia.

E dixo Dinadan: ellos.

—Pues que con el diablo v6 fablando,
por fuerca me haze de me conbatir. Eyo
lo hare, je Dios me ayude! [...]
—Gracias a Dios que he aprendido a vo-
lar! Mal ara la duena e el que la trai, que
por fuerca me fazen justar! (Tristin, 1999,
120).

Como vemos en los dos pasajes, a pesar de los cambios producidos
entre el Cuento y el impreso, se mantiene una idea, y es que la instigacion
para actuar de esta forma y de haber aceptado el combate sin desearlo
realmente, es que es una obra del demonio. Segun Rubio Pacho (2000,
1573), esta identificacion entre la mujer y el diablo en los dos textos seria
un rasgo antiguo que no se habria eliminado posteriormente en la version
impresa, texto que cuenta ya con elementos profemeninos. En este sen-
tido, Iseo se asemejaria, a primera vista y de forma figurada, con el diablo,
de manera que su apariencia externa y sus tentadoras palabras han provo-
cado que Dinadan traicionara sus principios caballerescos y cayera en des-
gracia con la vergiienza del combate, que pierde. A pesar de esto, creo que
hay que tener en cuenta la naturaleza del propio Dinadan y el estilo del



Almudena Izquierdo Andreu

Cuento para comprender el pasaje. Dinadan es, de por si, un caballero ale-
gre y risueflo, y que bromea constantemente con Iseo quien, incluso, lo
invita a compartir el lecho en otro pasaje humoristico, lo que él rechaza
(Cuesta Torre, 1998, 48). Aparte, como ya se ha dicho, el Cuento tiene un
estilo mas ligero y humoristico, que darfa entrada a la broma y la burla. Por
lo tanto, creo que la escena y, en concreto, el insulto y comparativa de
Dinadan (o Dinadani) podria entenderse dentro del ambito del humor y
de la burla, mas que como una escena seria, que habria provocado la ira
de Tristan.

De esta forma, la aparicion de la mujer diablo en el Tristdn no es uni-
voca a lo largo del texto, igual que resulta en el conjunto de la literatura
medieval. Aqui, se mueve desde el equivoco de Palomades, quien con-
funde a Brangel con un espiritu maligno a escenas cortesanas con tintes
humortisticos. Entre medias si se halla una figura evidente, la Doncella del
Arte, una encantadora cuyos poderes proceden del pacto diabélico, como
queda evidenciado tras su muerte. Si bien esta malvada fémina no se trata
de un diablo metamorfoseado, como sucedia en el .CZ, si se convierte en
un eslabon de la cadena que conecta a las encantadoras malvadas con di-
versos antecedentes diabdlicos de los que procede su poder, y que tendran
un amplio recorrido en el libro de caballerias renacentista. En si, esto po-
dria corresponder con la imagen completa del diablo en la literatura me-
dieval, que no solo recoge temores e ideas teoldgicas, sino también
tradiciones populares de burlas y engafios.

4. Amadis de Gaula

Llegados al Awmadis de Gaula, es importante remarcar que también
tuvo una composicion a fases hasta que en 1508 nace la edicién impresa a
cargo de Garci Rodriguez de Montalvo. La critica ha apuntado que el Li-
bro I estaria compuesto ya a finales del siglo XIV, como se denota por
ciertos rasgos mas medievales en la caracterizacion de los personajes y la
configuracion de la historia®. Este hecho resulta vital porque los rasgos

6 Para este tema puede consultarse Cacho Blecua (1979, 347-388), Avalle-Atce (1990) y Ramos Nogales
(1999).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

que se analizan sobre la mujer diablo coinciden con el periodo medieval
de la historia, frente al desarrollo plenamente montalviano que se aprecia
en el Libro IV o en las Sergas de Esplandian. De forma complementaria, el
Amadis también ha incluido un buen nimero de mujeres que viven mas
alla de la norma social, como es el caso de las doncellas requeridoras como
Briolanja, quien pudo tener descendencia con Amadis en la version me-
dieval; doncellas vengativas por las acciones de los caballeros (Haro Cor-
tés, 1998, 187-189; Sales Dasi, 2001); o doncellas andantes como
ejemplifica la doncella de Dinamarca (Marin Pina, 2011, 267-305).

Volviendo al tema de la mujer diablo, me interesa analizar aqui una
escena concreta, localizada en el capitulo 2 del Libro I. Mérida Jiménez
(2006, 255-258) sefiala que la escena viene a probar la caracterizacion ori-
ginal de Urganda como hada benefactora, al ttempo que muestra sus ca-
pacidades para provocar el asombro del resto de personajes. En el
episodio, una doncella solicita ayuda al caballero Gandales (recordemos
que sera el padre adoptivo de Amadis). Gandales acorre a la misteriosa
doncella, quien muestra no ser una mujer corriente, sino que es capaz de
provocar la sumision del caballero que la perseguia y hacer que quiera de-
gollar a una segunda doncella que huye:

Gandales fue ende mucho maravillado; y ella dixo al cavallero que ante si tenfa:
—Dezid aquella donzella de so el arbol que se vaya luego; si no le tajaredes la
cabeca. El cavallero se torné contra y ella dixole:

—iAy, mala, yo me maravillo que la cabega no te tiro!

La donzella vio que su amigo era encantado, y subi6 en su palefrén llorando, y
fuese luego (Rodriguez de Montalvo, 1987, 255).

Este pasaje presenta el esquema prototipico de la doncella en apuros
que requiere ayuda a un caballero, habitual en la narrativa caballeresca. No
obstante, en este caso, la joven ilustra su capacidad de hechizar, lo que
potencia su caracterizacion como ente maravilloso. Pero no acaba ahi, y
es que, aparte del uso de la magia, la doncella cuenta con el don de la
metamorfosis, segin muestra a continuacién y que, como se ha remarcado
en el trabajo, conecta con uno de los rasgos identificables de los diablos:
la capacidad de cambiar de aspecto. Asi, esta bella joven de apenas dieci-



Almudena Izquierdo Andreu

ocho afios, como refiere Gandales, resulta ser una anciana, en un desen-
mascaramiento identitario similar al de la diablesa del I.CZ, en concreto
nada menos que Urganda la Desconocida:

Y ¢él, que la vio donzella de primero, que a su parecer no passava de diez y ocho
afios, viola tan vieja y tan lassa que se maravill6 como en el palafrén se podia
tener; y comengose a santiguar de aquella maravilla (Rodriguez de Montalvo,
1987, 250).

Esta joven ya fue identificada por Lucia Megias y Sales Dasi (2005)
como una dama lasciva, un tipo femenino de corte caballeresco que se
remonta a la tradicién arturica y que es heredera directa del hada amante
sin respetar las costumbres ni las leyes humanas, como ya sefialaba Mérida
Jiménez (2006), a lo que se suman sus habilidades magicas. Es, por tanto,
una figura egoista que solo busca satisfacer sus propios deseos. En esta
linea, la dama o doncella lasciva es un personaje femenino creado «por y
para satisfacer sus propios deseos» (Lucia Megias y Sales Dasi, 2005, 1007)
y, en el caso concreto de esta primera apariciéon de Urganda no se corres-
ponde exactamente con la imagen principal que proyecta en la obra, es
decir, como protectora del linaje amadisiano y aliada del héroe (Lucia
Megfas y Sales Dasi, 2005, 1007-1008).

Si bien no hay referencias directas a la presencia del demonio ni se le
liga con poderes oscuros, el proceso de aparicion de Urganda hasta el mo-
mento s{ ha contado con tres capacidades magicas sospechosas, pues la
conectan con las encantadoras de raiz artdrica: la profetizacion, el encan-
tamiento y la metamorfosis. Los tres poderes cuentan con unos otrigenes
demoniacos, como les sucedia a Metlin, Morgana o Melusina. Es mas, Mé-
rida Jiménez (2006, 246-247) resalta la transformacion espectacular de Ur-
ganda, que se retomara por los continuadores de las historias
conectandolo incluso con la imagen demoniaca de la sierpe en su Fusta de
la Gran Setpiente al cetrar el Libro IV’. No obstante, hay que matizar que
la transformacion de Urganda juega también con el gusto de las aparicio-
nes maravillosas espectaculares y asi como con la idea de la nave proce-
dente del mas alla, en este caso encarnado en un temible dragdén que

7 Para el desarrollo del personaje de Urganda en el resto del ciclo, se puede consultar Mérida Jiménez
(2013), Campos Garcia Rojas (2013) y Gutiérrez Trapaga (2017b).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

atemoriza a los personajes presentes, como apuntan Bognolo (1994-19906)
y Beltran (1997).

La caracterizacion de Urganda se basa en su herencia arturica con el
hada medieval, la construccién técnica del personaje en tanto que estruc-
tura el desarrollo del argumento y la lectura historico-politica que matiza
la evolucion del personaje. De esta manera, la ascendencia de Urganda
resulta una mezcolanza entre Merlin, Morgana, la Dama del Lago e in-
cluso, Melusina, desde una evolucién del hada amorosa al modelo religioso
que se configura posteriormente en la época de Rodriguez de Montalvo
(Mérida Jiménez, 1994a, 623-624). Ello también supone la evolucion del
tipo medieval del hada a la encantadora, en un intento de racionalizar el
poder magico (Harf-Lancner, 1984, 418). La habilidad de la metamorfosis
conecta con las raices artaricas del personaje, en concreto con Merlin,
quien también contaba con un diseno diabdlico en las dltimas narraciones
medievales®. De hecho, la imagen que se proyecta aqui es de una Urganda
«muy medieval» todavia, no sujeta aun a los designios de Dios (Mérida
Jiménez, 20006, 246-247).

Se establece, asi, el modelo de Morgana en la relacién amorosa que
establece con los hombres, que es precisamente como la conocemos a tra-
vés de esta primera aventura, que se combina con los poderes magicos
merlinianos para modificar su aspecto. De esta forma, esta primera carac-
terizacion asocia a Urganda con la figura del hada amante (Haro Cortés,
1998, 193). A pesar de que esta aparicion de la sabia en el capitulo 2 tenga
tintes que apunten a los origenes bretones y la narracion primitiva de la
obra, la verdad es que Urganda ya ha iniciado su proceso de racionaliza-
cion cristiana. Desde la conversacion con Gandales se encomienda a Dios
y se va a mantener dentro de la rectitud cristiana a lo largo del texto, utili-
zando sus dotes magicas y proféticas al servicio de Amadis y los héroes de
la historia (Mérida Jiménez 1994a, 625): «[...] y yo lo amo mas que tu pien-
sas, como quien atiende dél cedo haver dos ayudas en que otro no podria
poner consejo, y ¢l rescibira dos gualardones, donde sera muy alegre; y

8 La caractetizacién de Metlin como hijo del diablo, aceptado en las versiones medievales, disminuye o
se simplifica, asi como otros rasgos negativos, a lo largo del siglo XVI hasta desaparecer al llegar Quijote,
donde se tiene una visién completamente positiva del mago, como sefiala Gutiérrez Trapaga (2010, 44-
45; 2012, 165-160).



Almudena Izquierdo Andreu

agora te encomiendo a Dios que irme quiero, y mas aina me veras que
piensas» (Rodriguez de Montalvo, 1987, 257).

Destaca, aun asi, la fuerte independencia del personaje, que nunca
se casa ni busca establecer «ningun linaje melusinico» ni busca amantes
como Morgana (Mérida Jiménez 1994b, 275), sobre todo al final para sub-
rayar la cristianizaciéon del personaje. Esta primera aparicion conecta los
origenes bretones del personaje con el intento de hacer su amante a un
caballero, lo que recuerda irremediablemente a Morgana y enlaza con la
tigura de la doncella lasciva. A ello se une la mencién a Dios, que nos
advierte del giro racional que toma Urganda a lo largo del libro. De este
modo, se fusiona el origen del personaje de raiz bretona con el halito reli-
gioso con el que se envuelve a lo largo de la obra. El resultado es que esta
primera aparicion en el capitulo 2 se configura como un juego de presen-
tacion que busca el asombro del lector y la demostracion de la capacidad
de sus poderes magicos como rasgo definitivo de su personalidad. En la
continuacion de la saga, Urganda se conserva y evoluciona segin las ne-
cesidades de la narracién. Mientras que Paez de Ribera y Juan Diaz la me-
nosprecian, Feliciano de Silva la rescata y la adapta para «hacer de ella
verdaderamente un personaje adaptado a las necesidades de su narracion»
para que cumpla nuevas funciones (Campos Garcia Rojas, 2013, 322).

5. Su desarrollo en el libro de caballerias

El desarrollo de la figura de la mujer diablo resulta mas compleja
segun avanza el género del libro de caballerfas. Poco a poco, es posible
apreciar que el tipo se difumina, y ya no hay una identificacién completa
entre la mujer y el diablo, sino una serie de rasgos compartidos que llevan
a identificarlas. Siguiendo la senda de los relatos caballerescos de origen
francés como el Tristin, hay una ausencia de la figura del demonio como
tal en el libro de caballerias renacentista, con excepciones, por ejemplo,
como los diablos que aparecen en el Florisando de Paez de Ribera, sin variar
su aspecto’.

? Si bien es cierto que el siglo XVI es la gran época de la demonologia («By the fifteenth century, demo-
nology was a central theological concern and its most influential work was Kramer and Sprenger’s Latin



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Para comprobar la presencia o no de la mujer diablo en el libro de
caballerfas, en tanto que los personajes la identificaban, tal cual, con este
tipo demoniaco, se llevé a cabo una busqueda mediante filtro de palabras
en los textos depositados en la Coleccion de Textos Caballerescos Hispanicos
(2005-2008), dirigida por la profesora Ivy Cortis de la Universidad de Wis-
consin-Madison'. L.a busqueda arrojé un resultado bastante claro, y es
que apenas aparecen en los textos caballerescos del siglo X VI los términos
«diablo» y «demonio», hasta el punto de que se hallan pocos casos en, por
ejemplo, los libros de Feliciano de Silva, mientras que la mayoria se con-
centran en obras con un fuerte componente religioso, como el Florisando
o el Lisuarte de Grecia de Juan Diaz.

El Florisando, libro publicado por Paez de Ribera en 1510, es uno de
los textos en los que mas veces se repite el término diablo. No obstante,
el autor se refiere a demonios o diablos reales, pero que no tienen que
ocultar su aspecto, y que en todo momento tratan de engafar a los hom-
bres fingiendo que conocen el porvenir o el futuro. Paez de Ribera declara
estos hechos como imposibles, apoyandose en diversas fuentes religiosas,
y termina por declarar que magia es un pecado que se debe combatir con
el milagro, hasta el punto de que, al final de la obra, todos los libros de
magia seran quemados (Gutiérrez Trapaga, 2017a, 25). Hay que tener en
cuenta que el Florisando considera que el demonio esta detras de cualquier
acto magico, por lo que esta plagado de dogmas religiosos con la intencion
de propagar la fe y censuraba todo tipo de artificio magico (Garcia Ruiz,
2012, 168), lo que incluye las profecias y los suefios adivinatorios'!. Asi,
cobran especial relevancia los suefios, pues aqui si pueden intervenir los
diablos con la invencién de suefios con la intencion de engafiar a los hom-
bres'?. De este modo, los diablos establecen cierta relaciéon con las muje-
res, pues estas tendrian especial inclinacién en mentir y engafiar mediante

treaty, the Malleus Maleficarum (c. 1486)», Gutiérrez Trapaga, 2017a, 23), los libros de caballerfas no se
obsesionan por ella, como si sucede con la magia y diversos objetos magicos.

10 Se filtraron los términos «diablo» y «demonio» en los textos cotrespondientes a los libros de caballe-
rias: las Sergas de Esplandidn, el Florisando, el Lisuarte de Grecia de Juan Diaz, el Lisuarte de Grecia'y el Amadis
de Grecia de Feliciano de Silva y el Silves de la Selva.

11 Sobre el tema de la magia y la moral del Florisando, se puede ampliar con Gatcia Ruiz (2010; 2022),
Gutiérrez Trapaga (2017a; 2017b) e Izquierdo Andreu (2017).

12 F] suefio se consideraba un momento delicado y vulnerable, pues era el momento en el que el diablo
podia manipular el pensamiento de los hombres (Acebrén Ruiz, 2000).



Almudena Izquierdo Andreu

la invencién de suefios, un rasgo que tiene su antecedente medieval en
textos como el Sendebar (Acebron Ruiz, 1996, 12, 27-31). De esa forma,
aunque no hay una identificacion completa entre el diablo y la mujer, si
comparten la capacidad de engafar, lo que provoca la ligazén entre ambas
tiguras.

De cualquier manera, igual que sucede en el caso del Florisando, en el
resto del corpus caballeresco del ciclo amadisiano hay una aparente ausen-
cia de la figura del diablo. En este sentido, no se encuentran demonios
metamorfoseados como el caso del L.CZ, que es el ejemplo mas claro. Si
se realiza una busqueda léxica, que se ha planteado unas lineas mas atras,
en los principales libros de caballerias como las Sergas de Esplandidn o los
textos de Feliciano de Silva, se puede comprobar que hay una ausencia
casi total de la palabra o una prevalencia muy baja'. Asimismo, este tér-
mino no denomina a entes infernales, sino que sirve para describir o iden-
tificar enemigos y hacer referencia a su fealdad o deformidad, por ejemplo,
en el caso de los jayanes, salvajes o caballeros de fuerza descomunal, como
sucede con el Caballero Negro de las Sergas de Esplandian. Se hallan diver-
sos ejemplos: «no es cauallero: sino infernal diablo: que sus cosas no son
de persona mortal» (Sergas de Esplandidan); «El cauallero de la vera cruz antes
q<ue> quebrasse la lanc’a auia muerto conella dos diablos de ag<ue>llos
grandes» (Lisuarte de Grecia de Silva); «Cauallero a vos doy cargo d<e>ste
diablo mayor y a mi dexame con su hijo» (Amadis de Grecia); «Muy espan-
tado fue don rogel de ver ta<n> fiero diablo: y con mucha ligereza se
guardaua» (Don Silves de la Selva). También se encuentra alguna muestra
suelta del diablo como engafiador de un modo general: «no sea el diablo
que os enganna y la falsedad d<e>l enganno que teneys por la ley» (Awmadis
de Grecia).

Esto probarfa que la referencia a los demonios y los diablos no se
debe tanto a una naturaleza demoniaca del personaje, sino a una deformi-
dad o fealdad caracteristica del personaje antagonista, como sucede con

13 Los datos que se obtuvieron son los siguientes: Sergas de Esplandian: demonio 7 veces, demonios 16
veces , diablo 9 veces, diablos 2 veces; Lisuarte de Grecia: ausencia de «demoniow, diablo 6 veces, diablos
7 veces, diabluras veces 2; Amadis de Grecia: demonios una vez, diablo 16 veces, diabluras 8 veces; Lisuarte
de Grecia de Juan Diaz: ausencia de «demonion, diablo 16 veces, diablos 6 veces, diablura una vez, dia-
bluras una vez; Silves de las Selvas: demonio una vez, d<e>monio 2 veces, demonios 3 veces, diablo 10
veces, diablos 4 veces.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

los monstruos encarnaciones del mal como el Endtiago'®. Hay dos casos,
el Florisando y el Lisuarte de Grecia de Juan Diaz, en los que si existen mul-
tiples referencias a la apariciéon de diablos como enemigos dentro del en-
corsetamiento religioso que caracterizan estas dos obras. Sin embargo, la
clave reside en que estos diablos se metamorfosean en hermosas damas,
por lo que no se puede hablar de la reutilizacion de la figura de la mujer
diablo en los términos que aparece en las obras medievales analizadas; de
hecho, la mayoria de los ejemplos se concentraban en muestras de la tra-
dicion hagiografica o las ligadas a la historia de Melusina. Seguramente,
mas que el diablo metamorfoseado en mujer, el caso mas cercano a la fi-
gura de la mujer diablo, o al menos, una reminiscencia pues no habria un
ejemplo pleno, es el caso de las duefias y doncellas seductoras y lujuriosas.
Si se parte de los trabajos clasicos de clasificacion de los personajes feme-
ninos pata el libro de caballetfas', no se haya tal cual la mujer diablo, pero
s la duefia traidora, las hechiceras o las doncellas y duefias seductoras.
En este dltimo grupo, estas mujeres toman la iniciativa en el juego
de seducciéon amorosa como requeridora. Segun Aguilar Perdomo (2004,
23-24), se trata de féminas duefias de su sexualidad y que son muy cons-
cientes de sus deseos y sentimientos hasta el punto de crear esa subversion
de roles en las que son ellas las responsables y deciden actuar mediante
diversas artimafias, que van desde la violencia, la magia a la simple tenta-
cion lujuriosa. Ademas, ese aspecto ayuda a la caracterizacion de estas mu-
jeres, mas libres, voluntariosas, autbnomas, incluso ingeniosas, inteligentes
y locuaces, alejadas del prototipo de la mujer sumisa. Se convierten, asi, en
unas féminas mas libres desde el plano sexual, que dan rienda suelta a sus
impulsos eréticos, asi como a sus deseos y sus ideas, pero también en una
muestra en una ensofacion de la libertad que podfan ansiar muchas de las
lectoras, en un ejercicio de libertad alejada de las encorsetadas normas que
regian socialmente a la mujer. Se trata de una evolucién para ajustarse a
nuevos propositos narrativos donde la naturaleza demoniaca de la mujer,
desde el punto de vista religioso, ya no tendria cabida. Ahora el tipo se

14 Se pude ampliar este tema en Martin Romero (2010).
15 Entre los trabajos mas importantes estin Marta Haro (1998); Sales Dasi (2001), Lucia Megfas y Sales
Dasi, (2005), Marin Pina (2011) y Aguilar Perdomo (2004).



Almudena Izquierdo Andreu

adapta a una realidad narrativa donde destacan el artificio y los juegos de
seduccion sin necesidad de tefiirlo con un fondo religioso.

Si bien hay ciertas ocasiones en el que estas mujeres puedan usar ele-
mentos magicos para alcanzar sus metas, estos no tienen que estar ligados
a un origen oscuro —la magia podia tener un origen librario como destaca
Gutiérrez Trapaga (2017b, 44-56)—, por lo que no existe ninguna identi-
ticacion entre estos personajes y los demonios. La imagen de la doncella
o duefia seductora, con esas aspiraciones de libertad y ese trato autbnomo
para desarrollar sus deseos y su propia sexualidad, se podria ligar con la
idea de la «mala mujer» vinculada con la misoginia de origen medieval, que
conecta con la mujer bella y tentadora. De este modo, estas mujeres en-
carnan la belleza de lo cuestionable (en oposicion a la belleza de las damas
como Oriana), que se entrelaza con el caracter pecaminoso de la mujer al
unir su hermosura con la tentacion diabdlica.

Por dltimo, es necesario mencionar el tipo de la doncella encantadora
cuyos poderes proceden del pacto diabélico, y de las que ya se hallan mues-
tras en la literatura bretona como sucede con la Doncella del Arte del T7s-
tin de Leonis. La narrativa artirica configura el tipo de la doncella
encantadora con un cariz negativo o con un origen demoniaco, y que al
final de la aventura es castigada; la diferencia reside en que en el libro de
caballerfas ese castigo llega cuando se establece que la magia tiene un ori-
gen infernal (Cuesta Torre, 2014, 334). Un episodio interesante se da en el
Lisnarte de Grecia de Juan Diaz (1520), en concreto, en el episodio de la
Torre Encantada de la Sabia Donzella. Lisuarte, tras derrotar a varios ca-
balleros y apresar a la Sabia Donzella, accede a su biblioteca, que esta pla-
gada de libros de hechizos. En este caso, la naturaleza de su magia es
diabolica a la par que libraria, como queda plasmado en la riqueza de su
anaquel. El origen oscuro de sus poderes resulta evidente cuando el alma
de la encantadora, al suicidarse, es recibida por una legion de demonios;
es mas, la aventura cierra con la quema de su biblioteca (Campos Garcia
Rojas y Gutiérrez Trapaga, 2024, 46-47).

Asimismo, dentro de este tipo, se encuentran personajes como
Blanca Flor y su tia, personajes del Arderigue (1517) que terminan ajusti-
ciadas en la hoguera publica, o Galarta en el Platir (1533), a quien se la



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

llevan los demonios (Cuesta Torre, 2014, 342-343). Otro caso es el de Flo-
risdelfa del T7istan el Joven (1534), asociada también con el diablo y que
termina suicidandose. De hecho, este ultimo personaje es buen ejemplo
de la vision negativa de la magia practicada por mujeres, y que constituyen
una amenaza para los protagonistas, lo que condena a las féminas que
transgreden las normas de su género (Campos Garcia Rojas, 1997). Otro
ejemplo curioso se da en el Floriseo (1516), cuando Piromancia, la encan-
tadora pagana, se convierte al cristianismo, lo que provoca que pierda sus
poderes, que procedian de sus pactos con los diablos (Cuesta Torre, 2014,
352-357). De forma general, los libros de caballerias no abandonan los
tratos con el demonio y la magia oscura, solo que esta evoluciona o, in-
cluso, se abandona; igualmente, el castigo en la historia puede ser mas o
menos severo segun la linea de pensamiento al que se adscriba su autor,
asi como el tratamiento religioso del libro, sin que haya un sendero regular

en la vision de la magia de origen demoniaco'®.

6. Conclusiones

Como se ha comprobado en los casos presentados, la mujer diablo
no es un tipo estatico, en el caso de que queramos y podamos configurar
esta tipologfa de personaje dentro de la gama de los caracteres femeninos,
hecho que también esta abierto a discusiéon. Curiosamente, a pesar de la
belleza de estas duefias y doncellas, que les permite seducir y atraer a los
caballeros, no llegan a consumar sexualmente la relaciéon. Su hermosura
les sirve para engatusar al hombre y conseguir un objetivo particular en
cada caso: la tentacion o burla diabdlica en el caso del LLCZ, la exhibicion
de sus poderes en el T7istin, o las metas superiores de Urganda como he-
chicera de raiz bretona y su vidente conexiéon con Merlin.

¢Coémo podemos plantear el paso de la figura medieval de la mujer
diablo al Renacimiento y, en concreto, al libro de caballerfas? De manera

16 Tlama la atencién que, en ciertos libros de la senda «realistan, se desctribe con mayor detalle vatios
aspectos como la nigromancia, o la invocacién a los muertos, frente a la narrativa arturica, donde apenas
se describen estos. El punto de coincidencia es el origen diabdlico de la magia, quien entrega este cono-
cimiento a cambio del control de la encantadora (Cuesta Torre, 2014, 366).



Almudena Izquierdo Andreu

preliminar, todo apunta a que el tipo, si es que se puede llegar a identificare
como tal en la literatura caballeresca medieval, se diluye con la entrada del
siglo XVI. Atun tendriamos que ver, como una hipétesis a demostrar en el
tuturo, si dicho cambio se debe a la moral religiosa, que ya esta presente
en las versiones impresas del Tristan o del Amadis. En este sentido, no
aparecerian, como tal, demonios metamorfoseados en mujeres seductoras
en los libros de caballerfas, aunque no se ignora la presencia de los diablos
como malas influencias para los caracteres, incluyendo su relaciéon con
ciertas encantadoras.

Por lo tanto, quedan dos tipologias de personajes en los libros de
caballerfas que enlazan, guardando las distancias, con la mujer diablo me-
dieval. El primero serfan las sabias y encantadoras antagonistas en las
obras, cuyos poderes proceden abiertamente de tratos con los diablos, por
lo que el origen de su magia tiene raices diabdlicas. Ello provoca que sean,
en general, personajes negativos, como ocurria ya en la literatura bretona,
por lo que acaban bien muertas o sin sus poderes. El otro tipo corresponde
con el de la doncella o duefia seductora y requeridora de amores, que si
guarda ciertos elementos comunes al vincularse la hermosura femenina
con la tentacion demoniaca. De esa manera, estas féminas, sin que haya
una identificacién literal con el diablo, o con una naturaleza de origen dia-
bolico, si se ligan con la imagen miségina de la mujer bella que vinculaba
su hermosura con el pecado de la lujuria y, por lo tanto, con la tentacién.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Bibliografia citada

Acebron Ruiz, Julian, «Del artificio narrativo a la digresion sermonaria. Dos sin-
gulares lances en los libros V'y VI de _Awmzadis», Secriptura (= Letradura. Estu-
dios de literatura medieval), 11 (1996), pp. 7-30.

—, «Abrid los oios et sanctigdsse. Santiguos y conjuros contra las asechanzas del dia-
blo en la literatura medievaly, en Aczas del XIII Congreso de la Asociacion Inter-
nacional de Hispanistas. Madrid, 1998. Medieval. Siglo X171 Suglo X111, ed.
Florencio Sevilla y Catlos Alvar, Madrid, Asociacion Internacional de His-
panistas/Castalia/Fundacion Duques de Sotia, 2000, vol. 1, pp. 29-36.

Adan Lledin, Sheila, «l.a serpiente, ¢la verdadera pecadorary, Mirabilia Ars, 12
(2020), pp- 64-80. URL:
<https:/ /www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars /pdfs /04 ad
an_lledin.pdf> (cons. 15/06/2025).

Aguilar Perdomo, Marfa del Rosatio, «Lias doncellas seductoras y requeridoras
de amor en los libros de caballetfas espafioles», 170z y Letra, 15/1 (2004),
pp. 3-24.

Avalle-Arce, Juan Bautista, «Amadis de Gaulay: el primitivo y el de Montalvo, México,
Fondo de Cultura Econémica, 1990.

Beltran, Rafael, «Urganda, Morgana y Sibila: el espectaculo de la nave profética
en la literatura de caballetias», en The Medzeval Mind. Hispanic Studies in Hon-
our of Alan Deyermond, ed. Ian Macpherson y Ralph Penny, LLondon, Tam-
ests, 1997, pp. 21-47.

Bognolo, Anna. «Gli incanti di Urganda: magia come spettacolo nei Libros de
caballetfasy, Studi Ispanici, 30 (1994-1996), pp. 111-128.

Cacho Blecua, Juan Manuel, Awmzadis: herodsio mitico cortesano, Madrid, Cupsa, Uni-
versidad de Zaragoza, 1979.

—, «LLos contextos del Libro del Cavallero de Dios (Iibro del cavallero Zifar)», en E/

Libro del caballero Zifar: materias literarias de la narvativa de ficcion, coord. Marta Haro

Cortés, Valencia, Proyecto Parnaseo de la Universitat de Valencia, 2018, pp. 5-

57.

Campos Garcia Rojas, Axayacatl, «Florisdelfa: un episodio insular en T7istin de
L eonis desde una interpretacion de sus elementos geograficos y la magiay,



https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf
https://www.revistamirabilia.com/sites/default/files/ars/pdfs/04_adan_lledin.pdf

Almudena Izquierdo Andreu

en «Quien hubiese tal venturay: Medieval Hispanic Studies in Hononr of Alan De-
yermond, ed. A. M. Beresford, London, Department of Hispanic Studies,
Queen Mary and Westtield College, 1997, pp. 237-245.

—, «Urganda, la otrora gran sabidora: evolucion y refuncionalizaciony, en Palmerin y
sus libros: 500 arios, ed. Aurelio Gonzalez, Axayacatl Campos Garcia Rojas,
Karla Xiomara Luna Matiscal y Carlos Rubio Pacho, México, El Colegio
de México, 2013, pp. 343-365.

Campos Garcia Rojas, Axayacatl; Gutiérrez Trapaga, Daniel, [ zbros en los universos
de ficcion: Libros de caballerias castellanos, México, Universidad Nacional Aut6-
noma de México, 2024.

Candano Fierro, Graciela, «I=/ diablo toma la forma de niugier por que a los buenos pueda
enpescer: una faceta de la mujer en la literatura ejemplar, Menzorabilia: boletin
de literatura sapiencial, 6 (2002), s. p.

— , «Reminiscencias miséginas en la literatura ejemplar: un aspecto de lo mara-
villoso magico en la Baja Edad Media», Acta Poética, 29/2 (2008), pp. 213-
227.

Carmona Fernandez, Fernando, «El caballero y sus demonios: combates infer-
nales en los libros de caballetias», Cuadernos del CEMYR, 11 (2003), pp. 9-
34.

Corpus of Hispanic Chivalric Romances: Texts and Concordances, ed. Ivy A. Cottis, tex-
tos transcritos por Pablo Ancos-Garcia, Madison, Hispanic Seminary of
Medieval ~ Studies  (Spanish ~ Series, 134), 2005-2008. URL:
<https:/ /textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english htm[>
(cons. 15/06/2025).

Cuento = Cuento de Tristin de 1 _eonis, ed. from the Unique Manuscript Vatican 6428
by George Tyler Northup, Chicago, The University Press, 1928.

Cuesta Torre, Marfa Luzdivina, Tristan de 1 eonis (1 alladolid, Jnan de Burgos, 15017).
Guia de lectura, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1998.

—, «las insolas del Zjfary el Amwadis, y otras islas de hadas y gigantesy, en Fechos
antiguos que los cavalleros en armas passaron. Estudios sobre la ficcion caballeresca, ed.
Julian Acebron Ruiz, Lleida, Edicions de la Universitat de Lleida, 2001, pp.
11-39.

—, «Magos y magia, de las adaptaciones arturicas a los libros de caballetfasy,
en Sesales, portentos y demonios: la magia en la literatura y la cultura espariolas del



https://textred.spanport.wisc.edu/chivalric/index%20english.html

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Renacimiento, coord. Eva Lara y Alberto Montaner, Salamanca, SEMYR,
2014, pp. 325-347.

—, «The Iberian Tristan Texts of the Middle Ages and Renaissance», en The
Arthur of the 1berians: The Arthurian Legend in the Spanish and Portuguese W orlds,
ed. David Hook, Cardiff, University of Wales Press, 2015, pp. 309-363.

—, «T'istdn, una obra artarica en los origenes de los libros de caballerias castella-
nosy», Aula Medseval, 5 (2010), Pp- 87-117. URL:
<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/ AulaMedieval.php?id=Tristan>
(cons. 5/06/2025).

Diaz Pereyro, Veronica, Los episodios sobrenaturales en el 1.ibro del caballero Zifar: el
Lago Solfareo y las Islas Bienaventuradas, trabajo de investigacion, Universidad
de Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras, 2000.

Garcia Ruiz, Matfa Aurora, «Florisandp: ortodoxia cristiana y magia», en Adtas de/
XIII Congreso Internacional de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (1 a-
Hadolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In memoriam Alan Deyermond, ed. José
Manuel Fradejas Rueda ezal, Valladolid, Ayuntamiento de Vallado-
lid/Universidad de Valladolid, 2010, pp. 873-82.

—, «La sabiduria eclesiastica frente a las tentaciones demoniacas en el Florisando
(1510) de Paez de Riberaw, en De lo humano y lo divino en la literatura medieval:
santos, dngeles y demonios, ed. Juan Paredes, Universidad de Granada, 2012,
pp. 155-70.

—, «Desarmando Amadis y Las Sergas: la propuesta ideolégica en los paratextos
de Florisando (1510) y sus fuentesy, Tirant. Butlleti informatin i bibliografic de la
literatura de  cavalleries, 25 (2022), 169-184. https://doi.org/10.7203 /ti-
rant.25.25659

Goémez Redondo, Fernando, Historia de la prosa medieval castellana. 11. E/ desarrollo
de los géneros. La ficcion caballeresca y el orden religioso, Madrid, Catedra, 1999.

—, «El Libro del caballero Zifar: el modelo de “ficcion” molinista», en E/ Libro del
caballero Zifar: materias literarias de la narrativa de fiecion, coord. Marta Haro
Cortés, Valencia, Proyecto Parnaseo de la Universitat de Valencia, 2018,
pp. 59-88.

Gonzalez, Aurelio, «De amor y matrimonio en la Europa medieval. Aproxima-
ciones al amor cortésy, en Awmwr y cultura en la Edad Media, ed. Concepcion
Company Company, México, Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico, 1991, pp. 29-42.



https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Tristan
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25659

Almudena Izquierdo Andreu

Gutiérrez Trapaga, Daniel, «Caracterizacion, tradicion y fuentes caballerescas del
personaje de Metlin en el Quijotes, Tirant: butlleti informatin i bibliografic de lite-
ratura  de  cavalleries, 13 (2010), pp.  39-50. DOL
<https://doi.org/10.7203 /tirant.13.3411> (cons. 15/06/2025).

—, «Dos motivos recurrentes en el desenlace de la Historia de Merlin en los libros
de caballerfas castellanos el aprendizaje magico y el sabio engafiado por
una mujers, Revista de Poética Medieval, 26 (2012), pp. 146-67. DOI:

s://doi.org/10.37536/1pm.2012.26.0.30647> (cons. 15/06/2025).

—, «Battling Narratives in the .Amadis Cycle: The Case of Florisando and Sergas de
Esplandidn», Bulletin of Hispanic Studies, 94/1 (2017a), pp. 19-34. DOLI:
<https://dol.org/10.3828 /bhs.2017.2> (cons. 05/06/2025).

—, «Magas, magia y libros en los primeros nueve libros del ciclo amadisiano», 17
rant: butllet? informatin i bibliografic de literatura de cavalleries, 20 (2017b), pp. 37-
58. DOL  <https://doiorg/10.7203/tirant.20.11230>  (cons.
15/06/2025).

Harf-Lancner, Laurence, Les fées an moyen dge: Morgane et Mélusine: la naissance des
fees, Patis, Champion, 1984.

Haro Cortés, Marta, «lL.a mujer en la aventura caballeresca: duefias y doncellas
en el Amadis de Ganlaw, en Literatura de caballerias y origenes de la novela, ed.
Rafael Beltran, Valencia, Universitat de Valencia, 1998, pp. 181-217.

Izquierdo Andreu, Almudena, «Moral y doctrina contra la magia en el Florisando:
un estudio a través de su prologor, Historias Fingidas, 5 (2017), pp. 167-83.

Kappler, Claude, Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Madrid,
Akal, 1986. DOL: <https://doi.org/10.13136/2284-2667/75 > (cons.
05/06/2025).

Lacarra, M* Jesus, «De la risa profética a la nostalgia del paraiso en el Libro de/
Caballero Zifar, en Actas do IV Congresso da Associagao Hispanica de 1 iteratura
Medzeval (Lishoa, 1 al 5 de ontubro de 1991), coord. Aires Augusto Nascimento
y Cristina Almeida Ribeiro, Lisboa, Cosmos, 1993, vol. 4, pp. 75-78.

Llull, Ramon, Obres de Ranmon Liull. Doctrina Pueril; Libre de 1. orde de Cavalleria; 1 ibre
de Clereciay Art de Confessio, Palma de Mallorca, Miquel Font, 1986.

Lucia Megfas, José Manuel, Edicion critica del Libro del cavallero Zifar, tesis doctoral,
Alcala de Henatres, Universidad de Alcala, 1993.

Lucia Megfas, José Manuel; Sales Dasi, Emilio J., «la otra realidad social en los
libros de caballerfas (II): damas y doncellas lascivas», en Adtes del X Congrés



https://doi.org/10.7203/tirant.13.3411
https://doi.org/10.37536/rpm.2012.26.0.30647
https://doi.org/10.3828/bhs.2017.2
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11230
https://doi.org/10.13136/2284-2667/75

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Internacional de I'’Associacio Hispanica de Literatura Medieval (Alacant, 16-20 se-
tembre de 2003), ed. Rafael Alemany, Josep Iluis Martos y Josep Miquel
Manzanaro, Alacant, Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana,
2005, vol. 2, pp. 1007-1022.

Maillet Aranguiz, Pablo, «lL.a demonizacién de la mujer durante la Edad Media»,
Revista  Chilena de  Estudios  Medjevales, 25 (2024), pp. 41-55. DOI:
<http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041 > (cons.
05/06/2025).

Marin Pina, M* Carmen, Pdginas de suesios. Estudios sobre los libros de caballerias caste-
Hanos, Zaragoza, Institucion Fernando el Catolico, 2011.

Navarro Hernandez, Emilio Enrique, «la funcién del diablo en el Lzbr del caba-
lero Zifar, en Zifar y sus libros: 500 arios, eds. Karla Xiomara Luna Mariscal,
Axayacatl Campos Garcia Rojas, Aurelio Gonzalez, México, El Colegio
de México, 2015, pp. 389-405.

Martin Romero, José Julio, «Sobre el Endriago amadisiano y sus descendientes
caballerescos», en Adtas del XIII Congreso Internacional de la Asociacion Hispd-
nica de Literatura Medzeval (V alladolid, 15 a 19 de septiembre de 2009). In mieno-
riam Alan Deyermond, ed. José Manuel Fradejas Rueda, Deborah Anne
Dietrick, Marfa Jesus Diez Garretas y Demetrio Martin Sanz, Valladolid,
Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid/Universidad de Valladolid, 2010,
vol. 2, pp. 1283-1298.

Meérida Jiménez, Rafael M., «Urganda la Desconocida o tradicién y originalidad,
en Actas del 111 Congreso de la Asociacion Hispanica de 1iteratura Medieval (Sala-
manca, 3 al 6 de octubre de 1989), ed. M.* Isabel Toro Pascua, Salamanca,
Biblioteca Espafiola del siglo XV/ Departamento de Literatura Espafiola
e Hispanoamericana, 1994a, vol. 2, pp. 623-628.

—, «Elogio y vituperio de la mujer medieval: hada, hechicera y putay, en Adas
dael IX Stmposio de la Sociedad Espariola de Literatura General y comparada (La
mjer: Elogio y vituperio), Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 1994b, vol. 2,
pp. 269- 276.

—, El gran libro de las brujas. Hechicerias y encantanzientos de las mujeres mds sabias, Bar-
celona, RBA integral, 2000.

—, «lLegados de una (Des)conociday, en Transnision y difusion de la literatura caba-
Ueresca. Doce estudios de recepeion cultural hispanica (siglos XIII-XT/T1), L leida, Uni-
versitat de Lleida, 2013, pp. 117-130.



http://dx.doi.org/10.4067/S0719-689X2024000100041

Almudena Izquierdo Andreu

Muchembled, Robert, Historia del diablo. Siglos XII-XX, Madrid, Catedra, 2004.

Orsanic, Lucia, La nujer-serpiente en los libros de caballerias castellanos. Forma y arguetipo
de los monstruoso femenino, Madrid, Ediciones La Ergastula, 2014.

Ortiz, Alberto, «Stcubo. El diablo en forma de mujer segun la tradicion discut-
siva en contra de la magia», en =/ diablo en sus infiernos, ed. Matrfa Jests Za-
mora Calvo, Madrid, Abada, 2022, pp. 47-68.

Patch, Howard Rollin, E/ Otro Mundo en la literatura medieval, México, Fondo de
Cultura Econdémica, 1983.

Paz Torres, Margarita, «Demonio y mujer: la marca de satan y el combate contra
él, Medievalia, 18/2, (2015), Pp- 325-353. DOL
<https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345> (cons. 05/06,/2025).

Ramos Nogales, Rafael, «la transmision textual del Amzadis de Ganlay, en Actes
ael VII Congrés de IAssociacid Hispanica de Literatura Medieval (Castello de la
Plana, 22-26 de setembre de 1997), ed. Santiago Fortuno Llorens y Tomas
Martinez Romero, Castellé de la Plana, Universitat Jaume I, 1999, vol. 2,
pp. 199-212.

Rodriguez de Montalvo, Garci, Amadis de Ganla, ed. Juan Manuel Cacho Blecua,
Madrid, Catedra, 1987-1988.

Rubio Pacho, Catlos, «El amor destructor de Iseo en el Cuento de Tristan de
Leonis», en Actas del VI Congreso Internacional de la Asociacion Hispanica de
Literatura Medjeval, ed. Margarita Freixas, Silvia Iriso y Laura Fernandez,
Santander, Consejetia de Cultura del Gobierno de Cantabtia/Afio Jubilar
Lebaniego/ Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, 2000, vol. 2, pp.
1569-1574.

Russell, Jettrey Burton, Lucifer. The Devil in the Middle Ages, Cornell, Cornell Uni-
versity Press, 1984.

Sales Dasi, Emilio José, «lLa duefia traidora: venganzas y secuestros en las conti-
nuaciones del Awmadis de Ganlay, Medievalia, 32-33 (2001), pp. 24-306.

Tristan = Tristan de Leonts (Valladolid, Juan de Burgos, 1501), ed. M.* Luzdivina
Cuesta Totres, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1999.

Val Valdivieso, Matia Isabel del, «El mal, el demonio, la mujer (en la Castilla
bajomedievaly, en 7vir siendo mujer a través de la historia, coord. Magdalena
Santo Tomas Pérez, Matia Isabel del Val Valdivieso, Cristina de la Rosa
Cubo y Matfa Jests Duenas Cepeda, Valladolid, Universidad de Vallado-
lid/Sectetariado de Publicaciones 2005, pp. 13-40.



https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.345

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Viazquez Jiménez, Lydia, «lLa diabolizacién del cuerpo femenino o las represen-
taciones de la mujer-diablo a lo largo de la historia (defensa de una reapro-
piaciony, en Creencias y disidencias: experiencias politicas, sociales, culturales y
religiosas en la Historia de las Mujeres, coord. Angela Mufioz Fernandez y Jordi
Luengo Lopez, Granada, Comares, 2020, pp. 93-134.



PROGETTO
MAMBRINO

s o fpe

HISTORIAS FINGIDAS

Las mujeres en el Zirant lo Blanc (1490)
de Joanot Martorell:
un acercamiento desde las metodologias computacionales

Soledad Castafio Santos
(Universitit Basel)

Abstract

Este articulo estudia el papel de los personajes femeninos en el Térant lo Blanc (1490) de Joanot Martorell
a través de un enfoque interdisciplinar que combina el analisis literario y las metodologfas computacio-
nales. A partir del corpus extraido de esta novela caballeresca, aplicaremos diversas técnicas de proce-
samiento textual, andlisis de redes y visualizacién de datos para obtener los datos que nos permitan
explorar patrones, relaciones entre los personajes y su importancia dentro de la novela como Carmesina,
Plaerdemavida o la Viuda Reposada. La obtencién de estos datos permite revelar el papel y el simbo-
lismo de los personajes femeninos dentro del desarrollo narrativo de la obra de Martorell. De este modo,
esta investigaciéon propone una nueva lectura de la obra desde las Humanidades Digitales, que ayude a
mejorar la comprensién y complementar las investigaciones literarias.

Palabras clave: Tirant lo Blane, Humanidades Digitales, literatura medieval, personajes femeninos, lectura
distante.

This article examines the role of female characters in Tirant lo Blanc (1490) by Joanot Martorell through
an interdisciplinary approach that combines literary analysis and computational methodologies. Using
the extracted corpus of this chivalric novel, we apply vatious techniques of text processing, network
analysis, and data visualization to explore patterns, character relationships, and the narrative importance
of figures such as Carmesina, Placrdemavida, and the Viuda Reposada. The data obtained reveal the
roles and symbolic functions of female characters within the narrative development of Martorell’s work.
Therefore, the study proposes a new reading of the novel from the perspective of Digital Humanities,
aiming to enhance understanding and complement traditional literary scholarship.

Keywords: Tirant lo Blane, Digital Humanities, medieval literature, female characters, distant reading-

Soledad Castafio Santos, «lLas mujeres en el T7rant lo Blanc (1490) de Joanot Martorell: un acercamiento
desde las metodologias computacionalesy», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 109-136.

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667 /1676 - ISSN: 2284-2667.

109


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1676

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

1. Introduccion

El Tirant lo Blanc de Joanot Martorell, publicado en 1490 en la im-
prenta de Nicolas Spindeler en Valencia, es una de las obras consagradas
dentro del ambito de la literatura universal y una de las obras cumbre de
la literatura valenciana'. Esta novela caballeresca fue traducida al castellano
de forma temprana y publicada en 1511 en Valladolid en la imprenta de
Diego de Gumiel. Uno de sus mejores valedores fue Miguel de Cervantes,
quien hace que el cura del Quzjote, en el episodio del escrutinio (I, cap. VI),
la describa del siguiente modo:

Digoos verdad, sefior compadre, que por su estilo es éste el mejor libro del
mundo: aqui comen los caballeros, y duermen y mueren en sus camas, y hacen
testamento antes de su muerte, con estas cosas de que todos los demas libros
deste género carecen. Con todo eso, os digo que merecia el que le compuso,
pues no hizo tantas necedades de industria, que le echaran a galeras por todos
los dias de su vida. Llevadle a casa y leedle, y veréis que es verdad cuanto de ¢l
os he dicho (Cervantes, 2015, 66).

La obra de Martorell protagonizada por el caballero Tirant es un re-
flejo de la sociedad y la vida caballeresca de mediados del siglo XV. Si-
guiendo la divisién estructural propuesta por Martin de Riquer (1990) a
partir de criterios geograficos y bloques narrativos, la obra se estructuraria
en cinco partes, en las que se distribuyen sus 487 capitulos:

1. Prélogo e inicio de la accion en Inglaterra (caps. 1-97)
2. Tirant en Sicilia y Rodas (caps. 98-118)

3. Tirant en el Imperio Bizantino (caps. 119-281)

4. Tirant en Africa y victorias militares (caps. 282-433)

! Sobre la amplisima bibliografia sobre el Térant lo Blanc consultese la recogida por Rafael Beltran y Josep
Izquierdo (https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia descriptiva.htm) y la pagina corres-
pondiente a los estudios del Tzrant de la Biblioteca Miguel de Cervantes (https://www.cervantesvir-
tual.com/portales/joanot martorell i el tirant lo blanc/estudis bibliografia/). Seguimos principal-
mente los trabajos de Riquer (1990) y Beltran (20006), asi como la completisima edicién anotada de Albert
Hauf (Martorell, 2005).



https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia_descriptiva.htm
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/

Soledad Castafio Santos

5. La muerte de Tirant (caps. 434-487)

En la primera parte, el autor presenta a su protagonista, el caballero
Tirant, explica su linaje, describe la fase preliminar a las aventuras y se
produce uno de los momentos clave en los libros de materia caballeresca:
la ceremonia en que es armado caballero. La figura del ermitafio Guillem
de Varoic, a quien se le relatan las victorias de Tirant en la corte de Ingla-
terra, resulta fundamental, pues a través del didlogo, el antiguo guerrero,
retirado de la vida bélica, le transmite los valores esenciales de la caballeria,
marcando asi el perfodo de formacion y ética caballeresca de Tirant.

En la segunda parte, el caballero inicia su trayectoria hacia el Medi-
terraneo con la participacion diplomatica en Sicilia y en batallas cruciales
en Rodas, lo que le permite establecer alianzas, ir ganando fama como
caballero y dirigirse asi con un prestigio solvente al Imperio Bizantino. Es
logico que la siguiente parte, la tercera, centre la accion en la corte bizan-
tina del Emperador. En esta parte se detallan multiples episodios cortesa-
nos, empezando por la relacion amorosa de Tirant con la infanta Carme-
sina, hija del Emperador, que alternan con progresivos triunfos militares
en defensa del imperio.

Respecto a la cuarta parte, Tirant emprende, por causas en principio
azarosas (un naufragio), una campafia en el norte de Africa, donde desple-
gard su capacidad militar en nuevas campafias militares. En esta seccion
del libro, Tirant se consolida como héroe y se reconoce su valia militar.
Por ultimo, en la quinta parte, el narrador nos relata el regreso de Tirant a
la corte del Emperador, su reencuentro con Carmesina, la muerte del ca-
ballero, la infanta y el propio Emperador, y las consecuencias para la su-
cesion del imperio derivadas de esa muerte.

Las aventuras del caballero, pese al despliegue fabuloso de sus accio-
nes, resultan siempre verosimiles (solamente hay un episodio de estricta
fantasfa, y no lo protagoniza Tirant) y transcurren en lugares verosimiles.
Igualmente, a diferencia de lo que sucede en la mayor parte de las ficciones



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

caballerescas, a nivel geografico, los lugares transitados —Inglaterra, Fran-
cia, Sicilia, Rodas, Bizancio, norte de Africa— son facilmente identificables
en el mapa, lo que dota a la narracién de mayor realismo. Como decia el
cura del Quijote: «estas cosas de que todos los demas libros deste género
carecen» (Cervantes, 2015, 66). En el ambito tematico, los grandes moto-
res que impulsan la acciéon narrativa, el amor y la guerra, alternados y en-
trelazados con pericia narrativa en los episodios de la corte de Constanti-
nopla, van a ser los ingredientes fundamentales de la historia, aunque
desfilan, por supuesto, otros muchos temas y motivos: el destino o for-
tuna, la enfermedad y la muerte, las reacciones psicolégicas (envidias, ce-
los, miedos), las intrigas cortesanas, las estrategias bélicas o las pruebas
caballerescas, entre tantos otros.

El proposito de este articulo es apuntar un acercamiento al estudio
del universo femenino de la obra de Martorell a partir de las nuevas meto-
dologias computacionales y en el marco de las Humanidades Digitales.
Partimos de la teoria del distant reading que plantea Franco Moretti (2005,
2013) y de macroanaylisis de Matthew L. Jockers (2013), en el que se pro-
pone la aproximacion al texto desde lo macrotextual. Estos planteamien-
tos constituyen un nuevo enfoque al estudio literario tradicional, que faci-
lita al investigador la deteccion de patrones o sesgos en los textos, que son
menos perceptibles desde otras metodologfas literarias. Esta metodologia
seleccionada inicia con el tratamiento del texto y la extraccién de la infor-
macion mediante el lenguaje de programacion Python, y posteriormente
se centra en la visualizacion de los datos mediante graficas y en la obten-
cion de resultados y conclusiones. Completaremos esos resultados con-
trastando la informacién proporcionada por la critica literaria, ya que esta
nos ayudara a confirmar los resultados o nos facilitara una reflexiéon sobre
los mismos. En definitiva, este trabajo se centra en el estudio de los pet-
sonajes femeninos de Tirant lo Blanc desde diferentes perspectivas, con
atencion especial a las relacionadas con las Humanidades Digitales, pero
sin descuidar la critica literaria tradicional escrita que ha profundizado so-
bre este gran clasico valenciano y universal.



Soledad Castafio Santos

2. Metodologia computacional y procesado del corpus

El estudio de los personajes femeninos en el Tzrant desde el marco
computacional requerfa, en primera instancia, elaborar una seleccién y
procesado de un corpus que permitiese la aplicacion de técnicas cuantita-
tivas y visuales para la obtenciéon de datos. Este apartado se estructura a
partir de la preparacion textual, modelado de datos y la visualizaciéon de
estos a través de herramientas digitales vinculadas a las Humanidades Di-
gitales.

En primer lugar, partimos del texto de T7zrant lo Blane, disponible en
su version original en catalan (correspondiente a la primera edicion de
1490), en acceso abierto, en la Biblioteca Cervantes Virtual®. Extrajimos el
texto, a partir de esta pagina web, en un documento de texto plano, elimi-
nando aquello que no perteneciera a la edicién propiamente dicha —pagi-
nacién editorial, marcas textuales de la pagina web, saltos de linea y espa-
cios— y revisamos la totalidad del texto para comprobar que se hubiese
conservado de forma integra.

En una primera revision del texto, confirmamos que los titulos de
los capitulos seguian una misma estructura y, por tanto, podrian ayudarnos
a cuantificar los datos. Nuestro objeto de estudio primario era el trata-
miento y analisis de los personajes femeninos, por lo que establecimos
también un mecanismo de busqueda de la mencién de sus nombres, alias
o titulos. Para conseguitlo, utilizamos expresiones regulares que permitie-
sen captar los nombres, en principio sin distincion de mayusculas o mi-
nusculas, apodos o roles. Asi, por ejemplo, en el caso de Carmesina se
incluyeron también las variantes de princesa (o princessa) o la filla de I'Enpe-
rador. En este trabajo, limitaremos el estudio a cuatro de los personajes

2 Esta edicién fue publicada originalmente en 2006 en la Biblioteca Virtual Joan Lluis Vives, supervisada
por Llacia Martin, con la colaboracién de Eduard Baile, Jordi Segura y Héctor Camara. Se indica que es
la transcripcion del ejemplar N1 o NY1 realizada por Nicolas Spindeler. Consultese en el siguiente en-
lace: https://www.cervantesvirtual.com/obra/tirant-lo-blanc--1/.



https://www.cervantesvirtual.com/obra/tirant-lo-blanc--1/

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

femeninos mas cuantificados, que coinciden con cuatro de los mas repre-
sentativos de la obra y de los mas relevantes en la accion narrativa: Car-
mesina, Plaerdemavida, Estefania y la Viuda Reposada.

Estos cuatro personajes se relacionan entre si, pero poseen persona-
lidades significativamente distintas. Carmesina es la hija del Emperador
del Imperio Griego. Descrita desde el primer momento (cuando la descu-
bre Tirant con una mirada erotizada) como objeto de deseo del héroe,
representaria el modelo de donna angelicata, como sucede con tantas otras
protagonistas literarias. Carmesina asume la responsabilidad de ser la he-
redera del Imperio y en ese sentido ha de ser cautelosa en sus amores con
Tirant con el fin de retenerlo para que este vaya prolongando hasta donde
y cuando sea necesario su ayuda bélica al imperio en peligro. Pese a que
ese caracter pasivo sea aparentemente primordial, se muestra inteligente
(es buena lectora), sensible y delicada, pero también audaz y atrevida, e
incluso airada (como la Melibea de La Celestina) en ocasiones, ofreciendo
interesantes modulaciones, entre el erotismo y el humort, en los episodios
de corte en los que desarrolla sus acciones.

Por el contrario, Placrdemavida representa el prototipo de la al-
cahueta en el ambito literario (mediadora, entrometida, fisgona), aunque
sea todo lo contrario (joven, alegre, despreocupada e inconsciente) que la
alcahueta por excelencia, la Celestina de Fernando de Rojas. Constituye
uno de los personajes mas singulares y complejos a nivel psicologico de
toda la novela. Su nombre es transparente de sus sentimientos y manejos:
placer de mi vida. Ese placer se cifra, como ocurre con la Emma de la
novela homoénima de Jane Austen, en lograr el éxito de las parejas que
facilita. En el marco de la narracion es, asi, quien favorece la relacion entre
Tirant y Carmesina y ejerce el mismo rol de »gyeur que Celestina en su
respectiva obra’.

En cuanto a la Viuda Reposada, es el tnico personaje femenino no
vinculado amorosamente a un personaje masculino. Sin embargo, desea
ese amor de manera enfermiza y focaliza su deseo en un imposible: Tirant.

3 Véanse con detalle las similitudes entre Plaerdemivida y Celestina estudiadas por Beltran (2006, 2022).



Soledad Castafio Santos

Su complejidad psicologica se vincula a la trama por la que, por unos celos
extremos, trata de enturbiar y viciar (poner «cizafia», como dice literal-
mente Martorell) el amor de Tirant por Carmesina®.

Por ultimo, Estefanfa se describe como una mujer astuta e inteli-
gente, familiar, amiga y confidente de la infanta Carmesina. Como contra-
punto a la infanta, transgrede la moral convencional y traspasa sus barre-
ras, manteniendo relaciones sexuales con Diafebus, primo del
protagonista, que sella con un matrimonio secreto. Esa independencia en
cuanto a las normas sociales y la fidelidad tanto a Carmesina como a Tirant
—y fidelidad a su enamorado, también— la definen y distinguen como per-
sonaje también singular.

Estas cuatro no son, obviamente, las inicas figuras femeninas de la
obra de Martorell. En el plano de la accion narrativa, existen otras mujeres
importantes, muy bien caracterizadas, empezando por la Emperadriu (em-
peratriz), madre de Carmesina, y siguiendo con la condesa de Varoic, mu-
jer de Guillén de Varoic, o la bella Agnés, dos personajes insertos en la
primera parte del Tirant en su estancia en Inglaterra, o con Ricomana, la
hija del rey de Sicilia, entre otras. A lo largo de la narracién se mencionan,
naturalmente, otras muchas mujeres, muchas veces de forma conjunta.
Asi, después de que Tirant contemple absorto a Carmesina y quede ena-
morado por el flechazo de la mirada, pasa a una habitacion, que le ofrece
una suerte de galerfa de parejas de amantes legendarios, con figuras feme-
ninas pintadas: Piramo y Tisbe, Dido y Eneas, Tristan e Iseo, Lanzarote y
Ginebra... (cap. 119). A modo de prolepsis, el narrador nos indica simbo-
licamente lo que va a suceder entre los protagonistas, que se incorporaran
a esa nomina.

Otro listado de mujeres ilustres, igualmente emparejadas, forma
parte de una representacion teatral, en el contexto de un homenaje festivo
a una embajada del Sultan. En el seno de un juicio de caracter cortesano,

4 Segun Aguilar i Montero (2004), en ella se concentra toda una tradicién miségina que Martorell conoce
y plasma a través de este personaje y su maldad.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

una Sibila profética aparece acompanada de una serie de amantes o fémi-
nas traicionadas:

Entorn de les deesses seyen totes les dones que bé havien amat, axi com fon la
reyna Ginebra, qui a Lancgalot ama; la reyna Isolda a Tristany; e la reyna Peno-
lope, qui a Ulixes ama; e Elena a Paris; Briseyda a Achil‘les; Medea a Jason; la
reyna Dido a Eneas; Deiamira a Ercules; Adriana [Ariadna] a Teseu; e la reyna
Phedra [qui] requeri a Ypolit son fillastre (Martorell, 2006, 790).

Por ultimo, en el capitulo 309, el discurso que el rey Escariano, rey
de Etiopia, hace delante de Tirant, va ilustrado con una serie de figuras
femeninas excelentes, como el mismo rey descubre: «E encara que yo haja
lest de moltes virtuoses senyores qui en lo mén sén stades» (Martorell,
20006, 1123). Las razones del amor de Escariano por Maragdina componen
un prolijo elogio de mujeres de la Antigiedad, que procede del libro IV
del Sommni (1399) de Bernat Metge, que a su vez se habia servido para com-
ponerlo de Petrarca y de Valerio Maximo. El erudito parlamento incluye
diosas, reinas orientales y mujeres grecolatinas: Uricia, Semiramis, Tama-
rits, Sinobia, Pantasilea, Isipitracea, Porcia, Julia, Artemisa o Melia (Mar-
torell, 2005, 1123-1124).

Seleccionadas, entonces, las cuatro figuras principales, generamos
en un documento de Python, una tabla o dataframe con cada uno de los
personajes. En este caso, creamos un codigo, mediante la utilizacion de
expresiones regulares, técnicas de conteo y procesos de filtrado, que de-
tectase el nombre con variantes, y que ademas recogiese los siguientes
campos: capitulo donde aparece la mencién, el contexto textual y la lista
de personajes relacionados —cuando sea posible mediante la proximidad o
la enunciacién directa—, tanto femeninos como masculinos.

El procesado de datos y la visualizacion se elaboré con Python 3.11,
empleando bibliotecas como pandas para la creacién de tablas, 7e para las
expresiones regulares, collections y spacy para la manipulacion textual y el
conteo, y la librerfa de visualizacion 1ega-Altair para la elaboracion de las
visualizaciones con los resultados obtenidos.



Soledad Castafio Santos

3. Resultados del analisis del corpus

La obtencién de resultados se subordiné al planteamiento de pregun-
tas previas, y a la elecciéon del mejor modo de visualizar e interpretar la
informacion. Todas las cuestiones siempre parten del presupuesto de que
el autor es quien decide la presencia de los personajes, la accion narrativa
o la interrelacion entre ellos. Cuando el lector lee la obra, advierte que las
mujeres aparecen, sin sorpresas y de acuerdo con lo que esperamos en un
texto medieval, mayoritariamente ligadas a un hombre: su padre, su ma-
rido o su pretendiente. En efecto, son frecuentes los apelativos de perso-
najes femeninos subordinados, por relaciéon familiar, a personajes mascu-
linos: «filla de I'Emperador» para Carmesina, «filla del rey de Sicilia» para
Ricomana. La primera pregunta surgida en este contexto fue: jqué presen-
cia tienen las protagonistas femeninas a lo largo de la obra? Para ello, uti-
lizamos dos variables: las cuatro figuras escogidas y el nimero de capitulos
en los que aparecen citadas.

Cabe prevenir al lector que la variable que tiene en cuenta las men-
ciones de las cuatro figuras femeninas se ha seleccionado por la extension
del texto y la dificultad para demarcar de forma automatica el nimero de
intervenciones de cada una, asi como diferencias en alusiones o menciones
directas en la accioén estando el personaje de forma activa o pasiva. Cono-
cemos el riesgo que entrafan este tipo de elecciones, pero consideramos
conveniente sacrificar la concrecién maxima en beneficio de unos resulta-
dos provisionales que nos posibiliten nuevas investigaciones en el futuro.

3.1. Distribucion de personajes femeninos en la obra por capitulo

Esta primera visualizacion (figura 1) consiste en un grafico de disper-
sion en el que cada una de las figuras femeninas posee un color distinto,
de modo que visualizamos las menciones a lo largo de los 487 episodios.
La separacion por personaje facilita la comparacion entre ellas. La tipolo-
gia de grafico escogida es la de la dispersion que observamos distribuida



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

por puntos la distribucién de menciones del personaje en la progresion de

,
capitulos.
Distribucién de | por p: je y capif
Personaje
Carmesina
Carmesina - SESSUBEEENS ©OOEIEEMEINENS @ O 20 0 - GDeS) EINNED GO Estefania
Plagrdemavida
Viuda reposada
Estefania
o
T
€
H
&
o
Plagrdemavida - * eomw ¢ meDamDcs ¢ @ (e=maEmn @ v 0@
Viuda reposada -

0 20 40 60 80 100 120 1;10 160 180 200 220 240 260 280 300 320 340 360 380 400 420 440 460 480 500
Capitulo

Figura 1. Grafica de dispersion de personajes y capitulos del Tirant. Elaboracion propia.

Esta grafica (figura 1) proporciona datos relevantes para nuestra
pregunta inicial. En primer lugar, Carmesina es el personaje femenino con
mayor presencia en la obra. La distribucién de Carmesina a lo largo de un
gran numero de capitulos contrasta con la presencia del resto de persona-
jes femeninos. Su aparicion se intensifica en el tramo central de la accion
narrativa y en la parte final. Esta distribucion refleja que su personaje es
uno de los papeles que vertebran esos tramos narrativos. Si contrastamos
la informacion con el analisis literario, es l6gico que Carmesina ocupe este
lugar preponderante en la obra. I.a trama amorosa que se desarrolla en la
corte del Emperador se visualiza en el marco central, pero también el rol
de hija del Emperador la hace relevante para la accién politica dentro del
Tirant.

En cambio, Placrdemavida concentra su aparicién de forma reite-
rada en determinados tramos, sobre todo en la parte intermedia de la obra.
La delimitacion de estos momentos coincide con escenas en las que Car-
mesina también esta presente, lo que nos hacen constatar que su presencia
e intervencion depende de la trama amorosa de Tirant y Carmesina. El rol



Soledad Castafio Santos

de Plaerdemavida como mediadora se refleja en esta concentracion de apa-
ricién en diversas secuencias de capitulos.

Por su parte, Estefania constituye un personaje especialmente rele-
vante en la primera parte de la serie de episodios en la corte de Constanti-
nopla, cuando coincide e interviene en la accion amorosa entre Tirant y
Carmesina. Sus intervenciones, paralelas a las de Carmesina, constituyen,
en su relacién con Diafebus, una segunda narrativa amorosa. Es otro de
los personajes femeninos que refuerza la importancia de la acciéon desarro-
llada en el marco de la corte del Emperador. Observamos alguna mencion
o aparicion breve en la zona final de la obra, que responde nuevamente a
un papel subordinado, como doncella de Carmesina.

Finalmente, observamos en la Viuda Reposada un patrén distinto
al del resto de personajes. Su aparicion es mas intermitente y no concentra
un gran numero de menciones en ninguna parte de la accién. Se considera
que ejerce el papel de antagonista y, por tanto, desestabilizadora de la
trama amorosa en la corte.

Si contrastamos la aparicién de los personajes femeninos en con-
junto, advertimos las similitudes entre Carmesina y Estefania al inicio de
los capitulos ambientados en la corte imperial —a partir del capitulo 119—
con las historias amorosas de la narrativa. Plaerdemavida y la Viuda Repo-
sada certifican unas apariciones no tan concentradas, pero que coinciden
con la accién. Incluso podemos observar que hay ciertos capitulos en los
que la princesa y las tres doncellas coinciden en la accién narrativa. A partir
del capitulo 200, Carmesina sigue estando presente, mientras que Estefa-
nfa desaparece tras una pequefia sucesion de capitulos y solamente tendra
apariciones esporadicas hacia el final de la trama narrativa. Respecto a
Plaerdemavida, refuerza su papel como auxiliar la continuidad que se ob-
serva en las partes que comparte con la princesa Carmesina. De igual
modo, la Viuda Reposada comparte también accion en esta parte, pero de
un modo mas dispetso a lo largo de los capitulos®.

5> Los episodios en que interviene como protagonista la Viuda Reposada comienzan en los caps. 215-
218 y continan con mayor intensidad a lo largo de dos series de capitulos: 264-269 y 283-286).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

En la parte final de la obra, hallamos una consistencia en la presen-
cia de Carmesina —presencia directa en la accién, al regresar Tirant a la
corte griega y reencontrarse ambos, pero también menciones o referencias
anteriores a su persona, aunque no esté presente—, mientras que el resto
de las doncellas han desaparecido. Una excepcion seria Plaerdemavida,
que a partir del capitulo 350 comparte la aventura del viaje al norte de
Africa junto con Tirant y el sefior de Agramunt.

La grafica de visualizacion (figura 1) permite inferir datos significa-
tivos sobre la ausencia o presencia de los personajes. La primera parte de
este grafico aparece vacia, porque el narrador todavia no ha mencionado
la corte del Emperador. El autor distribuye y combina a los personajes
analizados de forma complementaria dentro de la narracion. Asi, Carme-
sina se configura como una princesa idealizada, pero con un papel en el
desarrollo de la accion mas que relevante. Esta continuidad en la narracion
nos hace deducir que no resulta un simple objeto de deseo por parte de
Tirant, sino que participa activamente en la trama novelesca. Plaerdema-
vida es otro de los personajes con una evoluciéon que implica un papel
activo y relevante dentro de la ficcién; se configura como una doncella
inteligente y astuta, independiente, pero a la vez auxiliar de Carmesina. En
cambio, Estefania simboliza otro modo de actuar frente a la templanza de
Carmesina, vinculada a su historia con Diafebus. La Viuda Reposada sirve
como contrapunto a la estabilidad narrativa del resto de mujeres actantes.
Su caracter manipulador provoca cambios en la accién narrativa.

En sintesis, el grafico (figura 1) permite analizar la distribucion de
los personajes por capitulo y constatar la predominancia de Carmesina en
el conjunto, aun no estando presente en la accion; Estefania y Plaerdema-
vida poseen una importancia clave en el tramo central de la seccién narra-
tiva desarrollada en la corte imperial; por tltimo, la Viuda Reposada hace
una aparicion alternada en distintos episodios, pero sin ser practicamente
nunca la protagonista de ellos y de ahi que algunos de sus puntos se ob-
serven con menor grado de intensidad. La grafica permite detectar el vacio



Soledad Castafio Santos

narrativo de estos personajes femeninos, asi como la concentracion de tra-
mos en los que son protagonistas, sobre todo en el marco cortesano. Esta
grafica puede ser util para investigar capitulos especificos que contengan
escenas de importancia narrativa protagonizadas por mujeres. Por ejem-
plo, la concentracion de accion de la Viuda Reposada con el capitulo 283,
titulado «Ficcid que féu la reprovada Vinda a Tirant», donde pretende engafar
a Tirant.

3.2. Distribucién de personajes femeninos en la obra por partes narrativas

La segunda visualizacion (figura 2) se elabora mediante un grafico de
barras apiladas en el que cada una de las figuras femeninas posee un color
distinto, de modo que visualizamos el conjunto total de menciones de los
cuatro personajes enmarcados en una variable por partes narrativas. Si-
guiendo la distincién de la novela en cinco grandes secciones o partes que
propone Marti de Riquer, tal como hemos visto, dividimos los capitulos
en cinco partes y calculamos el nimero total de menciones en cada uno
de estos bloques. Lo que tratamos de descubrir con este grafico es donde
se concentra la principal accion narrativa de los personajes femeninos se-
leccionados. El tipo de grafico escogido permite una visualizaciéon con-
junta de las menciones del personaje y observar la disminucién o concen-
tracion de menciones por cada uno de los bloques. La distinciéon por
colores de cada personaje favorece el cotejo de las diferencias en cantidad
de menciones por cada una de ellas. Su utilizacion facilita la interpretacion
de la evolucién de la presencia femenina como conjunto narrativo dentro
de la novela.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Presencia de personajes femeninos por parte narrativa

200 Personaje
B Carmesina
B Estafania
800+ M Plaerdemavida
0 Viuda Reposada
700
E 600
[
E 500
]
ﬂ 400+
§
= 300+
200
100

3, Bizancio

2. Sicilia y Rodas -
4, Africa y victoria
5, Muerte de Tirant

Parte narrativa

Figura 2. Grafica de barras apiladas de personajes femeninos por partes narrativas en el Tirant.
Elaboracién propia.

La vision grafica (figura 2) nos permite contrastar la cantidad de men-
ciones por partes narrativas y nos facilita sintetizar la presencia femenina
global en cada una de las partes. A primera vista, se constata el epicentro
de la accién en la tercera parte, la vinculada a la corte del Emperador de
Constantinopla, como el tramo narrativo principal de estos personajes fe-
meninos, vertebrados por la figura de la princesa Carmesina, que concen-
tra alrededor de 500 menciones en este bloque, de un total que supera las
800 si se consideran las del resto de personajes, es decir, Plaerdemavida,
Estefania y la Viuda Reposada. Los siguientes tramos poseen una dismi-

122



Soledad Castafio Santos

nucion relativa de presencia de estas protagonistas. Es igualmente resefa-
ble la ausencia femenina en los primeros tramos de la novela. Esta primera
parte esta dedicada, como hemos comentado, a la formacién militar de
Tirant, con el protagonismo de un ermitafio, Guillem de Varoic, a quien
se le narran los hechos acaecidos en la corte del rey de Inglaterra en la que
Tirant demuestra su valia como caballero. El ambito femenino aqui apa-
rece asociado a la corte, pero no tiene una presencia narrativa tan rele-
vante. De este modo, pese a la apariciéon de un personaje femenino impor-
tante, la condesa de Varoic, se focaliza al lector en la instrucciéon del
caballero y sus victorias iniciales.

En la siguiente parte, el viaje por el norte de Africa y las victorias
militares, la presencia femenina baja, pero se mantiene equilibrada con las
menciones de Carmesina y las de Plaerdemavida. Pese a que la princesa
posea un papel preponderante durante toda la novela, en este tramo com-
parte casi igual nimero de menciones con Plaerdemavida —150 menciones
frente a 125 respectivamente. Es 16gico que practicamente iguale el na-
mero de menciones, ya que Plaerdemavida esta presente en la accion desa-
rrollada en este bloque, mientras que Carmesina aparece mencionada, so-
bre todo, en las epistolas con las que Tirant se comunica con ella. Sin
embargo, el dltimo bloque vuelve a la historia amorosa de Tirant y Carme-
sina que se interrumpe con la muerte tragica de Tirant, y con el posterior
lamento y fallecimiento de su amada. Al volver al plano narrativo del tercer
bloque, es légico que predominen tnicamente las menciones de Carme-
sina.

En conjunto, el grafico (figura 2) pone de relieve las partes narrati-
vas donde se distribuye el protagonismo femenino y esto también es com-
prensible en relacion con las acciones simbolicas del caballero: la ausencia
significativa féminas en la formacion del caballero, el auge maximo en la
corte, con los episodios en torno al enamoramiento, los vaivenes en sus
relaciones y la separacion de los amantes, una reduccion significativa pos-
terior del numero de menciones y, finalmente, el retorno a la corte, cuando
el desenlace vuelve a ofrecer cifras de la protagonista Carmesina.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Estos dos graficos (figuras 1 y 2) confirman una misma tendencia
hacia la concentracién de presencia y accion narrativa de las protagonistas
femeninas en el tramo narrativo de la corte del Emperador. Las mujeres
protagonistas en Tzrant lo Blanc no solo poseen una funciéon decorativa o
simbolica para desarrollar la trama de la obra literaria. En este caso, hemos
visto que protagonizan momentos clave de la narracion, especialmente en
el ambito cortesano y en la fase de enamoramiento del caballero. La pos-
terior distribucién de menciones en otros bloques se asocia a otros espa-
cios simbolicos: las epistolas amorosas durante la separaciéon de los aman-
tes —lazo de comunicacién y union—y la fase final de la muerte del héroe
con el retorno a la corte imperial. En el plano de la narracion, la aparicion
simultanea de personajes y la concentracién de acciones favorecen la ve-
rosimilitud del relato, la complejidad psicolégica en la caracterizaciéon en
cada una de las doncellas o damas, y dotan de tintes dramaticos las escenas
donde intervienen juntas.

3.3. Evolucion narrativa de los personajes femeninos

La tercera visualizaciéon (figura 3) retoma la informacioén de la pri-
mera grafica (figura 1) sobre los capitulos y el nimero de menciones de la
segunda (figura 2). Nuestro planteamiento inicial consistia en comprobar
si a partir de la grafica podriamos deducir la evolucién dinamica de la ac-
ci6n de cada uno de los personajes femeninos. Se plantea para este propo-
sito la visualizacion a partir de lineas suavizadas mediante la técnica
LOESS (Locally Estimated Scatterplot Smoothing), 1o que posibilita visualizar
la tendencia general de cada personaje con el numero de menciones y fa-
cilita la detecciéon de picos y vaivenes de accién de esos personajes a lo
largo de la obra. Los personajes femeninos estan representados en el eje
lateral del nimero de menciones y con los diferentes colores.



Soledad Castafio Santos

Tendencia narrativa de los personajes femeninos

26 Personaje

Carmesina
Estefania
Plaerdemavida
Viuda Reposada

24

20

Menciones por capitulo
=] N = 3

=

0 20 40 60 80 100 120 140 160 180 200 220 240 260 280 300 320 340 360 3B0 400 420 440 460 480 500
Capitulo

Figura 3. Grafica de la evolucién narrativa de los personajes femeninos en el Tirant.
Elaboracién propia.

Las lineas pertenecientes a Carmesina, Estefania, Plaerdemavida y
Viuda Reposada revelan patrones narrativos distintos y bien marcados.
Carmesina domina el marco narrativo con una evolucidon progresiva de
menciones en gran cantidad de capitulos, mientras que el resto de las don-
cellas se visualizan con mayores irregularidades y picos separados de ac-
cion, por ejemplo, en el caso de la Viuda Reposada.

La linea de Carmesina parte de un alto grado de menciones desde el
inicio, alcanzando varios picos en el tramo narrativo de la corte imperial,
donde se concentra la historia amorosa y la accién politica como hija del
Emperador. Posteriormente, su presencia se mantiene alta en compara-
cion con el resto de personajes y tiende al descenso en el desenlace, 16gi-
camente, con el desencadenante de los hechos tragicos y la resolucion del
conflicto amoroso con la consecucion de las acciones tragicas posteriores.

Por su parte, Placrdemavida simboliza una linea constante, con pi-
cos localizados en escenas donde actiia como auxiliar del héroe o como
doncella de Carmesina. Muestra de ello es el pico que existe en el capitulo



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

350 titulado «Com Plaerdemavida fon informada de la prosperitat de Tirant», que
forma parte de la trama narrativa del viaje al norte de Africa. Sus datos,
que evidencian una cierta regularidad, indican que su presencia narrativa
es clave en determinados puntos de la accién. Su caracter honesto y alegre
aporta momentos relajados en la narraciéon y actia como contrapunto c6-
mico, aunque su papel supera esto y se constituye como una figura auxiliar
clave en la trama amorosa entre Carmesina y Tirant.

En cuanto a la linea de Estefania posee una curvatura con un leve
ascenso en la trama central, momento en el que se narra la relacién con
Diafebus. Posteriormente, observamos un descenso progresivo que se
muestra totalmente acorde con su participacion en la acciéon. Por tltimo,
la Viuda Reposada tiene una tendencia regular que destaca por el pico fi-
nal, que coincide con el arrepentimiento por la traicion a Carmesina y Ti-
rant, lo que provoca su suicidio en el capitulo 416, titulado precisamente
«Com la Vinda Reposada se mata per temor de Tiranty.

Los puntos suavizados en la visualizacién identifican momentos de
concentraciéon femenina, que coinciden con eventos que vertebran la
trama narrativa. Si analizamos los puntos difuminados mas importantes en
esta visualizacion detectamos esas escenas. En el caso de Carmesina, repa-
ramos en dos grandes picos: el primero, localizado en los capitulos medios,
que relacionamos con la tensién y accion amorosa con Tirant en la corte;
y el segundo, casi al final de la obra, cuando se produce la muerte del ca-
ballero y la princesa le dedica una serie de lamentaciones en capitulos con-
secutivos.

Respecto a Plaerdemavida, el pico que se produce en la primera
parte de la apariciéon de estos personajes femeninos. Cercano al primer
ejemplo de pico de Carmesina nos indica que la accién esta relacionada
con la historia amorosa de Tirant y Carmesina, como el episodio de carac-
ter erético incluido en el capitulo 231, titulado «Com Plaerdemavida posa a
Tirant en lo lit de la princessan. La importancia de su presencia en este episodio
coincide con su papel como mediadora entre los amantes.



Soledad Castafio Santos

Sin embargo, el ascenso de la Viuda Reposada responde a una apa-
ricién repentina y provoca un gran cambio en la accién relativo a su falle-
cimiento en el capitulo 416. Por dltimo, el pico de Estefania acompana el
primer tramo de Carmesina de manera similar al caso de Plaerdemavida.
En su caso, observamos una mayor presencia en episodios con su pareja,
Diafebus vy, asi, hallamos varios episodios de ese tenor, como el 158, inti-
tulado «letra tramesa per Stephania a Diafebus», y el 162, que coincide con las
llamadas bodas sordas entre Estefania y Diafebus.

En el plano simbdlico, esta tipologia de graficos permite observar
la evolucion de los personajes en la narrativa mediante los picos o descen-
sos —paulatinos o bruscos. La visualizacién conjunta facilita la recogida de
aquellas escenas en las que estos personajes femeninos tienen un papel
activo.

En suma, la visualizacion (figura 3) proporciona una lectura dina-
mica de la narrativa, en la que estos cambios en las menciones apuntan a
unos cambios a través de la acciéon y modelan la trama narrativa. Estos
resultados confirman la idea de que los personajes femeninos de Martorell
no son simples personajes planos, sino que poseen personalidades com-
plejas, transitan emociones diversas y se convierten en sujetos activos de
la accion.

3.4. Relacién entre personajes femeninos y masculinos: un primer acerca-
miento

La cuarta visualizacion (figura 4) de este analisis nos aproxima a una
primera lectura de las relaciones entre las protagonistas femeninas y las
tiguras masculinas mas importantes de T7rant lo Blanc. Esta grafica nace
con el interés de visualizar cémo se interrelacionan estos personajes entre
si. En el procesado de datos escogimos las figuras del caballero Tirant, el
Emperador, padre de Carmesina, Diafebus, amante de Estefania y primo
de Tirant y el sefior de Agramunt, hombre de confianza de Tirant. La re-
lacion que se establece es una especie de coocurrencia entre los personajes.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

El tipo de visualizacion que hemos escogido es el de las barras facetadas
por personaje femenino en el que comprobamos que frecuencia de coocu-
rrencias tiene cada uno de los personajes masculinos con cada una de ellas.
De esta manera, esperamos interpretar las relaciones personales y simbo-
los a través de un analisis contrastivo.

Relaciones entre protagonistas femeninas y personajes masculinos
c}% £ Diatebus
%,% _§_ Emperador
E Senyor
o Tirant

£ Diatebus
.

2, % Emperador
§ Senyor
o Tirant

Personajes f.

2
o, g Diatebus

U, 8 Emperador

:

]

Tirant

E‘ Diatebus

Zo, e

Emperador

Senyor

Personaj

Tirant

0 200 400 600 BOO
Frecuencia de coocurrencias

Personajes femeninos

I Carmesina | Estefania [ Plaerdemavida [ Viuda Repcsada

Figura 4. Grafica de barras horizontales facetada de personajes femeninos y masculinos en el Tirant.
Elaboracién propia.



Soledad Castafio Santos

Cada grafica (figura 4) representa un personaje femenino —Carme-
sina, Estefania, Placrdemavida y la Viuda Reposada— y divide en segmen-
tos a los personajes masculinos seleccionados de aquellos que coexisten
en las acciones narrativas. De este modo, la interpretaciéon de estos datos
hace referencia tanto a la presencia narrativa como a las funciones que los
personajes femeninos ejercen en relacion con el universo masculino de la
novela.

El primer caso es el de Carmesina y el grafico ilustra una gran vin-
culacion con tres personajes masculinos: Tirant, su enamorado, el Empe-
rador, su padre, y el sefior de Agramunt. Esta alta frecuencia corresponde
al cargado simbolismo que esta depositado en esta figura femenina. Tirant
representa el ambito sentimental o afectivo, su padre el ambito politico y
tamiliar, y el sefior de Agramunt el ambito cortesano con conflictos narra-
tivos. Asi pues, Carmesina no es solo hija o doncella casadera, sino que es
un personaje activo capaz de articular acciones narrativas.

El siguiente grafico (figura 4) es el de Estefania y los resultados
arrojan una coexistencia predecible, si partimos de anteriores visualizacio-
nes. Su presencia en la corte, su parentesco familiar con el Emperador —
su tio— y su funcién como doncella de Carmesina revelan la coexistencia
con los cuatro personajes masculinos. Cabe sefialar que el menor nimero
de coexistencias corresponde precisamente a su amante, Diafebus. Es po-
sible que la proporcién de escenas entre ambos sea menor que el conjunto
de acciones sucedidas en la corte en la que ella esta presente. En el proceso
de la narracion, su figura es simple y cumple una funcién armoénica en
comparacién a la complejidad emocional de Carmesina.

Es el turno de Plaerdemivida y la grafica (figura 4) remarca la rela-
cion con Tirant, que se entiende en el marco de la funcién como media-
dora de sus amores con Carmesina. Asimismo, se especifica una relaciéon
con el sefior de Agramunt, que acaba siendo su marido al final de la novela.
En menor medida, comprobamos que también coexiste con el Emperador
y Diafebus, en el entorno cortesano. La capacidad de intermediar entre el



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

deseo de Tirant y los sentimientos de Carmesina transforman a Plaerde-
mavida en un auténtico agente activo que permite evolucionar la trama
narrativa.

En dltimo lugar, la Viuda Reposada, que ilustra las diferencias con
el resto de las protagonistas femeninas. La relacion mas significativa es la
de Tirant, pero la grafica no puede revelar las fuertes emociones que su
persona despierta en la Viuda Reposada. Su papel alejado de otros hom-
bres de la corte, pese a habitar el mismo espacio, pone de manifiesto la
funcién simbodlica del mal y la subversion en su figura. Sus acciones van
encaminadas a desestabilizar la historia amorosa entre Tirant y Carmesina.
Desde un lugar apartado, en los margenes de la centralidad narrativa, pre-
tende influir en la accién central.

En una interpretaciéon conjunta, los personajes femeninos ejercen
distintas funciones en relacién con estos personajes masculinos. Carme-
sina es la representante afectiva y politica, con un claro papel activo dentro
de la obra literaria. En cambio, Estefania, es retratada como la mujer esta-
ble con una relacién amorosa estable. Plaerdemavida es una suerte de pet-
sonaje bisagra en diferentes registros —lugares, personajes, acciones— y su
principal funcion es la de mediar. Por ultimo, la Viuda Reposada consti-
tuye una mujer rebelde que pretende romper la historia de amor entre Ti-
rant y Carmesina.

Asimismo, la visualizacion (figura 4) nos posibilita la interpretacion
desde las dependencias narrativas. La hipotesis inicial es que, al igual que
en la sociedad de la época, todas las mujeres dependian de figuras mascu-
linas — hijas, amantes, rivales. En este sentido, las mujeres del Tirant esta-
blecen relaciones con los personajes masculinos, pero algunas desarrollan
personalidades activas con la capacidad de toma de decisiones propias.
Una muestra de ello es la figura de Carmesina. Sin embargo, existen otras
que dependen del hombre para definirse o existir: Estefania con Diafebus,
o la Viuda Reposada y su deseo obsesivo de ganarse el amor de Tirant.

Analizado esto al lado de la critica literaria, confirmamos que estas
actitudes son de mujeres que transgreden los moldes impuestos por las



Soledad Castafio Santos

sociedades tradicionales de su época. Sin embargo, contrasta la vision si
interpretamos la perspectiva del narrador. Siguiendo a Lola Badia:

El punt de vista del natrador, tanmateix, és inequivoc: la dona apateix com 'objecte del
desig del novel-lista i de tots els lectors que adoptin irreflexivament la part que ha so-
breviscut dels pressuposits de l'autor sobre la natura i la funcié de la dona. D'acord amb
el que és d'esperar d'un cavaller dels seus temps, que no porta a la practica les inacaba-
bles prohibicions expressades per frares com Eiximenis o sant Vicent ni els refinaments
de la fina amor, podriem dir que Martorell descriu el mén femen{ amb interés libidinés.
No és casual que tot el que fan i diuen les dones del nostre grup de Constantinoble
tingui alguna cosa a veure amb 'amor, amb el sexe o amb les relacions amb els homes

(Badia, 1993-1994, 44-45).

A pesar de que esta concepcion de la mujer sea cierta, el estudio de
las acciones narrativas nos invita a plantear hasta qué punto existe trans-
gresion de los personajes femeninos de la obra de Martorell. En el marco
argumental, Carmesina es una princesa enamorada, pero que valora su de-
seo frente a los mandatos de otros. Plaerdemavida no solo ejerce su rol de
alcahueta, sino que ingenia acciones para potenciar o pausar la accion entre
los otros personajes. De igual modo, la Viuda Reposada se presenta como
una amenaza para la evolucién feliz y natural de la historia amorosa prin-
cipal. Existen, pues, episodios en los que las mujeres se constituyen como
sujetos activos de la accion y los hombres se mueven de acuerdo con esas
decisiones femeninas. En definitiva, esta grafica propone un primer acer-
camiento —susceptible de modificaciones y mejoras—, del que se infieren y
extraen apreciaciones cuantitativas en torno a las relaciones entre protago-
nistas femeninos y masculinos, que ayudan a comprender ideoldgica y na-
rratologicamente hasta qué punto las mujeres se convierten en sujetos ac-
tivos y participan en los avances coherentes de la accion.

4. Conclusiones

Este articulo constituye un primer intento de acercamiento interdis-
ciplinar al Tirant lo Blanc de Joanot Martorell, con el propésito de analizar



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

los personajes femeninos mediante las metodologias computacionales.
Empleamos las herramientas utilizadas en teorias de la lectura distante —
frecuencia de menciones, coocurrencia— para proporcionar al lector nue-
vas formas de investigacion del texto literario, complementado estos datos
cuantitativos con la tradicion filologica.

Gracias a la extraccién, procesamiento y visualizaciéon de datos de
este corpus narrativo, se han revelado patrones, relaciones y estructuras
internas que, pese a haber sido bien estudiadas desde el ambito literario,
aportan una nueva perspectiva gracias a las visualizaciones graficas. Estas
ilustraciones permiten contemplar la frecuencia de aparicién de personajes
o sus vinculos, pero también ofrecen una original vision estructural sobre
la narrativa, identificando puntos de protagonismo individual y episodios
clave que vertebran el ritmo del relato tirantiano.

El analisis se ha construido sobre la base de cuatro visualizaciones
complementarias que ofrecen conclusiones sobre cada figura femenina. La
posibilidad contrastiva de los datos facilita la interpretacion de la impor-
tancia del papel de cada una de esas figuras en la obra literaria. Carmesina
se reafirma como la figura femenina central de la novela. La frecuencia de
aparicion y la presencia sostenida en momentos de accion narrativa la po-
sicionan como uno de los agentes activos principales de la obra. Su inter-
relacion con otros personajes masculinos refuerza su caracterizacién como
objeto de deseo del caballero y como figura activa en el ambito politico.
Sus datos nos senalan su evolucioén narrativa y explican que se convierta
en un personaje de gran complejidad psicolégica y funcional.

Respecto a Estefanfa, su presencia se concentra en determinados
puntos de la trama, desde el momento en que la relacién amorosa con
Diafebus marca su caracterizaciéon de mujer enamorada. Es un personaje
que no presenta conflictos narrativos graves ni relevantes y que simboliza,
al contrario, y pese a la ruptura inicial de tabties morales en su relacién sin
tapujos con el amado, una unién amorosa sin tensiones. Por otro lado,
Plaerdemavida es uno de los personajes con una mayor y mas rica evolu-



Soledad Castafio Santos

cion desde el punto de vista narrativo. Su rol como mediadora de los ena-
morados Tirant y Carmesina, entre los espacios femeninos y masculinos,
la convierten en una suerte de eje clave en la evoluciéon narrativa. En
cuanto a su vinculacién con las otras protagonistas, Plaerdemavida pro-
mueve acciones —encuentros— y proporciona informaciones cruciales.

La Viuda Reposada, en ultimo lugar, representa el agente antago-
nico. La concrecion de las menciones en determinados episodios y su falta
de interrelacion con otros personajes armonizan perfectamente con la fun-
cion desestabilizadora que desempefia en el relato. Su funcién no solo
afecta al plano amoroso, sino también al ambito cortesano. Su dramatico
tinal, suicidandose, confirma su posicion marginal dentro de la obra, pero
al mismo tiempo dota de simbolismo tragico sus anteriores acciones den-
tro de la novela, que podian haber sido consideradas en ocasiones exage-
radas o histriénicas. Todas estas descripciones, en suma, permiten una in-
terpretacion avanzada del papel que desempenan las figuras femeninas en
Tirant lo Blanc, demostrando que la relevancia de estas depende decidida-
mente de la forma en que se insertan en la narracion, pero también de sus
representaciones simbolicas.

Uno de los principales propositos de este acercamiento interdisci-
plinar es demostrar que estas herramientas pueden enriquecer y ampliar
los conocimientos literarios. Las herramientas empleadas nos han permi-
tido trabajar y visualizar datos que traspasan un simple analisis manual. En
el caso del Tirant, el analisis facilita la deteccién de patrones de comporta-
miento —menciones, coaparicion, regularidad o ausencia de personajes. De
este modo, lo cuantitativo se convierte y se valora como un medio impor-
tante para mejorar la comprension del texto literario.

Igualmente, se han empleado estas técnicas para abrir nuevas vias
de investigacion en las determinadas obras literarias, vias a las que podrian
sumarse el analisis estilométrico de los discursos de los personajes feme-
ninos —en determinados episodios donde destaque su aparicion—, el anali-
sis de sentimientos para delimitar el tono de las interacciones entre perso-
najes o comparaciones intertextuales entre obras contemporaneas —como,



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

en este caso, Curial ¢ Giielfa o Amadis de Ganla—, aplicando metodologias
similares a sus personajes femeninos para identificar patrones en coman.

En conclusion, esta investigacion consolida la idea de que las Hu-
manidades Digitales constituyen un marco metodolégico atrayente y va-
lioso, e incluso complementariamente necesario, para el analisis literario,
donde la filologia dialoga con el analisis de datos. El papel de las visuali-
zaciones completa la interpretacion literaria y transforma sus posibilida-
des: capacidad de comparacion y diferentes perspectivas de acercamiento
al texto literario.

Las mujeres del Tirant lo Blanc son construidas y descritas por un
autor masculino, pero transgreden los moldes tradicionales de la época
dentro del marco narrativo. El autor les concede voz, emociones, astucia
y contradicciones morales. Esto produce unas figuras femeninas comple-
jas y humanas, cuya riqueza queda constatada en este horizonte interdisci-
plinar.



Soledad Castafio Santos

Bibliografia citada

Aguilar 1 Montero, Miquel, «Claus interpretatives de la ficcié de la Viuda
en el Tirant lo Blanew, Tirant, 7 (2004), s. p. URL: <https://parna-
seo.uv.es/Tirant/Budleti.7 /Article. Aguilar.Viuda.htm> (cons.
21/06/2025).

Badia, Lola, «Tot per a la dona pero sens la dona. Notes sobre el punt de
vista masculi al Tirant lo Blano», Journal of Hispanic Research, 2 (1993-
1994), pp. 39-60.

Beltran Llavador, Rafael, T7rant lo Blanc, de Joanot Martorell, Madrid, Sintesis,
2000.

—, «El1lit honest 1 'oracié devota de PEmperadriu al T7rant lo Blane: textos
1 imatges d’Anunciacions amb secrets d’alcovar, Tzrant, 25 (2022), pp.
1-100. DOI: <https://doi.org/10.7203/tirant.25.25653> (cons.
21/06/2025).

Beltran Llavador, Rafael, e Izquierdo, Josep, «Bibliografia descriptiva del
Tirant lo Blanc». Parnaseo. Biblioteca Tirant de Textos Cavallerescos, Uni-
versitat de Valencia. URL: <https://parnaseo.uv.es/tirant/biblio-
grafia/bibliografia_descriptiva.htm> (cons. 21/06/2025).

Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, «Bibliografia d’estudis sobre el T
rant lo Blanci la biografia del seu autor, Joanot Martorell», Portal
“loanot Martorell i el Tirant lo Blane”. URL: <https://www.cetrvantes-
virtual.com/portales/joanot martorell i el tirant lo blanc/estu-
dis bibliografia/> (cons. 21/06/2025).

Cervantes Saavedra, Miguel de, Don Quijote de la Mancha, ed. Francisco
Rico, Madrid, Real Academia Espafiola Asociacion de Academias de
la Lengua Espafiola/Alfaguara, 2015.

Jockers, Matthew Lee, Macroanalysis: Digital Methods and Literary History, Ut-
bana, University of Illinois Press, 2013.

Martorell, Joanot (amb Marti Joan de Galba), Tirant lo Blanch. Text original
(Valencia, 1490), ed. Albert G. Hauf, Valencia, Tirant lo Blanch, 2005.



https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.7/Article.Aguilar.Viuda.htm
https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.7/Article.Aguilar.Viuda.htm
https://doi.org/10.7203/tirant.25.25653
https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia_descriptiva.htm
https://parnaseo.uv.es/tirant/bibliografia/bibliografia_descriptiva.htm
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/joanot_martorell_i_el_tirant_lo_blanc/estudis_bibliografia/

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

—, Tirant lo Blane, Alacant, Biblioteca Virtual Joan Llufs Vives, 2006. URL:
<https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark: /59851 /bmc8s4m6>
(cons. 21/06/2025).

Moretti, Franco, Graphs, Maps, Trees: Abstract Models for a Literary History, 1.*
ed., Londres/Nueva York, Verso, 2005.

—, Distant Reading, L.ondres, Verso, 2013.

Riquer, Martin de, Aproximacid al Tirant lo Blanc, Barcelona, Quaderns
Crema, 1990.



https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc8s4m6

PROGETTO
MAMBRINO

s @i

HISTORIAS FINGIDAS

Modalidades del disfraz femenino en la Cronica do
Imperador Beliandro (I). La aventura de Felisaura y el rey
de Inglaterra

Pedro Alvarez-Cifuentes
(Universidad de Oviedo)

Abstract

Se propone una aproximacién a las diferentes instancias o modalidades del disfraz femenino en la Crinica
do Imperador Beliandro (o Ciclo de D. Belindo), uno de los tltimos libros de caballerias escritos en lengua
portuguesa y atribuido por la critica a la condesa da Vidigueira, Leonor Coutinho de Tavora (fallecida
en 1648). En el universo caballeresco, el disfraz femenino es un recurso literario que permite a las mu-
jeres transgredir los limites de los roles tradicionales y explorar nuevas identidades (Trujillo, 2019). En
esta ocasion, analizaremos uno de los relatos intercalados en la Parte I del Beliandro en el que el disfraz
femenino desempefia un papel fundamental, esto es, la aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra (Parte
1, caps. 32-40), tal vez inspirada en el episodio de Félix y Felismena de L. Diana de Jorge de Montema-
yor.

Palabras clave: libros de caballetias, Beliandro, Belindo, disfraz, personajes femeninos.

This paper offers an exploration on the different instances or modalities of female disguise in the Crdnica
do Imperador Beliandro (or Ciclo de D. Belindo), one of the last books of chivalry written in Portuguese,
attributed by critics to the Countess da Vidigueira, Leonor Coutinho de Tavora (d. 1648). In the chivalric
universe, female disguise is a literary device that enables women to transcend traditional gender roles
and explore new identities (Trujillo, 2019). To examine this, this study analyses one of the short stories
interwoven into the First Part of Beliandro, in which female disguise plays a crucial role: the adventure
of Felisaura and the King of England (Part I, chapters 32-40), a narrative possibly inspired by the epi-
sode of Félix and Felismena in Jorge de Montemayot’s La Diana.

Key words: books of chivalry, Beliandro, Belindo, disguise, female characters.

Pedro Alvarez-Cifuentes, «Modalidades del disfraz femenino en la Crinica do Imperador Beliandro (1). La
aventura de Felisaura y el rey de Inglaterray, Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 137-163.

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667 /1672 - ISSN 2284-2667.



https://doi.org/10.13136/2284-2667/1672

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

«It is the lesser blot modesty finds,
women to change their shapes, than men their minds»
(William Shakespeare, The Two Gentlemen of 1erona, V, iv, 107-108).

Leonor Coutinho y la Cronica do Imperador Beliandro

Cuando la portuguesa Leonor Coutinho de Tavora, viuda del 4.°
conde da Vidigueira y antiguo virrey de la India, Francisco da Gama, fa-
llecié en un accidente de la carroza en la que viajaba el 23 de enero de
1648, seguramente dejara inconclusa una singular novela que habia estado
escribiendo durante las ultimas décadas, movida por su aficién a la lectura
de los libros de caballerias. En efecto, el Theatro Heroino de Damiao de
Froes Perim (1740, 11, 281) nos informa de que Leonor Coutinho:

foy tao illustre matrona em discri¢do, e bellas letras, que escreveo o livro de
cavalarias intitulado: D. Belindo. Ainda que ¢ de bom gosto, e discreto artificio,
nao foy impresso; porém corre manuscrito com applauso e usura dos curiosos,
fama nio vulgar dos eruditos’.

Su hijo Vasco Luis da Gama (1612-1676), 5.° conde da Vidigueira y
1.° marqués de Nisa, traté de publicar la novela de su madre en Roma en
torno a 1650, a través de su agente Vicente Nogueira?, pero, con todo, la
Cronica do Imperador Beliandro (también conocida como Ciclo de D. Belindo)
ha permanecido inédita y presenta diferentes versiones o fases de redac-
cion. A pesar de su caracter incompleto y multiforme, el Belandro fue muy
admirado por sus contemporaneos y puede ser estudiado desde variadas
perspectivas. Prueba de su popularidad serfa la considerable transmision
manuscrita que tuvo, con mas de cuarenta copias conservadas hasta nues-
tros dias®.

! Sobre las lectoras de los libros de caballerias, ver Marin Pina (1991) y Alvarez-Cifuentes (2017).

2 Serafim (2011) ha editado la interesante correspondencia entre el 1.° marqués de Nisa y Vicente No-
gueira.

> Acerca de Leonor Coutinho y el Belandro, véanse Vargas Diaz-Toledo (2007: 64-88 y 2012: 107-144),
Alvarez-Cifuentes (2012a, 2016, 2018 y 2020) y Romero (2012a y 2012b). Sobre los libros de caballerfas
portugueses, puede consultarse también la base de datos dirigida por Vargas Diaz-Toledo (2017).

138



Pedro Alvarez-Cifuentes

Las dos primeras partes de la Crdnica do Imperador Beliandro —uno de
los ultimos libros de caballerfas escritos en lengua portuguesa— datan de la
primera mitad del siglo XVII (serfan, aparentemente, las escritas por Leo-
nor Coutinho), mientras que, a juzgar por todos los indicios, las partes 111
y IV son mas tardias y habrian circulado en los primeros afos del siglo
XVIII (Vargas Diaz-Toledo, 2012, 120-124). El relato de las aventuras del
principe D. Belindo de Portugal y sus companeros constituye un ejemplo
de la vertiente mas experimental dentro del género caballeresco, iniciada
por Feliciano de Silva en obras como Lisuarte de Grecia (1514), Amadis de
Grecia (1530) o Florisel de Niguea (1532), en las cuales prima ante todo el
entretenimiento de los lectores (Lucia Megfas, 2001, 29-30). Ademas, la
Crinica do Imperador Beliandro seria uno de los tnicos libros de caballerias
que fueron escritos por una mujer: en el caso de la literatura espafiola solo
estarfa demostrado el caso del Cristaliin de Espasia de Beatriz Bernal (1545),
que ha sido estudiado en detalle por Donatella Gagliardi (2005 y 2010).
Los personajes femeninos que recorren las paginas del Belandro son muy
numerosos y, lejos de desempenar un papel secundario en la narraciéon —
como simples damsels in distress o «damas en apuros»—, suelen convertirse
en agentes activos y catalizadores de los acontecimientos; su riqueza y di-
versidad de representaciones nos permiten analizar la evolucion del papel
de las mujeres en el universo caballeresco®. Isabel Almeida (1998, 362) re-
laciona este cambio de paradigma con «um desejo de evasio do publico
teminino, que alimentou parte do comércio destas narrativas», pero tam-
bién con «um fascinio masculino pela figura da impetuosa e da guerreira,
entdao difundida em varios textos e diferentes géneros literarios», como el
romancero o los poemas épicos italianos.

En la Crinica do Imperador Beliandro encontramos mujeres de fuerte
personalidad como la princesa Leridonia de Francia, arquetipo de la belle
dame sans merci de la tradicion medieval. Presentada como la mujer mas
hermosa del mundo, su belleza se ve acompafiada de un orgullo exagerado.

4 «Princesa o infanta, la dama protagonista estd relacionada directamente con el trono de un reino o de
un imperio, puesto que el desenlace final de sus relaciones sentimentales con el héroe conducira al
matrimonio publico y con suma frecuencia conllevara la herencia de la corona» (Lucia Megias & Sales
Dasi, 2008, 191). Para otros modelos de personajes femeninos, ver, por ejemplo, Haro Cortés (1998),
Ortiz-Hernan Pupareli (2003), Trujillo (2006) y Beltran Llavador (2009).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

A lo largo del relato, el melancolico D. Belindo de Portugal —el protago-
nista de la novela— padece los desaires de Leridonia con una cortesia y una
resignacioén que cautivan de inmediato la atencion y la empatia de los lec-
tores. Como la Minerva del Cristalidn de Esparia, Delfina de Inglaterra en-
carna en el Beliandro el arquetipo de la virgo bellatrix, la doncella-caballero,
cuya mision es proteger a sus compafieras —las princesas Beliandra, Alci-
donia, Floridea, Clarinda, etc.— de la amenaza de gigantes, infieles y otros
enemigos del imperio de Grecia®. A estas figuras femeninas se suma, ade-
mas, la emperatriz Lusbea de Grecia, la esposa del emperador Beliandro,
representacion del ideal de prudencia y ternura materna, en agudo con-
traste con el temperamento feroz de la sultana de Babilonia, hija del viejo
rey de Samarcante, cuyo odio hacia los cristianos la impulsa a urdir una
cruel venganza contra la Casa de Grecia. Las hechiceras Dorcina y Grifo-
nia suponen dos caras de una misma moneda: si la sabia Dorcina ejerce el
papel de benefactora, gufa y hada madrina de los caballeros cristianos, la
malvada Grifonia, su opuesta, recurre a la magia negra e invoca los poderes
infernales con el fin de aniquilar a sus rivales, aunque las fuerzas del bien
siempre acabaran triunfando®.

Modalidades del disfraz femenino
En el ambiente pseudo-medieval de los libros de caballerias, general-

mente hostil para las mujeres, el recurso al disfraz adquiere un valor signi-
ficativo como estrategia para desarrollar —o apuntalar— la agencia y la

5> Marin Pina (1989, 82) apunta un matiz dentro del tépico de la virgo bellatrix, diferenciando la doncella
guerrera (aquella «que por circunstancias diversas viste los habitos de caballero y, encubriendo su propio
sexo, practica accidentalmente la caballerfa») de la amazona (esto es, la «guerrera por naturaleza y edu-
cacion e inicialmente andréfobay). Véase también la versién actualizada del articulo (Matin Pina, 2011,
241-263). En el caso del Beliandro, no encontramos amazonas propiamente dichas —al estilo de la reina
Calafia y las amazonas negras de las Sergas de Esplandidn— y Delfina responde mas bien al tipo de la
doncella guerrera, que también se refleja en el personaje de la atormentada Olinda de Moscovia, a la que
queremos dedicar una segunda parte de este trabajo. Bognolo (2019 y 2023) y Zoppi (2024) analizan la
presencia de las amazonas en la tradicién caballeresca italiana.

6 Sobre estas y otras mujeres del Beliandro, ver Alvarez-Cifuentes (2012b). Almeida (1998, 361-431) y
Monteiro (2023) han estudiado la tipologia de personajes femeninos que aparecen en los libros de ca-
ballerfas portugueses.

140



Pedro Alvarez-Cifuentes

independencia de los personajes femeninos. La ocultaciéon de la identidad,
motivo recurrente en el imaginario caballeresco desde los tiempos del 70-
man artarico, suele operar como desencadenante de la aventura y como
elemento generador de tensiéon dramatica o suspense, al introducir una
situacion de engafio o de simulacion de identidad, que tarde o temprano
sera desbaratada. Del mismo modo, el deseo —o la promesa— de mantener
en secreto el nombre propio puede servir como recurso narrativo para
explorar los temas de la fidelidad o el sufrimiento amoroso y, a veces, para
propiciar equivocos de indole sentimental o sexual, que, con su comicidad,
no solo enriquecen la estructura narrativa, sino que también funcionan
como contrapeso de otros momentos de excesivo dramatismo.

Para el analisis de las distintas modalidades del disfraz en la Crinica
do Imperador Beliandro, resulta muy pertinente la propuesta metodologica
que aplica Stefania Trujillo en su tesis doctoral de 2019, dirigida por Anna
Bognolo y Alberto del Rio Nogueras. Trujillo relaciona la tematica del dis-
traz y del juego de las apariencias con los mecanismos de construccion
ciclica propios de la trama caballeresca, estudiando en particular la obra de
Feliciano de Silva. Asi, el disfraz no serfa un simple recurso episédico, sino
un elemento estructurante de la dinamica narrativa y de la configuracion
identitaria de los personajes: «las nuevas personalidades del caballero [o de
la dama] con las respectivas fases de ocultacion y revelacion corresponden
a fases de apertura o cierre de nuevos segmentos argumentales que hacen
avanzar la narracién» (Trujillo, 2019, 85).

Asi, el disfraz cumple una funcién estructural clave en la ficcion ca-
balleresca, al permitir la multiplicacién de aventuras y personajes, asi como
la introduccién de una dimension escénica o teatral, inscribiendo el juego
de identidades y apariencias en una logica de simulacro que aporta una
mayor variedad a las situaciones narradas. Trujillo (2019, 112-130) ha ras-
treado las raices del recurso al disfraz, desde la literatura clasica greco-
latina (con ejemplos de Euripides, Aristéfanes, Plauto y Terencio) y el in-
dice de motivos folcléricos de Stith-Thompson —vinculandolo, por ejem-
plo, a la categoria K. Deceptions o sus variantes K7800-K71899. Deception by
disguise or illusion y K1837. Disguise of woman in man’s clothes y K1837.6. Disguise
of woman as a soldier— hasta la novela bizantina y la literatura italiana del
Renacimiento.

141



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

De forma esquematica, y simplificando mucho su analisis, las tres
modalidades basicas de disfraz (o simulacion de la identidad) que establece
Trujillo (2019, 99-101) son las siguientes:

I.  Ocultacién de la identidad sin suplantacion: el personaje caba-
lleresco esconde su verdadera identidad sin adoptar una
nueva, recurriendo para ello a elementos como el yelmo, la
mascara o el antifaz.

II.  Invencién de una identidad ficticia: el personaje crea delibera-
damente una nueva personalidad, con nombre, historia y mo-
tivaciones propias, con el fin de alcanzar un objetivo
especifico; esta nueva identidad tiene que resultar verosimil
tanto para otros personajes del relato como para el lector.

III.  Suplantacién de la identidad de otro personaje: en este caso,

el sujeto asume la identidad de un personaje ya existente en la
narrativa, duplicando su figura y generando, con ello, situacio-
nes de ambigiiedad, confusién o equivoco.

El disfraz femenino en el Beliandro

Si bien en la Crinica do Imperador Beliandro son frecuentes los ejemplos
de personajes masculinos que recurren al disfraz —caballeros que adoptan
la identidad de otros caballeros, pastores o musicos, hechiceros que mo-
difican su apariencia mediante la magia o el engafio, etc. —, en esta ocasion
nos centraremos en las distintas formas de disfraz femenino que aparecen
en las dos primeras partes de la novela atribuida a la condesa da Vidigueira.
En la primera modalidad propuesta por Trujillo —esto es, un personaje que
oculta su identidad—, tenemos, por ejemplo, el caso de la pastora Pinaflor,
que en realidad es la hija perdida del rey de Navarra y nieta del duque de
Cartagena pero que vive en el exilio con su abuelo debido a las circunstan-
cias ilegitimas de su nacimiento. Disfrazada de pastora a pesar de ser una
princesa, Pinaflor cautiva el corazén del sultan Aliadux de Babilonia, que
acaba por abjurar del islam y convertirse a la fe cristiana para poder mere-
cer sumano. Otro personaje que tiende a ocultar su identidad, por motivos
perversos, es la hechicera Grifonia, que, entre varias artimafas, se disfraza

142



Pedro Alvarez-Cifuentes

de «iia velha muito fea e mal-asombrada» (Alvarez-Cifuentes, 2025, 108)’
con el objetivo de raptar a las princesas de Grecia y encerrarlas en el en-
cantamiento del Castillo de la Crueldad.

Si los caballeros llevan la visera del yelmo bajada, las damas —espe-
cialmente aquellas que viajan solas o en mision— acostumbran a llevar ve-
los, mascaras o antifaces negros que no solo las protegen del sol y el polvo
del camino, sino que les permiten preservar el anonimato e incluso, en
determinados casos, disimular su sexo. Antifaces suelen llevar las donce-
llas mensajeras del sabio Arideo —descritas como «donzelas estrangeirasy»
o doncellas andantes, que recorren el mundo siguiendo los muchos encar-
gos de su amo™~ y también la princesa Claricia de Mautitania, enamorada
del persa Florimante, con quien asiste de incégnito al Torneo de los Lirios
celebrado en Constantinopla (al ser hija de un rey moro, entendemos que
tiene que disfrazarse para viajar por tierras cristianas). También con mas-
cara de cuero negro y atuendo y sombrero de peregrina aparece Lusbea, la
hija del duque de Bretafia, que viaja acompafiada por su viejo mayordomo
para conocer de primera mano la renombrada belleza de las princesas de
Grecia. El narrador la presenta asi:

U peregrina airosa na pessoa e bizarra no talhe: o vestido de picote pardo, [0]
chapéo da mesma cor cercado de vieiras de ago, camandolas grossas na cinta,
luvas negras bem calgadas [e] Ga mascara de courilho negro entretalhada
descubrindo o mais branco cristal e uns olhos verdes e fermosos, Gia mina de
pérolas na boca que se via (Alvarez-Cifuentes, 2025, 86).

Las mascaras y disfraces también seran frecuentes en la corte impe-
rial, como en la celebraciéon del cumpleafios de la emperatriz Lusbea y en
los festejos del baile y mascarada organizados por las princesas en honor

7 En este trabajo, citamos el texto a partir de nuestra edicién de las Partes 1y 11 de la Crdnica do Imperador
Beliandro (Alvarez-Cifuentes, 2025).

8 Sobre el papel de las doncellas andantes, ver Marin Pina (2007) y (2010): «Como las mujeres viajeras
de la realidad, algunas de estas doncellas andantes cubren su cabeza y rostro con velos, mantos, tocas,
mantellinas o antifaces, de esta forma protegen su cara del polvo y del sol a la par que la ocultan para
no ser conocidas y evitar males mayores, pues huelga decir que las mujeres por los caminos son todo
problemas» (Marin Pina, 2007, 823). Para una versién actualizada de estos trabajos, ver Marin Pina
(2011, 267-305).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

de la visita de Olinda de Moscovia, que se describen con gran lujo de de-
talles:

As princezas [...] tinham ordenada Ga mascara. Eram seis as quadrilhas, de seis
cada tia. A primeira era de Leridonia, de encarnado e prata, mantos de velilho,
mascarilhas francezas e grandes plumagens. A segunda, de Beliandra, de
laranjado e prata. A terceira, de Alcidonia, de azul e ouro. A quarta, Pinaflor,
verde e ouro. A quinta, Floridea, nogueirado e prata. A sexta, Delfina, branco e
ouro [...] Os violoes chamavam as princezas, que safam com maior alvorogo do
que as esperavam, todas tdo bizarras, tao bem-vestidas e airosas, que afirma
Cornélio Faquido que se nao atreve a escrevé-lo em particular porque tudo o que
excede a imaginacao e a que nao chegam os encarecimentos menos o explicam
palavras (Alvarez-Cifuentes, 2025, 362)°.

En relacién con la segunda modalidad establecida por Trujillo —un
personaje que inventa y desarrolla una nueva identidad, con una finalidad
concreta—, en el Belandro destaca la figura de la mujer disfrazada de hom-
bre, un tipo de travestismo, ampliamente documentado en la literatura ca-
balleresca, que confiere al personaje femenino mayor independencia,
libertad de movimientos y hasta mas protagonismo en la trama. Tal como
ha sefialado Carmen Bravo-Villasante (1988), el motivo de la mujer disfra-
zada de hombre esta presente en varias tradiciones europeas, desde los
cuentos populares y las sagas escandinavas hasta el roman courtois, y reapa-
rece en la novella italiana —en autores como Giovanni Boccaccio, Giovanni
Francesco Straparola y Matteo Maria Bandello— hasta desembocar en la
obra de Joan Timoneda, Miguel de Cervantes y Maria de Zayas y en el
teatro de Lope de Vega, Tirso de Molina o William Shakespeare'. Ade-

mas, el travestismo femenino conlleva una dimensién de ambigtiedad y

9 El gusto por la descripcion de la indumentaria de los personajes es comun a otros libros de caballerias
como el Palmeirim de Inglaterra de Morais, como ha estudiado Marin Pina (2013), que defiende que «la
narrativa caballeresca atesora un rico guardarropa de gran utilidad para reconstruir [...] la historia de la
moda medieval y renacentista» (295). Véase también Flores Garcia (2024).

10 «ILos libros de caballetia, con sus doncellas andantes, debieron de contribuir muchisimo a la formacion
de las mujeres vestidas de hombre. {Cudntas veces vemos a las doncellas en peregrinacioén por regiones
remotas en busca de su amante o desleal caballero, y también cudntas las hadas y doncellas guerreras
que combaten para proteger y favorecer al campeén predilectoly (Bravo-Villasante, 1998, 16). Véanse,
ademids, los trabajos de Ashcom (1960) y Gonzalez Martinez (2004).

144



Pedro Alvarez-Cifuentes

transgresiéon moral, ya que la mujer que adoptaba indumentaria y compot-
tamiento masculino —fuese en las novelas o sobre los escenarios— sugetia
en el publico una forma de libertinaje o de desafio de los roles sexuales
normativos.

Un primer ejemplo de travestismo femenino en la Crdnica do Imperador
Beliandro se halla en la figura de Delfina, hermana del rey de Inglaterra,
cuya caracterizacion remite claramente a la tradicion de la virago caballe-
resca, en la linea de Bradamante en el Orlando furioso de Ariosto. A diferen-
cia de otras heroinas que adoptan la identidad masculina por motivos
amorosos 0 como reaccion a una afrenta personal —tal como sucede, por
ejemplo, con Dorotea en el Quijote—, Delfina es educada en el manejo de
las armas junto a su hermano y libera a la familia real inglesa de una em-
boscada tendida por gigantes traicioneros, lo que le vale ser armada caba-
llero por su propio padre. Apadrinada por el sabio Arideo —que es
consciente de su importancia en los acontecimientos futuros y en el des-
tino de la ciudad de Constantinopla—, Delfina abandona Inglaterra para
recorrer el mundo en busca de aventuras y se presenta disfrazada en la
Floresta de las Flores, el palacio de verano del emperador Beliandro,
donde propone el reto del Caballero de Marte (o de los Alamos) a los
principes griegos. Tras la lucha con lanzas, Delfina revela su verdadera
identidad y es recibida con gran jubilo por la emperatriz Lusbea y las prin-
cesas, y también por el joven Rolindo de Alemania, que se siente irresisti-
blemente atraido por la guerrera inglesa después de haber sido derrotado
por ella en el torneo. En este sentido, cabe destacar que la revelacion de la
naturaleza femenina escondida bajo las armas masculinas resulta siempre
un momento un tanto perturbador para los caballeros, que descubren
—muy a su pesar— que han sido vencidos en combate por una mujer, de
la que muchas veces caen rendidamente enamorados:

Ambos deram altos os encontros, com que prenderam as langas nos elmos e,
como puxaram rijo, quebraram as correas e saltaram os elmos da cabega, ficando
cubertas as costas do Cavaleiro dos Alemos dos mais louros e fermosos cabelos
que podiam ser. Baixaram todos abaixo, onde o de Alemanha achou no parecer
daquela senhora a mais apertada prizao para a sua alma. Ficou de modo que foi



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

cautela a dissimulagio para poder encobrir o estado em que se via (Alvarez-
Cifuentes, 2025, 88)"".

Delfina no es el unico ejemplo de mujeres disfrazadas de caballero, que
suelen presentarse bajo un alias o una identidad misteriosa. En la Parte II
del Beliandro nos encontramos la emperatriz Olinda de Moscovia, sobrina
del rey de Francia y prima carnal de la princesa Leridonia. Enamorada de
D. Belindo de Portugal tras haber oido hablar de sus hazafias, Olinda se
disfraza de Caballero de la Libertad para acudir al Torneo de los Fieles de
Cupido. Una vez derrotada en combate por el portugués, Olinda anuncia
su nombre y su rango y recibe la bienvenida de los emperadores de Grecia,
pero la rusa no sera feliz en Constantinopla, al descubrir que D. Belindo
esta enamorado de su prima Leridonia, y, manipulada por el mago Tiferno,
acabard asumiendo la nueva identidad del Caballero de los Diamantes para
vengar su orgullo herido —como vemos, Olinda no solo adopta un disfraz
masculino sino dos diferentes—. A Constantinopla también acude Grace-
linda, la princesa heredera de Niquea y Tartaria, que, instruida en el uso de
las armas desde nifia, ha adoptado el disfraz de Caballero de las Venganzas
(o Caballero de las Margaritas) para enfrentarse a los reyes moros de Hi-
conia y Bulgaria y contribuir a la defensa de Constantinopla ante el asedio
final de los turcos' Las fieles doncellas de Delfina, Olinda y Gracelinda
también acompafian a sus sefioras ataviadas como escuderos e incluso la
anciana duquesa de Mantua se viste de amazona para rescatar a su marido
de la prision en que lo ha encerrado el principe de Tarento'.

Una variante de esta modalidad la constituyen las mujeres que, sin
asumir plenamente el rol de caballero, se disfrazan de paje o de escudero
para poder recorrer el mundo en libertad, sin ser perseguidas o molestadas,

1T El fragmento recuerda la siguiente descripcion de la guerrera Bradamante despojandose de sus armas
en el Orlando furioso (canto XXXII, estrofa 79): «La donna, cominciando a disarmarsi, / s’avea lo scudo
e dipoi ’elmo tratto; / quando una cuffia d’oro, in che celatsi / soleano i capei lunghi e star di piatto, /
uscl con I'elmo; onde caderon sparsi / gitt pet le spalle, e la scoptito a un tratto / e la feron conoscer
pet donzella, / non men che fiera in arme, in viso bellay.

12 En las Partes 111 y IV del Beliandro surgira una nueva doncella disfrazada de caballero: se trata de la
portuguesa Fidelinda, hija adoptiva del sultin de Egipto y hermana perdida de D. Belindo, que esta
destinada, por su valor, su virtud y su belleza, a convertirse en la futura emperatriz de Constantinopla.
13 Sobre la aventura de la duquesa de Mantua, ver Alvarez-Cifuentes (2019).

146



Pedro Alvarez-Cifuentes

como es el caso de Felisaura, la hija del almirante de Inglaterra, cuyo ana-
lisis se abordara en el siguiente apartado. Tenemos también algun caso de
mujeres que adoptan disfraces femeninos —es decir, que se disfrazan de
otras mujeres. Durante su estancia en el Palacio de las Maravillas, las prin-
cesas Leridonia, Pinaflor y Alcidonia emplean mascaras y ropajes —«esta-
vam elas aquele dia vestidas da mesma cor, mas de chamalote com
alamares de ouro a broca, ferregoulos do mesmo com mascarilhas negras
[e] chapéos brancos» (Alvarez-Cifuentes, 2025, 370)— con el propésito de
espiar a los caballeros y jugar con sus sentimientos, bajo las identidades
simbdlicas de la Sefiora Desabrida, la Dama Presumida y la Doncella Ad-
vertida.

En lo que respecta a la tercera modalidad (III) descrita por Trujillo —
aquella en la que un personaje asume la identidad de otro y se hace pasar
por ¢l en determinado momento de la narracién, lo que implica un equi-
voco y/o un desdoblamiento de identidad—, no tenemos tantos casos si
nos cefiimos exclusivamente a los disfraces femeninos del Belandro. A
modo de ejemplo, podemos mencionar a las doncellas de la hechicera Gri-
fonia, que de manera sibilina se hacen pasar por las princesas de Grecia
para atrapar a los caballeros cristianos en el encantamiento de la Torre del
Engafio —una isla encantada en medio del mar habitada por una sierpe
monstruosa—, o al mago Tiferno, un personaje de comportamiento ambi-
guo, que finge ser una mensajera de la sabia Eritrea para manipular los
sentimientos de Olinda de Moscovia y alimentar su desconfianza hacia el
emperador Beliandro y los principes de la Casa de Grecia.

La aventura de Felisaura y el rey de Inglaterra

Como estudio de caso del uso del disfraz femenino en la Crinica do
Imperador Beliandro, nos detendremos en el analisis de la aventura de Feli-
saura y el rey de Inglaterra, que comienza en el capitulo 32 de la Parte I,
cuando el sultan Aliadux de Babilonia se separa de sus amigos Rolindo de
Alemania y Floranteo de Trapisonda, después de haber socorrido al an-
ciano rey de Francia del ataque de unos gigantes. En el claro de un bosque,

147



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Aliadux escucha unos sollozos y se encuentra con un paje que el narrador
describe en estos términos:

Vio com a claridade da lda um, ao parecer, mancebo, que parecia de dezoito
anos, vestido de caminho, mas muito bem-vestido, com um rosto tio mal-
empregado naquele trajo que julgou Aliadux que podera fazer inveja as que na
corte se tinham por mais fermosas (Alvarez-Cifuentes, 2025, 137).

Con esta escena se da inicio a una de las diez historias intercaladas en
las dos primeras partes del BeZandro'*. La historia de Felisaura —tal vez ins-
pirada en el segundo libro de Iz Diana de Jorge de Montemayor (1559)—
se ajusta al Tipo B de «historias contadas» establecido por Sales Dasi
(2001), en las que un personaje secundario, hasta entonces ajeno a la na-
rracion, interrumpe la trama para contar su historia personal: con su relato,
el personaje pretende despertar el interés, la simpatia o la compasion de
los interlocutores, quienes se ven implicados, en mayor o menor grado, en
la resolucion del conflicto expuesto. Para Sales Dasi (2001, 99), este tipo
de historias «no s6lo cumple una funcién informativa, sino que |[...] se
proyecta [...] hacia el futuro», potenciando la complejidad estructural del
texto. Aliadux enseguida se da cuenta de que no se trata de un muchacho
sino de una mujer disfrazada y ella le cuenta que se llama Felisaura y es la
hija tnica del almirante de Inglaterra: «Era meu pai a valia d’el-rei e o
primeiro no governo daquele reino, a que todos buscavam para as pre-
tengoes [e] para os despachos que esperavam. Nao era malquisto, porque
nio era soberbo, e nio era mormurado porque era verdadeiro» (Alvarez-
Cifuentes, 2025, 137).

Criada sin apenas contacto con la corte y sus intrigas, Felisaura acude
con su madre al torneo celebrado en Londres con ocasiéon del nombra-
miento como caballero de la princesa Delfina. En los festejos, el principe
de Inglaterra —luego rey— queda deslumbrado por la belleza y el recato de
la hija del almirante y le regala los trofeos obtenidos en las justas —un acto
que anticipa la desigualdad de poder que marcara la relacién entre am-
bos—. A continuacién, el enamorado trata de volver a verla a cualquier

14 Para un recuento de las historias intercaladas en el Beliandro, ver Alvarez-Cifuentes (2014).

148



Pedro Alvarez-Cifuentes

precio, pero la discreta Felisaura se niega: «Hu, que inocente de seu cui-
dado passava a vida, nio tao livre que me nao lembrasse muitas vezes as
ventagens que o principe fazia a tudo, mas, em considerando a diferenca
que havia dele a mim, trabalhava por fugir a este pensamento» (Alvarez-
Cifuentes, 2025, 137-138). El viejo rey de Inglaterra muere y su hijo as-
ciende al trono, pero delega el gobierno en su madre, la reina viuda, «de
condicao muito aspera, muito apaixonada e muito levada de sua opinido»
(Alvarez-Cifuentes, 2025, 138)'>. Como el biblico Urias, el almirante se ve
obligado a partir a la guerra contra los holandeses, tras recomendar a Fe-
lisaura que mantenga la honra y el honor de su casa:

Filha, a dor com que me aparto de vos, se nio fora devida a que vos quero,
parecera-me presagio de vos nao tornar a ver. Se isto assi acontecer, lembro-vos
que, as molheres como vos, que as ndo fazem estimadas os dotes da fortuna
senao os procedimentos iguais a qualidade, e que nao ha maior fermosura que
nao cuidares que sois fermosa. As obrigacoes de quem sois sao as lembrancas
com que vos ha de amanhecer, e as consideracdes do que vos deveis a vos sdo a
primeira razdo para acertardes no que vos esta melhor, que no que vos
estimardes ¢ o em que o mundo vos ha de avaliar. Seguro vou, no que conheco
de vés, e espero que me nio engane esta confianca (Alvarez-Cifuentes, 2025,

138).

Como era previsible, el joven rey aprovecha la ausencia del almirante
para retomar el contacto con su hija y enviarle cartas por medio de sus
colagos —los hijos de su nodriza— Aunque no es indiferente a sus atenciones,
Felisaura le responde con firmeza: «Com segura confianga partio meu pai
a servir a vossa alteza, crendo que principes cristios nao afrontavam vas-
salos leais. Se se enganou no que esperava de vossa alteza, nao se enganara
do que fiou de mim» (Alvarez-Cifuentes, 2025, 139). Ante la resistencia de
la doncella, el rey cae victima de amor heress, una dolencia para la que los
médicos no encuentran remedio. La reina madre, que ha oido hablar del
talento musical de Felisaura, le ruega que acuda al palacio y cante ante su
hijo para tratar de curarlo. Al verla, el enamorado le reprocha su frialdad:

15 El caracter severo e intransigente de la reina de Inglaterra en el Beiandro —que poco tiene que ver con
la bondad de su hija Delfina— tal vez sea un eco lejano de la vision que se tenfa en Espafia y Portugal

de Isabel Tudor.

149



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Eu morro s6 porque vés quereis, e vou contente porque sei que vos faco nisto
a vontade. Vs perdeis, que para por a vossos pés estimava ta coroa, e ainda
perdeis menos nisto que na adorag¢ao com que eu sabia estimar vossos respeitos!
(Alvarez-Cifuentes, 2025, 140)

Felisaura canta para él, expresandole sus verdaderos sentimientos:
«trabalhei por lhe dizer no que cantei o muito que o amava, que em con-
ceitos alheos tém mais desculpa liberdades prépriasy (Alvarez-Cifuentes,
2025, 140)'°. El rey se recupera de su enfermedad y le pide que se case con
¢l y le ofrece la corona de Inglaterra y ella acepta, aunque su padre, que
entretanto ha muerto en combate contra los holandeses, tenia previsto ca-
sarla con el hijo del duque de Lancaster: «Os reis ndo sdo casamenteiros
mais que de sil A coroa de Inglaterra vos venho oferecer; quando nao
merecer porde-la na cabeca, baste-lhe para triunfo alcancar terde-la a vos-
sos pésly (Alvarez-Cifuentes, 2025, 141).

Felisaura y el rey de Inglaterra se prometen en secreto!” pero él, de
caracter poco constante, parte a recorrer el mundo y, pasados dos afios,
llegan noticias a Londres de sus planes de boda con la infanta Lindoniza
de Portugal, 1a hermana del principe D. Belindo; Lindoniza ya habia sido
presentada en el capitulo 21 y sabemos que, aunque su padre quiere casarla
con el monarca inglés, ella esta enamorada del caballero Rodearte de Na-
varra. Decepcionada y con el corazén roto, Felisaura decide vestirse de
escudero y salir en busca de su enamorado traidor, como explica a Aliadux:

Qual eu fiquei vos nao saberao dizer os maiores encarecimentos! Caf sem fala,
adoeci de pena, estive frenética, desconfiada dos médicos, e nao morri porque
tinha que passar a afronta de me ver viva quando me vejo desprezada. E ainda
me devia durar o frenesi quando me esqueci das obrigacdes que me tinha,
deixando a casa de minha mai, e parti-me no trajo em que me vedes a buscar a
um tirano que me despreza, um rei que me mentio, nao para lhe pedir satisfacao,
mas para ver se, a vista de tais sem rezoes, se pode apressar a morte a me livrar
de tdo grande tormento! (Alvarez-Cifuentes, 2025, 141)

16 En la «Versién Refundida» del Beliandro, transmitida por ejemplo por el ms. 1200 del Arquivo Nacional
da Torre do Tombo, Felisaura entona unas endechas en espafiol, que no aparecen en otros testimonios
de la novela.

17 Sobre el tema del matrimonio secreto en los libros de caballerias, ver Ruiz de Conde (1948).



Pedro Alvarez-Cifuentes

El noble Aliadux se apiada del dolor de Felisaura y le propone acom-
pafiarla a la corte de Constantinopla, donde tanto el rey de Inglaterra como
la infanta Lindoniza estan presos en un extrafio encantamiento. La historia
intercalada se interrumpe en este punto, para narrar otras peripecias —entre
ellas las aventuras en el viaje de Aliadux y su nuevo escudero, que viaja
enmascarado para que nadie pueda reconocerla: «poz Gia mascara negra
com que sempre caminhavay (Alvarez—Cifuentes, 2025, 142)—, y es reto-
mada cast al final de la Parte I. El emperador Beliandro y toda su corte
contemplan el Infierno de Rodearte, que es como se llama el encanta-
miento, una especie de infierno de enamorados:

Este ¢ o Inferno de Rodearte, onde pagara a culpa de suas inconsideradas
entregas, ¢ a princeza Lindoniza pagara a ingratidio com que quer antes
conservar-se livre que satisfazer ao amor do principe de Inglaterra, e ele e
Estanislao defenderao a entrada aos que quizerem libertar aos condenados ao
maior tormento, que nao poderao ser livres senao pelo cavaleiro que no valor e
no amor passe a Rodearte e lhe faga ventagem em ser malsatisfeito e por Ga
dama que passe em fermosura e ingratidao a Lindoniza. E tu, cavaleiro que nao
fores tributario a0 amor, nao cometas a entrada porque teras certa a morte neste

fogo (Alvarez—Cifuentes, 2025, 108).

Felisaura explora la maquina del encantamiento y «como sabia que
tinha nele o principe de Inglaterra, todas as horas que podia passava junto
ao padrao chorando todas as suas desgragas, tdo magoada de ver naquela
pena ao principe como se nao estivera tao ofendida dele, que condigao foi
sempre do amor ter por mais sofriveis as penas proprias que ve-las padecer
em quem amay (Alvarez—Cifuentes, 2025, 152-153). En el capitulo 39, va-
rios principes como Cardiloro de Tebas, Polibio de Macedonia y el gigante
mestizo Californio de Roca Partida intentan romper el hechizo sin éxito.
Es el turno de D. Belindo de Portugal y Felisaura, aun disfrazada de escu-
dero, se cuela detras del caballero para tratar de liberar a su amado. D.
Belindo supera la prueba del valor y el amor no correspondido y la prin-
cesa Leridonia —que sigue tratando con desprecio al portugués— conquista
la prueba de la ingratitud, con lo que todo el artificio queda cubierto por
las llamas:



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Via isto Felisaura e, cuidando o que todos imaginavam, que era que ali se
abrazariam, se meteo pelas lavaredas com tanto animo como se nio fora a
morrer, como ela se persuadia. Entrada na casa, era o fogo tao grande que com
muita pena se podia sofrer, mas ainda assi tomou nos bracos o principe de
Inglaterra, pondo-o salvo no terreiro, custando-lhe grande trabalho porque a
carregavam de grandes golpes, mas tudo vence o amor. As princezas e 0s
emperadores estavam espantados da temeridade daquele escudeiro (Alvarez-
Cifuentes, 2025, 156-157).

Como vemos, el disfraz masculino le sirve a Felisaura para llevar a
cabo una hazafia heroica y salvar a su amado del incendio. El inglés no la
ha reconocido y se siente «embaracado em quem poderia ser o escudeiro
que com tanto valor se arrojara no fogo pelo tirar dele» (Alvarez-Cifuen-
tes, 2025, 157). En el capitulo 40, una vez roto el encantamiento del In-
tierno de Rodearte, se organizan las bodas del rey de Inglaterra y la infanta
Lindoniza, pero Felisaura interrumpe la ceremonia nupcial para revelar su
verdadera identidad y presentar la cédula de matrimonio que el inglés le
habia entregado, amenazando con quitarse la vida si no se restituye su ho-
nor:

Acharam revestido o patriarca de Constantinopla e, querendo comecar as
ceremonias, viram vir rompendo por entre a gente, que era infinita, um escudeiro
que todos conheceram ser o que tinha tirado das lavaredas ao principe de
Inglaterra e, chegando aonde ele estava, disse em voz alta, que pudesse ser
ouvida de todos:

— Nio me traz a este lugar, principe de Inglaterra, nem a esperancga de
remédio nem a confianc¢a do que vos mereco, nem a fé do que me prometestes
nem a rezao do que se me deve, nem a presun¢ao do que eu sou. Traz-me s6 o
vir buscar a morte no desengano de que mentio um rei cristao a Ga molher tao
honrada que fiou na vossa palavra o que vos nao soubestes guardar na lei que
me deveis!

E virando-se para os senhores de Inglaterra, em que ela tinha tdo honrados
parentes, disse:

— Nao me desculpo, senhores, de chegar a este lugar neste trajo, porque tudo
salvo nesta cédula deste rei que af estais cazando, sem lhe lembrar o que deve ao
comprimento dela, sem considerar que nao pode ficar cazado sendo eu viva se
nao ¢é fiado em que saberei eu morrer por lhe grangear o interesse de tao grande
casamento! (Alvarez-Cifuentes, 2025, 161).



Pedro Alvarez-Cifuentes

Con el consentimiento del emperador Beliandro, y ante los dignata-
rios ingleses y la corte de Constantinopla, el rey de Inglaterra reconoce
publicamente su falta, pide perdén a Felisaura y acepta casarse con ella,
diciendo:

Nao tém lugar as desculpas aonde o erro esta tanto a vistal A emenda nao podeis
v6s deixar de aceitar quando vo-la oferece quem a vossa vista vos soube adorar
sempre. Perdoe a senhora Lindoniza, que melhor a sirvo quando a deixo livre
para escolher melhor marido que quando lhe dava um tao cego que se esquecia
de Ga obrigagio tao grande! (Alvarez—Cifuentes, 2025, 1061).

La resolucién del conflicto amoroso no solo repara el agravio sufrido
por Felisaura y reconcilia a los amantes, sino que también permite a la
infanta Lindoniza, liberada del compromiso impuesto por su padre, ca-
sarse a su vez con su amado Rodearte de Navarra. La anagnorisis del
desenlace, por tanto, restablece el orden moral y afectivo y la constancia y
la lealtad amorosa de la heroina se ven finalmente recompensadas.

Como apuntabamos, la aventura de Felisaura podria interpretarse
como una reescritura de ciertos temas presentes en La Diana de Monte-
mayor —uno de los pilares de la literatura renacentista ibérica—, en concreto
la historia de los amores de don Félix y Felismena, con la que comparte
algunas analogias que sugieren una posible relacién intertextual'®. Aparte
de la semejanza de sus nombres', Felisaura y Felismena tienen muchos
rasgos en comun —su belleza y su caricter virtuoso®, su deseo de indepen-
dencia y de justicia en un contexto adverso para las mujeres, el papel de
los criados y parientes en el intercambio de cartas amorosas, el recurso al
atuendo masculino, etc.—, pero Leonor Coutinho no llegd a reelaborar la
continuacién del cuento de Montemayor, en la que Felismena, simulando

18 Cabe destacar que en el capitulo 70 de la «Versién Refundida» del Beliandro (ms. 1200 del Arquivo
Nacional da Torre do Tombo) se citan los famosos versos «Amor loco, jay amor loco! Yo por vos y vos
por otrox, que la princesa Leridonia reconoce porque «os tinha lidos na Diana de Montemayon.

19 Montero (1996, 104) conjetura que «a alusién que ambos nombres [Félix y Felismena] hacen, por via
etimoldgica, a ‘felicidad’, sea augurio y garantia de la feliz resolucién de la historiay.

20 No olvidemos que el universo caballeresco es «um mundo dominado pela beleza, onde os abissais
contrastes entre fealdade e graga vincam uma axiologia assente no principio de que “os sinais de fora
pela maior parte arguem a bondade do animo” como escreveu Jodo de Barros no Panegirico da Infanta D.
Maria» (Almeida, 1998, 364).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

ser el paje Valerio, ejerce de medianera entre don Félix y su nueva enamo-
rada, Celia, quien, en paralelo, se encapricha del hermoso muchacho?..
En la Cronica do Imperador Beliandro, la distrazada Felisaura no se pone
al servicio de su amado desleal, sino del sultan Aliadux de Babilonia, y el
narrador nunca llega a enjuiciar el comportamiento moral del seductor
(que se ha olvidado de ella). Resulta significativo, ademas, que sea un sa-
rraceno —un personaje zfie/ desde el punto de vista religioso— el que se
apiade de la doncella engafiada®. El tema de la justicia amorosa es central
en ambas historias. Felisaura y Felismena pretenden restaurar el equilibrio
y recuperar a sus amados, utilizando el disfraz para salvarlos de un peligro:
Felisaura rescata al rey de Inglaterra del Infierno de Rodearte —un supli-
cio apropiado a sus pecados— y Felismena, amadrinada por la diosa Palas,
defiende a don Félix del ataque de unos caballeros felones —en este caso,
el galan todavia tendra que ser curado de sus heridas con un agua magica
proporcionada por la sabia Felicia. En el episodio de Felismena —«una de
las partes mas valiosas» de una obra tan «variopinta» como La Diana (Mon-
tero, 1994, 865)—, Jorge de Montemayor parece estar imitando la Nove/la
I1, 36 de Matteo Bandello (1554)* —a su vez basada en precedentes italia-
nos como La Calandria del cardenal Bibbiena (1513), que debe mucho a
los Menaechmi de Plauto, y la comedia G/ Ingannati (1531), adaptada en es-
pafiol por Lope de Rueda®. .a Diana servitia de inspiracion para piezas

21 Orduna (1982) ha analizado la configuracion del personaje de Felismena en I Diana de Montemayor.
Para Montero (1996, 108), «el motivo de la mujer vestida de hombre, tan difundido en las letras rena-
centistas, funciona aqui como indicador de que Felismena no se resigna a su suerte, sino que empujada
por la fuerza del amor busca su felicidad enfrentandose a las convenciones sociales». Las mismas con-
sideraciones pueden aplicarse al personaje de Felisaura.

22 Sobre maurofobia y maurofilia en la literatura, ver, por ejemplo, Gatcfa-Valdecasas & Beltran Llava-
dor (1989) y Benito (2015).

23 El titulo de la Novella 11, 36 de Bandello es «Nicuola innamorata di Lattanzio va a servitlo vestita da
paggio e dopo molti casi seco si marita, e cio che ad un suo fratello avvenne». En la jornada II, cuento
9 del Decamerdn encontramos a Ginevra, otra vengadora disfrazada de hombre: «Bernabo da Genova, da
Ambruogiuolo ingannato, perde il suo e comanda che la moglie innocente sia uccisa; ella scampa e in
abito d’'uomo serve il soldano: ritrova lo ‘ngannatore e Bernabo conduce in Alessandria, dove lo ‘ngan-
natore punito, ripreso abito feminile, col marito ricchi si tornano a Genova». Este tipo de historias
también servirfa de inspiracién a Marfa de Zayas para algunas de sus Novelas amorosas y ejemplares (1637).
24 1. linea argumental bésica ya aparece en cuentos populares: «Due sposi o promessi sposi vengono
separati dalle circostanze; dopo lunghe traversie e numerosi patemi, 'uno di loro titrova Paltro, arri-
vando in tempo pet impedire le sue nozze con un/una tivale» (Certeta, 1980, 21).



Pedro Alvarez-Cifuentes

como The Two Gentlemen of V'erona 'y Twelfth Night, or What You Will de Sha-
kespeare, en las que el disfraz femenino y el intercambio de identidades
también juegan un papel fundamental®.

Conclusiones: los motivos del disfraz

Para concluir, cabe preguntarnos: scual es la motivacion que tiene el
recurso del disfraz femenino en la Crdnica do Imperador Beliandro y, en parti-
cular, en la historia intercalada de Felisaura y el rey de Inglaterra? En su
estudio de las novelas de Feliciano de Silva, Trujillo (2019, 197-199) iden-
tifica una variada serie de motivos que persiguen los personajes al escon-
der su identidad: se trata de motivos de tipo romantico, religioso,
estratégico, econémico, patridtico, etc.’. Resulta evidente que el tema li-
terario del disfraz admite enfoques muy diversos. Por ejemplo, al analizar
las comedias de Shakespeare en clave de género, Catherine Belsey (1985,
180) observa que «even when it reaffirms patriarchy, the tradition of fe-
male travestism challenges precisely by unsettling the categories which le-
gitimize 1t».

En la obra de la condesa da Vidigueira, una de las razones principales
para el uso del disfraz es el deseo de venganza, o de justicia. La emperatriz
Olinda de Moscovia adopta la identidad primero de Caballero de la Liber-
tad y luego de Caballero de los Diamantes para vengar su orgullo herido
por los supuestos desplantes de D. Belindo y los principes griegos: «con-
tentissima das armas se levantou Olinda e se comegou a armar, que nao
queria dilatar a vinganca quando se julgava ofendida de si propria» (Alva-
rez-Cifuentes, 2025, 364). Aqui, el disfraz funciona como un medio para
distanciarse emocionalmente y, en ultima instancia, como un instrumento
de violencia simbolica. Lla hechicera Grifonia y sus doncellas maléficas

25 Sobre las posibles fuentes de Shakespeare, ver Duque (1991, 49-80 y 132-147). Hay otras piezas de
Shakespeare aparentemente basadas en historias caballerescas, como As You Like It o The Winter’s Tale
(Duque, 1991).

26 «Fuite ou quéte, 'adoption de I'habit masculin préside a la réunion de ce qui a été disjoint, aux
épreuves, mais aussi a la liberté et aux aventures sentimentales en plein air en rupture avec la condition
de recluse de la femme dans le systeme de lignages agnatiques que s’installe en Europe occidentale a

pattir du douziéme siecle» (Delpech, 1986, 64).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

también recurren al disfraz para tratar de seducir a los caballeros y llevar a
cabo sus planes de destruccion de la cristiandad. Felisaura, por su parte,
utiliza el habito de escudero para reclamar justicia, exigiendo que sean re-
conocidos sus derechos matrimoniales, y confiesa al sultan Aliadux que
prefiere morir antes que vivir deshonrada: «Convosco irei onde me levar-
des, ndo a procurar vingangas, mas a ver se pode acabar de ter fim Ga vida
tio mofinaly (Alvarez-Cifuentes, 2025, 142).

Otro motivo para recurrir al disfraz es el deseo de disimulo o de se-
guridad fuera del entorno protegido de la corte. Las damas del Belandro
emplean antifaces, mascarillas o trajes masculinos durante sus viajes para
pasar desapercibidas y poder recorrer el mundo con mayor libertad, como
hace Felisaura cuando parte en busca del rey de Inglaterra o la mauritana
Claricia, ambas empujadas por la fuerza del amor: «o ver Ga senhora
daquela qualidade naquele traje era muito para espantar, mas nao lho con-
fessavam, [...] porque conheciam que niao ha forca humana que resista as
do amor» (Alvarez-Cifuentes, 2025, 322). Aunque no es exactamente una
virgo bellatrix como Delfina o Gracelinda, Felisaura demuestra su valor al
rescatar a su amado de las llamas del Infierno de Rodearte y, al igual que
la Felismena de Montemayor, nos lleva a replantearnos el estereotipo de
la doncella pasiva y desamparada. El disfraz también se utiliza para expe-
riencias amorosas o intrigas sentimentales y se vincula a las practicas cor-
tesanas de cortejo y galanteo, como en las fiestas y mascaradas de
Constantinopla o en el Palacio de las Maravillas, donde las damas adoptan
identidades falsas para provocar y jugar con los sentimientos de sus ena-
morados. Analizando las posibilidades dramaticas del Primaledn (1512), en
el que el principe Don Duardos se hace pasar por hortelano para acceder
al jardin secreto de su amada Flérida, M.* Carmen Marin Pina (2001, 272-
273) concluye que en los siglos XVI y XVII «el disfraz por amor resulta
una fuerza transgresora de los cédigos sociales y morales, una exterioriza-
cion de la locura amorosa, y plantea |...] el grave conflicto del amor por
la persona y no por la condicién». Como explica el propio D. Belindo
durante la visita al Palacio de las Maravillas, «as mascaras desculpam as
demaziasy» (Alvarez—Cifuentes, 2025, 375).

En definitiva, el disfraz, ya sea masculino o femenino, es un recurso
comun y sumamente productivo en la literatura caballeresca. Para Trujillo

156



Pedro Alvarez-Cifuentes

y otros investigadores, el travestismo de los personajes cumple un propé-
sito ludico y, al mismo tiempo, estructural: en efecto, la contraposicion
entre realidad y apariencia no solo pone en marcha un juego de intriga y
ambigiiedad sexual, sino que también impulsa la accion narrativa de la Crd-
nica do Imperador Beliandro. Ademas, el distraz sirve de excusa para introdu-
cir historias secundarias en la trama principal, como el desatio del
Caballero de Marte, el exilio de Pinaflor entre los pastores o la aventura
de Felisaura y el rey de Inglaterra. Almeida (1998, 414) considera que, en
los libros de caballerias portugueses, el aprovechamiento de las potencia-
lidades del disfraz «é ainda moderado, sem os grandes desdobramentos,
equivocos e espantosos reconhecimentos que deliciariam geragoes de es-
pectadores da comédia [...] ao longo do periodo barrocor. Sin embargo,
esta claro que cada vez que un personaje se disfraza o asume una identidad
tingida —especialmente si es una dama con la cota de malla o las calzas
ajustadas de un caballero— se genera un suspense que atrapa y deleita al

publico.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Bibliografia citada

Almeida, Isabel Adelaide Penha Dinis de Lima e, Livros portugueses de ca-
valarias, do Renascimento ao Maneirismo, tesis doctoral, Lisboa, Univer-
sidade de Lisboa, 1998.

Alvarez-Cifuentes, Pedro, «Belindo o Beliandro? La fijacién del titulo
de la Crdnica do Imperador Beliandrow, Tirant. Butlleti informatin i biblio-
grafic de literatura de cavalleries, 15 (2012a), pp. 33-46. DOI:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.15.2083> (cons. 10/05/2025).

—, «Personagens femininas da Crdnica do Imperador Beliandro: um catalogo
de ilustres mulheres», en Narrativas do Poder Feminino, ed. Maria Jose
Lopes, Ana Paula Pinto, Anténio Melo, Armanda Gongalves, Jodo
Amadeu Silva y Miguel Gongalves, Braga, Aletheia — Universidade
Catolica Portuguesa, 2012b, pp. 307-314.

—, «Grandes y pequefios: microestructuras narrativas en la Crdnica do Im-
perador Beliandron, Archivum. Revista de Filologia, LXIV (2014), pp. 27-
44, URL:
<https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article /view/10309/
10171> (cons. 05/05/2025).

—, «En torno a la autoria de la Crdnica do Imperador Beliandro: 1a hip6tesis
sobre Francisco de Portugaly, Atalanta. Revista de las 1etras Barrocas,
4/1 (2016), pp. 5-28. DOI: <https://doi.org/10.14643/41A>
(cons. 05/05/2025).

—, «Lectoras de Ulixea. La recepcién femenina de los libros de caballe-
rias en Portugaly, Tirant. Butlleti informatin i bibliografic de literatura de
cavalleries, 20 (2017), pp- 11-24. DOI:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.20.11228> (cons. 05/05/2025).

—, «Apuntes para una biografia de la condesa da Vidigueira», en Las iné-
ditas: voces femeninas mis alld del silencio, coord. Yolanda Romano Mar-
tin y Sara Velazquez Garcia, Salamanca, Ediciones Universidad de
Salamanca, 2018, pp. 339-352.



https://doi.org/10.7203/tirant.15.2083
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/10171
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/10309/10171
https://doi.org/10.14643/41A
https://doi.org/10.7203/tirant.20.11228

Pedro Alvarez-Cifuentes

—, «LLa guerra de sucesion de Mantua: suna fuente de inspiracion para la
Cronica do Imperador Beliandro», en Avatares y perspectivas del medieva-
lismo ibérico, ed. Isabella Tomassetti, San Millan de la Cogolla, Cilen-
gua, 2019, vol. II, pp. 1301-1311.

—, La Crinica do Imperador Beliandro: edicion y estudio del ms. ANTT 875,
Oviedo, Setrvicio de Publicaciones de la Universidad de Oviedo,
2020.

— (ed.), Leonor Coutinho de Tavora: Cronica do Imperador Beliandro. Partes I e
II, Madrid, Sial Pigmalién, 2025.

Ariosto, Ludovico, Orlando furioso, ed. Cesare Segre y M.* Nieves Mufliz
Mufiz, Madrid, Catedra, 2002, 2 vols.

Ashcom, Benjamin B., «Concerning “La mujer en habito de hombre” in
the Comedia», Hispanic Review, XXVIII-1 (1960), pp. 43-62.

Beltran Llavador, Rafael, «Cinco mujeres activas en el T7rant lo Blanc: con-
tra el estereotipo de la sumisién amorosa en el libro de caballerfasy,
en Amadis y sus libros: 500 asnos, ed. Aurelio Gonzalez y Axayacatl
Campos Garcia-Rojas, México, El Colegio de México, 2009, pp.
241-276.

Belsey, Catherine, «Disrupting sexual difference: meaning and gender in
the comedies», en Alternative Shakespeare, ed. John Drakakis, Lon-
don, Methuen, 1985, pp. 166-190.

Benito, Ana I., «lLa ubicua presencia del moro: maurofilia y maurofobia
literaria como productos de consumo cristianoy, en Disobedient Prac-
tices: Textual Multiplicity in Medieval and Golden Age Spain, ed. Anne
Roberts y Belén Bistué, Newark, Juan de la Cuesta, 2015, pp. 103-
128.

Bognolo, Anna, «El tema de las amazonas en las continuaciones italianas
de los Palmerines», en Literatura medieval hispdnica. Libros, lecturas y
reescrituras, coord. M.* Jesus Lacarra, San Millan de la Cogolla, Cilen-
gua, 2019, pp. 151-167.

—, «LLas mujeres guerreras en los libros de caballerfas y la tradicion ita-
liana: las amazonas del Esferamundi de Grecian, en «Un libro muy gracioso

Y muy alto en toda la orden de caballeria». Estudios sobre la ficcion caballeresca
del Renacimiiento, ed. M.* Rosario Aguilar Perdomo y Mario Martin

159



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Botero Garcia, Bogota, Universidad Nacional de Colombia, 2023,
pp. 223-246.

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro espasiol (Si-
glos X1/I-X1711), Madrid, Mayo de Oro, 1988.

Cerreta, Florindo (ed.), I.a Commedia degli Ingannati, Firenze, Leo S. Ol-
schki, 1980.

Delpech, Francois, «l.a doncella gnerrera: chansons, contes, rituels», en For-
mas breves del relato, coord. Yves-René Fonquerne y Aurora Egido,
Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 1986.

Duque, Pedro ., Esparia em Shakespeare, Universidad de Deusto, Bilbao,
1991.

Flores Garcia, Andrea, «Indumentaria, tocados, ornamentos, vestimenta
guerrera y magica en la literatura caballeresca», Tzrant. Butlleti infor-
matin i bibliografic de literatura de cavalleries, 27 (2024), pp. 177-187.
DOI: <https://doi.org/10.7203 /tirant.27.30048> (cons.
03/05/2025).

Gagliardi, Donatella, «“Femina composuit”. Ficciones caballerescas de
autoria femenina, del Palmerin de Olivia al Cristalidn de Espaia», Rivista
di Filologia e 1 etterature Lspaniche, 8 (2005), pp. 33-58.

—, Urdiendo ficciones. Beatriz Bernal, antora de caballerias en la Espania del X171,
Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2010.

Garcia-Valdecasas, Amelia; Beltran Llavador, Rafael, «l.a maurofilia
como ideal caballeresco en la literatura del XV y XVI», Epos. Revista
de Filologia, 5 (1989), pp. 115-140.

Gonzalez Martinez, Dolores, «LL.a mujer vestida de hombre. Aproxima-
cién a una revision del topico a la luz de la practica escénicar, en
Memoria de la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociacion Internacional
Siglo de Oro, ed. Francisco Dominguez Matito y M.* Luisa Lobato
Lépez, Madrid, Iberoamericana — Vervuert, 2004, pp. 905-916.

Haro Cortés, Marta, «LL.a mujer en la aventura caballeresca: duefias y don-
cellas en el Amadis de Gaula», en Literatura de caballerias y origenes de
la novela, ed. Rafael Beltran Llavador, Valencia, Universitat de Valén-
cia, 1998, pp. 181-217.

Lucia Megfas, José Manuel, Antologia de los libros de caballerias castellanos,
Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2001.

160


https://doi.org/10.7203/tirant.27.30048

Pedro Alvarez-Cifuentes

Lucfa Megfas, José Manuel & Sales Dasi, Emilio José, Libros de caballerias
castellanos, Madrid, Ediciones del Laberinto, 2008.

Marin Pina, M.* Carmen, «Aproximacion al tema de la vzrgo bellatrix en los
libros de caballerias espafolesy, Criticon, 45 (1989), pp. 81-94.

—, «LL.a mujer y los libros de caballerias. Notas para el estudio de la re-
cepcion del género caballeresco entre el publico femenino», Revista
de Literatura Medjeval, 3 (1991), pp. 129-148.

—, «El Primaledn y la comedia E/ principe jardinero de Santiago Pita», en
Fechos antiguos que los cavalleros en armas pasaron. Estudios sobre la ficcion
caballeresca, ed. Julian Acebron Ruiz, Lleida, Edicions de la Univer-
sitat de Lleida, 2001, pp. 267-284.

—, «LLa doncella andante en los libros de caballerfas espafioles: antece-
dentes y delimitacion del tipox», en Actas del X1 Congreso Internacional
de la Asociacion Hispdnica de Literatura Medjeval, coord. Armando Lo-
pez Castro y M.* Luzdivina Cuesta Torre, Le6n, Universidad de
Leon, vol. 11, 2007, pp. 817-825.

—, «LLa doncella andante en los libros de caballerias espafioles: la libertad
imaginada (ID)», eHumanista. Journal of Iberian Studies, 16 (2010), pp.
221-239. URL: <https://www.chumanista.ucsb.edu/volumes/16>
(cons. 03/05/2025).

—, Pdginas de suerios. Estudios sobre los libros de caballerias castellanos, Zara-
goza, Institucion Fernando el Catdlico / Diputacién de Zaragoza,
2011.

—, «Seda y acero. La indumentaria en el Palmerin de Inglaterra como sigho
cortesanoy, Tirant. Butlleti informatin i bibliografic de literatura de cavalle-
ries, 16 (2013), Pp- 295-324. DOL:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.16.3338> (cons. 03/05/2025).

Monteiro, Pedro, «Donas, casadas e vidvas na literatura cavaleiresca por-
tuguesa: entre o exemplo, os gestos e a emotividade», Afalaya. Révue
d’études — médiévales  romanes, 23 (2023), [en linea]. DOI:
<https://doi.org/10.4000/atalaya.6522> (cons. 28/04/2025).

Montero, Juan, «Maté Montemayor a Celia? La historia de Felismena a
la luz de sus fuentes», en Hommage a Robert Jammes, coord. Francis
Cerdan, Toulouse, Presses Universitaires du Mirail, 1994, vol. 111,

pp. 865-874.

161


https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/16
https://doi.org/10.7203/tirant.16.3338
https://doi.org/10.4000/atalaya.6522

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

— (ed.), Jorge de Montemayor: I.a Diana, Barcelona, Critica, 1996.

Orduna, Lilia E. Ferrario de, «El personaje de Felismena en Los séete libros
de la Diana», en Actas del IV Congreso Internacional de Hispanistas,
coord. Eugenio de Bustos Tovar, Salamanca, Universidad de Sala-
manca, 1982, vol. I, pp. 347-354.

Ortiz-Hernan Pupareli, Elami, «Hacia una tipologia de los personajes fe-
meninos en los libros de caballerias hispanicos (a propdsito de la
Antologia de libros de caballerias castellanos, editada por José Manuel Lu-
cla Megias)», Tirant. Butlleti informatin i bibliografic de literatura de cava-
leries, 0, 2003 [en linea]. URL:
<https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.6 /art.resena.elami.htm>
(cons. 27/04/2025).

Perim, Damiao de Froes, Theatro Heroino. ABCedario historico,e catalogo das
mulberes illustres em armas, letras, accoens heroicas e artes liberais, 1isboa,
Officina de Musica de Theotonio Antunes Lima, 1740, 2 vols.

Romero, Nanci, «Crdnica do Imperador Beliandro de Grécia ou Historia Grega
do Imperador Beliandro: uma revisao dos manuscritosy, en £ Fizerom

Taes Maravilhas... — Historias de Cavaleiros e Cavalarias, coord. Lénia
Marcia Mongelli, Cotia — Sao Paulo, Atelié Editorial, 2012a, pp.
415-428.

—, «Cronica do Imperador Beliandro de Grécia ou Historia Grega do Imperador
Beliandro: uma proposta de estemar, en Estudios de Literatura Medieval.
25 aros de la Asociacion Hispanica de Literatura Medjeval, ed. Antonia
Martinez Pérez y Ana Luisa Baquero Escudero, Murcia, Universi-
dad de Murcia, 2012b, pp. 845-854.

Ruiz de Conde, Justina, E/ amor y el matrimonio secreto en los libros de caballe-
rias, Madrid, Aguilar, 1948.

Sales Dasi, Emilio José, «LLas “historias contadas” en el libro de caballe-
riasy, Revista de Poética Medieval, 7 (2001), pp. 97-110. URL:
<https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/4358> (cons.
28/04/2025).

Serafim, Jodo Carlos Gongalves, Uw didlogo epistolar: D. 1Vicente Nogueira e
o Margués de Nisa (1615-1654), Porto, Afrontamento, 2011.

Trujillo, José Ramén, «Mujer y violencia en los libros de caballeriasy,

Edad  de  Oro, 26 (2006),  pp.  249-313.  URL:

162


https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.6/art.resena.elami.htm
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/4358

Pedro Alvarez-Cifuentes

<https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-
25/67> (cons. 27/04/2025).

Trujillo, Stefania, «Yo soy #, y ti eres yo». Disfrazg, metamorfosis y duplicacion
en los libros de caballerias de Feliciano de Silva, tesis doctoral, Zaragoza,
Prensas Universitarias de Zaragoza, 2019.

Vargas Diaz-Toledo, Aurelio, Estudio y edicion critica del 1 eomundo de Grécia,
de Tristao Gomes de Castro, tesis doctoral, Madrid, Universidad Com-
plutense de Madrid, 2007.

—, Os livros de cavalarias portugueses dos séculos X1'1-X 17111, Parede, Pearl-

books, 2012.

— (dir.), O Universo de Almourol. Base de dados da matéria cavaleiresca portu-
guesa dos séculos XVI-XVI, 2017. URL:
<https://parnaseo.uv.es/UniversoDeAlmourol /> (cons.
28/04/2025).

Zoppi, Federica, «LLa vestimenta de las mujeres guerreras y de las amazo-
nas en los libros de caballerias italianosy», Tirant. Butlleti informatin i
bibliografic de literatura de cavalleries, 27 (2024), pp. 301-323. DOLI:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.27.30091 > (cons. 28/04/2025).

163


https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-25/67
https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2006-25/67
https://parnaseo.uv.es/UniversoDeAlmourol/
https://doi.org/10.7203/tirant.27.30091




PROGETTO
MAMBRINO

s o fpe

HISTORIAS FINGIDAS

Mujeres y aventuras en las novelas de caballerias de
Mambrino Roseo: una comparaciéon con el ciclo espafol
de los Palmerines

Giulia Lucchesi
(Universita di Verona)

Abstract

El articulo propone una comparacion entre las figuras femeninas presentes en los Palmerini de Mambrino
Roseo y las del ciclo espafiol. El anilisis pone de relieve una tension ideolégica entre los propésitos del
docere y del delectare en las obras italianas, en las cuales las mujeres parecen responder a paradigmas mas
renacentistas y menos medievales en comparaciéon con sus contrapartes espafiolas. Esta tendencia mo-
dernizadora, propia de la produccién literaria de Roseo, se explica tanto por la creciente presencia de
lectoras entre el publico de la época, como por la intenciéon pedagdgica del autor.

Palabras clave: mujeres; Mambrino Roseo da Fabriano; palmerines; didactismo; literatura renacentista

This article offers a comparison between the female figures in Mambrino Roseo’s Palmerini and those
of the Spanish cycle. The analysis reveals an ideological tension between the aims of docere and delectare
in the Italian works, where women seem to conform to more modern and less medieval paradigms than
their Spanish counterparts. This modernizing tendency, characteristic of Roseo’s literary production,
can be attributed both to the growing presence of female readers at the time and to the author’s peda-
gogical intent.

Keywords: women; Mambrino Roseo da Fabriano; palmerines; didacticism; Renaissance literature

Giulia Lucchesi, «Mujeres y aventuras en las novelas de caballerfas de Mambrino Roseo: una compara-
ci6n con el ciclo espanol de los Palmerinesy, Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 165-197.

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667 /1688 - ISSN: 2284-2667.

165


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1688

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

En el vasto panorama de la literatura caballeresca italiana del siglo
XVI, Mambrino Roseo da Fabriano' (ca. 1500—1580) desempefia un papel
destacado por la gran cantidad de traducciones del espanol y por las obras
originales que produjo. En constante tension entre el entretenimiento y el
didactismo, las aventuras de sus protagonistas se caracterizan tanto por los
paradigmas medievales tradicionales de la busqueda del honor, de la gloria
y del amor, como por las reflexiones morales y el propésito didactico pro-
pios del Cinguecento italiano.

Lalectura de sus textos manifiesta en varios pasajes esta tension entre
el docere y el delectare, que el autor expresa a través de la caracterizacion de
las aventuras y los personajes, vehiculos de lo que parece ser un preciso
proyecto ético y pedagogico:

I romanzi di Roseo appartengono a pieno titolo al «paradigma di intratteni-
mentoy, espressione che, come si ¢ detto, i critici spagnoli hanno proposto per
la periodizzazione del momento centrale nella produzione dei /bros de caballerias,
tuttavia, ’insistenza sulla missione dei cavalieti cristiani e le facili conversioni dei
pagani fanno pensare al clima della Controriforma (Repertorio Palmerino d’'Oliva,
2025, 72).

El panorama que emerge es complejo y refleja las tensiones culturales
de la época, en la que el imaginario caballeresco medieval se adapta a los
fines didacticos del Renacimiento.

El objetivo del presente trabajo es analizar los tipos de figuras feme-
ninas presentes en las continuaciones del ciclo de los Pa/merines de Mam-
brino Roseo, redactadas entre 1554 y 15602 (Secondo libro di Palmerino di
Oliva, la Quarta parte del libro di Primaleone, 1a Seconda parte del libro di Platir, 1l

! Para una nota biografica completa sobre la figura de Mambrino Roseo da Fabtiano, remito a Bognolo

cual remito para un estudio detallado de los textos: Bognolo, Neri, Bellomi, Zoppi (2025). Se cita como
Repertorio Palmerino d’Oliva (2025).


https://mambrino.mappingchivalry.dlls.univr.it/

Giulia Lucchesti

Flortiry el Libro secondo del valoroso cavallier Flortir)®, poniéndolas en compa-
racion con las figuras femeninas de las novelas del ciclo castellano (Palmzerin

de Olivia, 1511; Primaledn, 1512 y Platir, 1533%).

1. Literatura y didactismo

La literatura caballeresca conoci6 una extraordinaria fortuna en el si-
glo XVI, sobre todo gracias a la introduccion de la imprenta en el mercado
editorial. Las aventuras de los caballeros, los disfraces, las amazonas, el
recurso a la magia, eran todos elementos de gran fuerza en el imaginario
no solo masculino sino también femenino, lo que convirtié a las mujeres
en una parte importante del publico lector>.

Las dedicatorias, los prélogos y los episodios amorosos como, por
ejemplo, los encuentros clandestinos entre caballero y dama, muestran la
conciencia de los autores ante un publico femenino cada vez mas amplio,
el cual se deleitaba con interés y placer en las peripecias de las doncellas,
presentadas a veces como modelos de virtud y castidad, y otras como sim-
bolos de una divertida audacia®. Este fue el caso de Francisco Enciso de
Zarate, quien dedico su Platir a la marquesa de Astorga y a su esposo el
marqués. A la marquesa se dirige directamente el autor cuando anticipa la
aparicion de un personaje que ¢l presenta como sin igual en el panorama
de los Palmerines: 1a doncella guerrera Florinda, reina y, cuando las circuns-
tancias lo requieren, guerrera en viaje para salvar a su esposo.

3 En el presente articulo, por brevedad, se citan respectivamente como Pal. I, Prin. 11/, Plat. 11, Flor.
y Flor. IL.

4 El ciclo de los Palmerines incluye también la novela italiana de Polendo (1566) de Pietro Lauto y las
novelas del ciclo portugués (Palmeirim de Inglaterra 1y I, 1544; Palmeirim de Inglaterra 111 y 117, 1587; Clarisol
de Bretanha, 1602 y la Cronica de Dom Duardos, manuscrito del siglo XVII), y una continuacion italiana al
ciclo portugués, Palmerino di Inghilterra 111, 1559, las cuales no se abordan en el presente articulo.

5> Muchos estudiosos se han ocupado de la difusion de la literatura caballeresca entre las lectoras en la
época moderna, particularmente en el siglo XVI. Remito a Bognolo (1999; 2018), Fragnito (2019), Marin
Pina (1991), Plebani (2019), Tippelskirch (2011), Trujillo Maza (2010).

¢ Como en el caso de las doncellas guerreras. Remito a Beltrdn (2009), Manzanilla Mancilla (2017), Matin
Pina (1989), Trujillo (2007).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

En una oscilaciéon entre el placer y la condena, los intelectuales de la
época se encontraban abiertamente divididos. Diversos pensadores del si-
glo expresaron su preocupacion por el impacto moral que estos textos
podian tener sobre el puablico femenino y los lectores mas ingenuos, des-
aconsejando su lectura. Luis Vives, fray Luis de Le6n, Antonio de Guevara
y el italiano Antonio Possevino (por citar solo algunos) los juzgaban in-
morales y engafiosos, peligrosos para las normas tradicionales’ y escritos
«per gente bassa» (Tippelskirch, 2011, 119). Otros, en cambio, como el
florentino Piero Vettori, consideraban que estas novelas eran un «trastullo
di medicina» (Caravale, 2022, 149), un pasatiempo que, segun el cardenal
inquisidor Michele Ghislieri, equivalia a una lectura ligera, fabulas diverti-
das en las que no «si habbi da credere»®.

Los autores de las novelas de caballerias eran, una vez mas, conscien-
tes de su recepcion, esta vez negativa, por parte de la opinion publica, y
justificaban su labor en los prélogos y las dedicatorias. Como se lee en
Bognolo (1999, 5), tanto el prologo del Amadis como la dedicatoria del
Palmerin expresan claramente la intencién didactica de sus autores, ofre-
ciendo un modelo para las novelas que les seguiran:

1’ Asmadis st presenta quindi come finzione («historia fingida»), ma ricca di eccel-
lenti insegnamenti («enxemplos e doctrinasy) [...]. Nel Palwerin, al posto del pro-
logo, compate invece una dedica a un giovane nobile, che si concentra sull'elogio
dellintenzione esemplare del libro.

Roseo, profundo conocedor tanto del ciclo del Amadis’ como del
Palmerin, no permanece ajeno a las reivindicaciones de sus predecesores y
escribe novelas de caballerfas frecuentemente marcadas por un didactismo

7 Son imprescindibles los estudios de Prosperi (1996) y Sarmati (1996) sobre el tema.

8 Cita tomada de la carta del cardenal Ghislieri al inquisidor de Génova, fechada el 27 de junio de 1557,
reproducida por Pastor (1927): «Reverendo padre. Li mando lo esamine di fra Eggidio [...] di proibire
Orlando, Orlandino, cento novelle e simili altri libri pit presto daressemo da ridere ch’altrimente, perché
simili libti non si leggono come cose a qual si habbi da credere, ma come fabule, e come si legono ancor
molti libri de gentili come Luciano, Lucrezio e altri simili».

% En cuanto a las traducciones y continuaciones italianas de Roseo pertenecientes al ciclo de Amadis de
Ganla, remito al correspondiente Repertorio Amadis di Ganla (2013).



Giulia Lucchesti

de fondo. Baste pensar, por ejemplo, en el capitulo 15 de la Segunda parte
del libro de Platir, titulado: «Che il donzello Darnandro domando alla saggia
donna Ircana molte cose circa la fede cristiana, e che ella lo instrusse mi-
rabilmente in essa» (Plat. I, f. 491). Dicho capitulo constituye un ejemplo
significativo de los «enxemplos» y «doctrinas» mencionados por Montalvo
(aunque reinterpretados en clave contrarreformista), al estar lleno de refle-
xiones e instrucciones cristianas que la Saggia Donna de Ircania imparte al
joven Darnandro, quien atn desconoce muchos aspectos de su identidad,
incluida su propia noble genealogia, ya que es nieto de Primaleon.

Solo unos pocos capitulos mas adelante (nos encontramos en el ca-
pitulo 20, Plat. 11, f. 68r) hay otro momento de enseflanza y moralidad
caracteristico del estilo de Roseo: el joven Darnandro, ahora armado ca-
ballero, parte en busca de aventuras. Al salir de un bosque, es atacado por
un grupo de bandidos liderados por el malvado y despiadado Spinardo.
En el momento en que se encuentran, se inicia un didlogo' en el cual cada
uno defiende su postura en una especie de a/fercatio: Spinardo sostiene que
la maldad y la violencia son caracteristicas innatas del ser humano y justi-
tica su vida con ejemplos tomados de la historiografia antigua. Darnandro,
que saldra vencedor del enfrentamiento dialéctico animando el arrepenti-
miento sincero del bandido, afirma que la justicia divina alcanza a todo
hombre y con mas razén a quien obré el mal con tanta conviccion.

Sin embargo, esta inclinacién didactica de Mambrino Roseo, ademas
de ser coherente con la ideologia propia de su tiempo, podria tener tam-
bién raices en las vivencias biograficas del propio autor, que mantuvo re-
laciones con la familia Anguillara y pudo ser el preceptor de la joven Cla-
rice dell’Anguillara antes de su matrimonio con Sciarra Colonna en 1561
(como proponen Bognolo, 2010 y Zoppi, 2023) viviendo en Castelnuovo
di Porto durante un largo perfodo hasta su muerte que ocurrié el 6 de julio
de 1577 (ctr. Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 99, nota 55). Este impoz-
tante papel como educador podria haberlo llevado a sentir la necesidad de

10 E] didlogo es, sin duda, el recurso predilecto de Roseo para resolver los conflictos entre sus personajes,
tal como sefiala asimismo Bognolo en el Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 90.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

proporcionar a su discipula (y a toda la corte) modelos validos de compoz-
tamiento, tanto masculinos como femeninos, acordes con las normas so-
ciales y morales de la corte quinientista, siguiendo también el modelo pro-

puesto por I/ Cortegiano de Castiglione (Zoppi, 2019).

2. Los modelos femeninos en las novelas de Roseo y en los Palme-
rines espanoles

Un analisis de los personajes femeninos italianos resulta, por tanto,
particularmente interesante en el marco de la intencién didactica de Roseo:

ILa atencion que Roseo dedica a las figuras femeninas en los libros del ciclo de
Palmerin podria respaldar esta hipotesis de Bognolo: las continuaciones originales
del escritor, publicadas entre 1554 y 1560, podrian haberse escrito no solo para
acomodar los gustos de un genérico publico femenino, sino también conside-
rando como destinataria a una futura lectora en concreto (Zoppi, 2020, 248).

De hecho, si por un lado el autor italiano retoma con habilidad los
arquetipos medievales de personajes femeninos propios del ciclo espa-
fiol'!, por otro los reelabora dotindolos de significados y valores cortesa-
nos (Zoppi, 2023, en linea), o incluso introduce nuevas figuras femeninas
(como en el caso de las amazonas, presentes en el ciclo amadisiano pero
no en el de los Palmerines).

Al comparar las tipologias femeninas entre los textos italianos y los
espafioles del ciclo de los Palmerines, esta reelaboracion cortesana por parte
de Roseo se hace atn mas evidente. Los textos italianos se estructuran en
torno a las aventuras y los personajes tradicionales: como ha sefialado
Haro Cortés (1998, 181), es a menudo la mujer quien origina el motivo de
la aventura del caballero, lo sublima como amante y héroe y le otorga su

11 Respecto a las tipologias femeninas que pueblan las novelas de caballerfas, remito a Haro Cortés
(1998), Bognolo (2011; 2024), Lucfa Megfas y Sales Das{ (2021), Luna Mariscal (2012).



Giulia Lucchesti

identidad. Estas mujeres responden a los canones medievales de perfec-
cion fisica y moral, y suelen ser doncellas sometidas a la voluntad paterna
y a su estatus de princesas, lo cual las vincula a deberes regios especificos,
como el de aceptar al esposo elegido por su padre.

Sin embargo, cuando surge un amor espontaneo por un caballero, se
crea un conflicto entre el deber y la pasion, sefilalado por Lucia Megias y
Sales Dasf (2021, 17), que lleva a estas mujeres, en ocasiones, a desafiar la
voluntad paterna (tal es el caso de Griana y Agriola en el Palmerin, de Flé-
rida en el Primaledn, y finalmente de Florinda en el Platir). En Roseo las
jovenes mujeres siguen sus pasiones mas a menudo: si obran justamente,
actuando a favor del protagonista o correspondiendo al amor de un caba-
llero, son recompensadas con una vida feliz; si, por el contrario, sus im-
pulsos estan guiados por la maldad, como en el caso de las mujeres seduc-
toras, son castigadas por haber violado la santidad del matrimonio. El
propio matrimonio es presentado por Roseo como un medio para que las
mujeres salgan del poder paterno y alcancen una mayor libertad en el
mundo exterior:

Roseo mantiene infatti un’idea positiva della liberta in amore, pur esortando con
bonarieta al matrimonio cristiano tridentino. Si puo dire, anzi, che nei suoi ro-
manzi il matrimonio ¢ interpretato come puntello alla liberta femminile da parte
di donzelle accorte e facete, coscienti del loro potere sugli uomini e capaci di
importre le loro regole ai cavalieri adoranti con umorismo e leggiadria, in un gioco
grazioso e ironico che interpreta gli invecchiati codici dell’amor cortese (Reperto-
rio Palmerino di Oliva, 2025, 91).

La intencién de Roseo parece ser la de mostrar a sus lectoras que la
virtud y el atrevimiento femenino, cuando se ejercen dentro del respeto a
las leyes divinas y humanas, pueden coexistir armoénicamente'?. Un ejem-
plo de ello lo ofrecen las sabias reinas que asumen la regencia en ausencia

12 «Los Palmerines italianos, en conclusion, reflejan un mundo cortesano que se estd apartando de forma
evidente de la tradicién medieval, también respecto al papel de las mujeres, que pueden moverse y ex-
presarse en el ambito de la corte con mas libertad» (Zoppi, 2020, 247).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

de sus esposos, comprometidos en largas campafias bélicas, y defienden el
trono frente a rebeliones e intentos de usurpacion.

Si en los Palmerines las reinas son en su mayoria figuras pasivas, cuya
actuacion se limita al ambito amoroso organizando enlaces y matrimonios,
en Roseo estas mujeres, en ocasiones, se ven obligadas a intervenir activa-
mente en contextos tragicos de guerra. En el Flortir, cuando sus respecti-
vos maridos (Vernao y Primaleone) patten a la guerra, Basilia y Gridonia®?,
ya ancianas en el momento en que se desarrolla la continuacion italiana,
asumen con decision la regencia del reino y defienden el trono frente a los
enemigos de la corona, actuando con prudencia y diplomacia. En el capi-
tulo 111, Gridonia, con su agudeza, contempla la situaciéon que la rodea
tras haber frustrado el malvado plan de los nietos de Ordino, apoyados
por el sultan, y comprende que el reino de Grecia, demasiado vasto y de-
bilitado por guerras constantes, esta proximo a su fin: «[.imperatrice, che
era prudentissima, quando penso meglio a questo caso, comprese, che lo
stato di Grecia cominciava a peggiorare, ed entro in gran pensiero di quel,
che dovesse dopo la morte del marito accadere» (Flor, f. 360v).

Gridonia es un personaje interesante incluso cuando aparece como
joven doncella en el Primaleon espafiol. Alli desempenia el rol de doncella
vengadora, deseosa de castigar la muerte de su padre a manos del hombre
del que, sin conocer su identidad, terminara enamorandose. Las doncellas
vengadoras son, de hecho, mujeres activas que expresan sus pasiones y
ordenan la ejecucion de los caballeros enemigos; se trata de uno de esos
personajes que Roseo reelabora manteniendo su caracter de mujer fuerte.

13 En realidad, Gridonia se enfrenta a mds de un intento de usurpacién del trono. De manera comple-
tamente paralela a lo que ocurre en el Platir, cuando se le hace creer (por obra de Nardan) que su amado
esposo ha muerto, sumiéndola en la desesperacion, también en el Flortir los enemigos del reino (con un
plan elaborado que incluye falsos testimonios y sueflos premonitotios) juraran haber encontrado el ca-
daver de Primale6n. En un primer momento, la mujer se confia a una dama de confianza, quien intenta
evitar que su sefiora caiga en el engafio, hasta que nuevas falsas pruebas del tragico suceso la convencen:
«Il dolore che senti 'imperatrice fu tale, che le ruppe il sonno, e fattasi chiamare Flavia sua segretatia, le
narro con molte lagrime il sogno: la donzella, che era bene accorta, si ingegno a torle d’animo quel
sospetto, che essa traeva dal sogno, ma non vi giovava punto» (For., f. 17r). En ambos casos, el regreso
del esposo a la corte restablece el orden. El personaje de Flavia encaja en el paradigma de las damas de
compaiifa, como Brionela en el Palmerin de Oliva, inteligentes y astutas.



Giulia Lucchesti

La giganta Alfea, por ejemplo, en el capitulo 9 de la Quarta parte del libro di
Primaleone jura vengarse de Gilandro, quien habia liberado con anterioridad
a unos hombres que estaban bajo su custodia. Sin embargo, impresionada
por la nobleza de Gilandro y Darineo, el protagonista, en el combate re-
nuncia cristianamente a su venganza y acepta el bautismo.

Roseo no es solo un hombre de corte; es también un catdlico que
desea transmitir un mensaje religioso en un momento crucial de guerras y
violencias. Muchos de los conflictos entre paganos y cristianos, como es
el caso de la giganta Alfea, culminan con el tépico del reconocimiento, por
parte de los primeros, de la superioridad moral de la fe catdlica, que suelen
abrazar de manera pacifica y sin oposicién alguna. Como indica Bognolo:

I modelli attivi, Roseo li incontra nella missione gesuita, in sintonia con I’atmo-
sfera di crociata che si respirava negli anni Sessanta a Roma, in pieno allarme
contro 1 turchi, con il disastro di Gerba (1560), la resistenza di Malta (1565) e la
partecipazione degli ordini cavallereschi e religiosi fino alla mobilitazione per
Cipro e alla battaglia di Lepanto nel 1570-1571. Roseo ¢ vicino a questo oriz-
zonte ideologico del soldato cristiano e nei suoi scritti si trovano esortazioni
esplicite all’'impegno, in senso politico e morale (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025,
90).

Si por un lado los caballeros combaten para defender la cristiandad,
por otro las mujeres constituyen el vehiculo mas adecuado para la trans-
mision de ensefanzas cristianas de amor, castidad y piedad. Tal es el caso
de las mujeres injustamente acusadas de adulterio o que sufren la violencia
de hombres cuyos sentimientos no corresponden.

En el Flortir, Argenta, esposa del emperador romano Claudio, es acu-
sada de traiciéon por un noble de la corte a quien ella habia rechazado an-
teriormente. El marido, en ausencia de pruebas que confirmen la buena fe
de su esposa, la condena a muerte. Argenta, mostrando un caracter activo,
se disfraza de hombre y huye acompafiada de un mago que la protegera
hasta la llegada de Flortir, quien, mediante un duelo, demostrara la rectitud
de la conducta de la emperatriz. Argenta, por tanto, ni cede ante las ame-
nazas del noble romano ni transgrede la sacralidad de su matrimonio con



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

el emperador, incluso a costa de su propia vida; ademas, demuestra un
cierto grado de atrevimiento al disfrazarse de paje y abandonar la corte,
convencida de que tanto la justicia divina como la humana estan de su
lado. Si, como sefiala Luna Mariscal (2012, 545), las doncellas injustamente
acusadas lo son por su debilidad fisica y su belleza (lo que las convierte en
victimas de hombres sin escripulos), en el caso de Argenta la mujer no se
somete a su acusadot, sino que actia: se disfraza de hombre y huye en
busca de justicia.

Mas adelante, la joven Lucilla, huérfana de ambos padres, queda bajo
la tutela de su tio Carpresio, quien muy pronto comienza a alejar a todos
sus pretendientes con la intencién de casarse con ella. Lucilla, al igual que
Argenta, acta para preservar su virtud y huye (una vez mas) disfrazada de
hombre para escapar de su tio incestuoso. Cuando el Caballero Moro, su
enamorado, desafia y vence a Carpresio, Lucilla pide cristianamente mise-
ricordia por la vida de su tio, y el caballero decide perdonarlo.

Las mujeres seductoras constituyen, en cambio, exezzpla a contrariis del
comportamiento femenino, dado que transgreden los limites morales im-
puestos por la religion quebrantando asi la sacralidad del matrimonio. Los
textos espafoles estan poblados de estos personajes: las parejas paganas
de Alchidiana y Ardemia, y de Aurecinda y Licandra; la descarada Valerica
en el Palmerin de Olivay la maga Argonida en el Primaledn; asi como Parvia y
Triola en el Platir. Todas estas figuras, de una u otra forma, son castigadas
gracias a la accion de los caballeros defensores de la moral. Veamos a con-
tinuacién alguno de estos ejemplos.

La pagana Ardemia (cap. 78) confiesa su amor a Palmerin pero muere
de dolor cuando su prima celosa, Alchidiana, la expulsa de la corte del
sultan. Alchidiana es acusada del asesinato de su prima y sera el propio
caballero cristiano quien combata en su favor. Las vicisitudes de las her-
manas Aurecinda y Licandra, nuevamente condicionadas por la naturaleza
pagana de sus protagonistas, se desarrollan en paralelo a las anteriores.
Aurecinda seduce descaradamente a Trineo, mientras que Licandra, al fra-
casar en su intento de seducir a Palmerin, denuncia a su hermana por celos



Giulia Lucchesti

ante su hermano, el sultan de Persia. Este acabara perdonando a Aurecinda
y Licandra se suicidara por el dolor (cap. 144). Valerica, una joven doncella
inglesa, abandona a su prometido, el caballero Varvan, en el capitulo 65
para yacer con otro caballero. Segun las convenciones narrativas consoli-
dadas de la época, Palmerin la encuentra, la devuelve a su amado y los hace
casar. En el Primaledn (caps. 152 y 153) aparece la maga Argonida, quien
en la isla de Ircan seduce a don Duardos mediante la magia y tiene con €l
un hijo, Pompides. Una vez recuperada la razoén, el caballero abandona la
isla.

Estas peripecias se inscriben dentro de la tradiciéon de las mujeres
seductoras'. Es, sin embargo, uno de los personajes femeninos del Platir
quien representa un ejemplo aun mas significativo para Roseo dentro de
este paradigma. En efecto, el personaje de la seductora Triola aparece tam-
bién en el ciclo italiano. Mientras que en el texto espafnol Triola no es solo
la enamorada correspondida de Vernao, sino también su acompanante en
las aventuras caballerescas y amiga y confidente de Florinda (cap. 10), en
Roseo este personaje adquiere rasgos mas negativos, y el autor la condena
desarrollando sus peripecias amorosas conforme a la moral catdlica de su
tiempo.

De hecho, como también indica Zoppi (2023), en el Flortir, Triola
presenta algunos rasgos de la reina ateniense Fedra cuando intenta seducir
a Gaudencio, el hijo de su amado Vernao'. Este episodio de adultetio es
severamente castigado por Roseo: Triola es rechazada por Gaudencio,
pero Vernao, al verlos conversar, acusa a su hijo desconfiando de su pala-
bra. Triola, al presenciar el duelo entre padre e hijo, se suicida por temor
a posibles represalias por parte del esposo y Vernao finalmente perdona a
su hijo. Triola, adtltera y mentirosa, peca porque es humana y su atrevi-
miento la conduce a un error que debe ser castigado.

14 Con respecto a la tradicion castellana de las mujeres seductoras, remito a Aguilar Perdomo (2004).
15 Hijo que el caballero ha tenido con la maga Parvia, otra seductora del Platir, quien habia adoptado la
apariencia de Triola para yacer con el caballero



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Este amor, potente e inolvidable, que en el mundo clasico se abordaba a partir
del conflicto interior de la mujer protagonista, Fedra, dividida entre su rol de
madre y esposa, por una parte, y la fuerza del instinto amoroso por la otra, queda
aqui brevemente representado solo a través de sus consecuencias, segun una
perspectiva pragmatica. Lo tragico no procede de las supuestas vacilaciones de
Fedra/Triola, como ocutre en las interpretaciones clasicas del mito, sino, mas
bien, de los efectos concretos causados por esta pasion insensata (Zoppi, 2023,
en linea).

En su estudio, Zoppi vincula ideolégicamente este episodio con la
aventura de la isla del monstruo (Flor., cap. 16), ala que se enfrenta el joven
Flortir: el rey de la isla, Trullo, pierde la razén tras la muerte prematura de
su amada esposa y, cegado por la belleza de su hija, 1a viola. La joven busca
apoyo entre los habitantes de la isla, pero estos la ighoran y acaba suici-
dandose por el dolor. Como un angel de la muerte (este sera el episodio
mas truculento de la novela), del vientre de la doncella emerge un mons-
truo que desgarra las carnes de todos los culpables: del padre, de los guar-
dias y de los islefios complices por su silencio.

El tabu del incesto es castigado con severidad por Roseo mediante la
tigura de un monstruo. Una vez mas, emerge con fuerza el juicio moral
del autor, asi como la representacion de una figura femenina que, aunque
joven, actia con determinacioén en la busqueda de justicia y venganza:

El nacimiento de la bestia monstruosa tiene, en este caso, un origen completa-
mente humano, pues se debe a un incesto entre padre e hija, en contra de la
voluntad de la misma doncella. El tragico y sangriento desarrollo no es solo un
castigo social y divino, sino también la expresion de la propia venganza de la
doncella, victima de la locura amorosa de su padre. La criatura, fruto de esta
union, es vehiculo de esta venganza (Zoppi, 2023, en linea).

Una sugerencia adicional que Roseo toma de los textos espanoles
proviene de las mujeres que emprenden un viaje o que empunan las armas.
Se trata de dos tipologias de personajes femeninos, heredados de la tradi-



Giulia Lucchesti

cion, que Roseo introduce en sus novelas, otorgandoles un espacio de ac-
ci6n considerablemente mas amplio que el que se observa en los Palmeri-
nes castellanos.

Las doncellas viajeras son mujeres que, normalmente por necesidad,
como Zérfira en Palmerin de Oliva, o por amor (Ricarda en el Primalein),
emprenden un viaje por voluntad propia. A diferencia de la tipologia de
las doncellas enamoradas, que permanecen en espera pasiva de su prome-
tido o de su esposo, las doncellas andantes actiian activamente para buscar
a su amado, ya sea para declarar su amor o porque este se encuentra en
peligro de muerte. Conocemos a Zérfira en el capitulo 121 del Palmerin
de Oliva, cuando se dirige a la isla de Malfado en busca de una cura para
la enfermedad que la aflige. Esta buisqueda la llevara a continuar su viaje
hacia el reino de Rumata (cap. 129) en compaiiia del caballero Trineo, an-
teriormente transformado en perro, y de Palmerin.

Ricarda, del Primalein (cap. 214), representa un ulterior hilo conduc-
tor entre los textos espafioles y los italianos de Roseo: hija de Robin, un
rico tallador de madera de Paris y supuesto pariente del rey de Francia, se
enamora de Platir y parte en su bisqueda junto con su padre, disfrazada
de peregrino. Ella misma destaca como una habil ebanista, musica y baila-
rina. En la corte de Lacedemonia se dara cuenta de que jamas podra alcan-
zar su sueflo amoroso, sin embargo, decide permanecer fiel a sus senti-
mientos, poniéndose al servicio de Platir como musica, junto con su padre,
y rechazando toda propuesta matrimonial.

Las vicisitudes de Ricarda son continuadas por Roseo, quien, fiel a
su pensamiento sobre la importancia del rito matrimonial, decide casatla.
En efecto, de manera simétrica a los acontecimientos narrados en el Prs-
maleon, en el Prim. IV (cap. 8), Riccarda, nombre que adopta en el texto
italiano, se enamora de Darineo y tras verlo combatir en un duelo, decide
viajar en su buisqueda junto a su padre. Viaja por las cortes de Alemania,
Hungtria, Grecia y Tracia, hasta llegar a la isla donde vive Sirena, la prome-
tida y enamorada de Darineo. Como en el texto espafiol, Riccarda renuncia
a toda pretension amorosa, pero decide permanecer fiel a sus sentimientos



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

acompanando Darineo en sus peripecias. Retoma su viaje en busca del
amado tras prometer cristianamente a Sirena que nunca lo inducira a la
tentacioén y se encuentra con un caballero, el Caballero de las Armas Do-
radas, quien se enamora de ella. Riccarda lo rechaza, pues su corazén per-
tenece a Darineo, y juntos prosiguen el viaje. Sera el propio Darineo quien
la libere de su promesa y la persuada para que se case con el caballero,
cuyo nombre es Galverio. As{ pues, Roseo ofrece un desenlace feliz a una
doncella que, a lo largo de todas sus peripecias, ha demostrado castidad,
honestidad y también la voluntad de seguir las pasiones amorosas de forma
virtuosa.

Aurora, la joven esposa de Flortir, encarna las virtudes femeninas
tipicas del universo caballeresco y la voluntad de accién, aunque siempre
condicionada por las normas sociales que caracterizan a las mujeres de
Roseo: sintetiza las cualidades de la doncella andante, de la curadora e in-
cluso de la guerrera. De hecho, se convierte en protagonista de algunas
breves aventuras durante el viaje que emprende para salvar a su esposo,
siguiendo el modelo del viaje de Florinda en el Platir. Hija del sultan de
Persia, cuando Flortir y Platir llegan a su corte y son encarcelados, los li-
bera tras enamorarse repentinamente del joven's. Aurora reniega de su fe,
se hace bautizar por amor, y el sultan su padre, al descubrir el matrimonio,
aunque no la conversion de su hija, renuncia a sus amenazas, juzgando la
unién como diplométicamente util y digna de su linaje'”.

En el capitulo 126, Flortir resulta mortalmente envenenado durante
un atentado en la corte, y es Aurora quien, demostrando sorprendentes
habilidades curativas, logra salvar la vida de su esposo por primera vez.
Poco después, el emperador es herido en un segundo atentado, y el ve-

16 Como ella misma afirma con determinacion: «Aurora disse: “Io sono innamorata di un cavallier Cri-
stiano, il quale ¢ il maggior Principe, e piu valoroso, che ci viva, ed ¢ prigione di mio padre in quella
camera, che vedi la di impetto, ora io sono disposta di liberar lui, e i compagni, e andarmene con loro™»,
(Flor., £. 343r).

17 «Vale la pena notare che, nell'orizzonte dell'eterna guerra contro i pagani, Roseo insiste sul desidetio
di pace con il mondo musulmano: il Soldano di Nichea infine si converte e il racconto sfocia in un limbo
di armonia tra grandi feste di battesimo e di matrimonio» (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 72).



Giulia Lucchesti

neno, aiin presente en su organismo, impide la cicatrizacion de las lacera-
ciones. Ningun remedio disponible en Constantinopla puede salvar la vida
del emperador, por lo que Aurora, disfrazada de paje y por iniciativa pro-
pia, dejando en secreto una carta escrita de su pufio y letra, parte hacia
Persia en busca de una raiz con propiedades magicas y curativas'®. Una vez
en Persia encuentra la rafz, pero es descubierta por unos médicos. Tras un
enfrentamiento armado, es hecha prisionera y luego rescatada por Rifeo.
En el combate contra los médicos, Aurora asume también el papel de don-
cella guerrera y no duda en defenderse cuando intentan capturarla:

[...] finché Aurora cosi vestita da fante ando a quei monti, ove si trovavano tali
radici, e cercandone qua, e la fu veduta da alcuni Medici, |...] uno di loro le disse:
«Ditemi di grazia oh giovane, dove avete voi imparato chirugia, e a che vagliono
queste radici?». Aurora si smari alquanto in viso, udendosi interrogare, di che
prese colui gran sospetto, che costui fusse altra persona di quello, che gli abiti
dimostravano. E chiamati due altri Medici, disse loto: «Fia bene, che meniamo
con noi questo giovane, dal quale per aventura potremmo imparare qualche se-
creto, o egli da noi». Aurora a questo parlare rispose, che non voleva andate con
loro, perché non intendeva di insegnare a quelli, i suoi secreti. «Si veniretex, disse
Ialtro, e la prese per un braccio, e I’altro la teneva per la vesta, Aurora, che si
vedeva a questo pericolo, meno co’l coltello, che avea in mano ad uno di loro, e
li taglio la gola, dipoti feri I’altro nel petto, e lo mando steso a terra (Flor., f. 407r).

Tras esta peligrosa aventura, la emperatriz prosigue su viaje y desem-
barca en una isla, donde encuentra a un caballero envenenado en una ca-
verna y lo salva utilizando la raiz curativa, al igual que Palmerin sana a
Zértira de su enfermedad en el Palwerin de Oliva. Luego retoma el viaje
hacia Constantinopla, donde logra salvar la vida de su esposo.

Otra doncella del Flortir que, como Aurora, recurre al disfraz para
viajar discretamente en tierra extranjera es Rosaviva. Al leer sus peripecias,

18 Como comenta Bognolo, «la prova della crescente fragilita dei cavalieri si ha nel momento della lotta
di Flortir con la Donna Selvatica della Caverna di Ghiaccio: indebolito dal combattimento con la “fe-
mina salvatica”, Flortir sara definitivamente sconfitto, mentre in abiti maschili interviene a soccorretlo
Aurora, che andra alla ricerca dell'erba capace di guarire il marito, in una sintesi tra il motivo della guer-
riera Florinda e la storia della palmeriniana Zefira» (Repertorio Palmerino di Oliva, 2025, 65).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

en este caso la similitud con el personaje de Florinda resulta ain mas evi-
dente que en el caso de Aurora. Mientras Aurora es, ante todo, una don-
cella andante disfrazada de paje, Rosaviva es una auténtica doncella gue-
rrera, que parte en busca de su esposo desaparecido, exactamente como
Florinda en el Platir (capitulo 70) cuando se dirige a la caverna de Peliando
para salvar a Platir, mostrando una decidida voluntad de accién. En el ca-
pitulo 137 de la novela, parte vestida con ropas masculinas y bajo el nom-
bre de Rosato, con el fin de investigar el destino de su esposo el Carami-
llano:

Perché Rosaviva moglie di Caramillano, avendo da non so chi inteso, come egli
era morto nella guerra dell’India, si penso di chiarirsene, se questa nuova era
vera: e perché sapeva molto bene, come non I’avrebbe potuta partire in abito di
donna, che non fusse stata conosciuta, si vesti da maschio con una sua fidata
cameriera, ¢ un cavalliero creato di Belforte suo padre, e fornita di gioie, e de
danari, si mise in via (Flor., f. 444x).

Una vez llegada a la corte del sultan, Rosaviva encuentra al Caramil-
lano, disfrazado de mercader de armas, y, para no revelar su verdadera
identidad, se hace pasar por un cliente interesado en la mercancia: «venne
Rosaviva, vestita riccamente da maschio, la quale per non esser per femina
conosciuta, s’era in modo adestrata alla scrima» (Flor., f. 445v). Para pre-
servar su falsa identidad, los dos combaten con el pretexto de probar las
armas. La mujer muestra tal seguridad en si misma que, ante la reticencia
del Caramillano a luchar por temor a herir a su esposa, ella le responde
con desdén, suscitando gran admiracion en el caballero: «Non temer di
questo [...] fammi pure il peggio che mi puoi fare, e guardati da me» (Flor,
t. 446r). En este episodio, tanto Rosaviva como Caramillano demuestran
una gran destreza con la espada, asombrando a todos los presentes:

Ma egli per separarla dagli altri, la tocco grevemente sopra il braccio della spada,
il che essa prese tanto a sdegno non potendo credere, che suo marito ’avesse
cosi duramente percossa, comincio ad incalzarlo, ed egli si ritirava, finché aven-
dola condotta in un giardino, le disse: «Deh Signora, sarete voi tanto cruda, che



Giulia Lucchesti

vogliate uccidere il vostro Caramillano?». Rosaviva a questo parlare lo conobbe,
ma perché i Turchi, che stavano a mirare da luntano, non si avedessero di questo,
non cessava di menar la spada, dicendo tuttavia: «Sia lodato Iddio che mi vi fa
veder qua, di onde io spero con vostro aiuto uscire». «lo terro modo di condurvi
nel mio alloggiamento, ove concerteremo il fatto nostro, ma ora difendetevi».
Sopravennero tra tanto molti Turchi, i quai dissero: «Veramente signor Rosato
questo mercante non ¢ uomo vile, poiché s’¢ potuto mantenere contra di voi»
(Flor., £. 44061).

Aunque el 79pos de la doncella guerrera ya aparece en el ciclo amadi-
siano (Marin Pina, 1989, 82-83), no ocurre lo mismo en el ciclo de los
Palmerines, donde solo dos personajes se ajustan a este paradigma. La pri-
mera es la mujer que se oculta tras el nombre y la armadura del caballero
desconocido, contra la cual combate don Duardos en un breve episodio del
Primalein (cap. 32); la segunda es la ya mencionada Florinda, auténtica pro-
tagonista de verdaderas hazafas caballerescas. El prologo del Platir, como
se ha sefialado, revela desde el principio la originalidad de la obra con res-
pecto a las otras novelas del ciclo: una mujer que se viste como caballero,
con el propésito del autor tanto didactico como ladico para el publico
femenino: «los exemplos muy provechosos, assi de varones como de no-
tables mugeres que se sefialaron en el esfuerco de las armas, como fue
aquella heroica muger Florinda, hija del rey Tarnaes, rey de Lacedemonia,
todo para doctrina y passatiempo de todos» (Platir, 4). Como afirma Marin
Pina (1989, 81) en su imprescindible estudio sobre el tema:

Con fines propagandisticos indudablemente, el prologo de este tercer libro pal-
meriniano recoge en un primer plano el comportamiento y actuacién heroica de
uno de sus personajes femeninos, la infanta Florinda, por destacar, frente a lo
que cabria esperar de su flaca condicion femenina, en el ejercicio de las armas
como cualquier otro caballero. El tema que se esta ofertando desde el portico
prologal de la obra es evidentemente el de la virgo bellatrix.

Roseo se inscribe abiertamente en la tradicion de la virgo bellatrix del
ciclo del Palmerin, enriqueciendo sus textos con figuras de mujeres armadas
como Aurora y Rosaviva. El disfraz masculino, por otra parte, representa



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

el medio mas adecuado del que disponen estas mujeres para actuar mas
alld del espacio de accién que tradicionalmente les estd reservado'. Ves-
tirse de hombre equivale a cambiar de identidad, a convertirse en paje o
en caballero y a actuar como tal. Para las lectoras, tales escenas no eran
unicamente episodios de lectura entretenida, sino también modelos de li-
bertad inaccesibles (Marin Pina, 2011, 265-305) en su vida cotidiana. El
recurso del disfraz se convierte en un Zgpos tanto en la novela como en el
teatro del siglo XVI, tal como recuerda también Lope de Vega: «LLas damas
no desdigan de sunombre, / y, si mudaren traje, sea de modo / que pueda
perdonarse, porque suele / el disfraz varonil agradar mucho» (Arte nuevo,
vv. 280-283, p. 146)%.

Si bien es evidente que Roseo apreciaba el paradigma de la doncella
guerrera, hasta el punto de representarla con mas frecuencia que en la tra-
dicién espanola del ciclo, aun mas notoria resulta la novedad que introdu-
cen los textos italianos respecto de otra figura femenina tradicionalmente
asociada a las armas y a la batalla: la amazona. Aunque estos linajes de
mujeres salvajes y belicosas no aparecen en los textos espafioles de los
Palmerines, en el ciclo italiano estan plenamente representadas. Y, una vez
mas, lo hacen respetando la tradicién, pero manifestando los signos clasi-
cos de fortitudo, sapientia y pulchritudo:

Esta voluntad de afirmar la feminidad de las amazonas, de destacar su belleza y
su predisposicion amorosa conduce, en opinion de Aimé Petit, a una modifica-
cién del viejo mito y a la constitucién de un tipo femenino ejemplar y original,
«celui de la femme chevalier, qui réunit en elle prouesse, beauté, virginité et chas-
teté». Este nuevo modelo femenino, esta nueva amazona cortesana reune los
atributos de la fortitudo y sapientia y a ellos suma, como identificador del tipo, el
de la pulchritudo (Marin Pina, 1989, 85).

19 «El disfraz ofrece a las mujeres una libertad de accién de la que no disfrutan en su vida cotidiana. Las
muestras de los libros de caballerfas marchan en paralelo con la presencia de mujeres disfrazadas en las
comedias, un recurso que llegara a ser topico en el Siglo de Oro y que tuvo su extension en la realidad»
(Ttujillo, 2007, 292-293).

20 Como también subrayan Bravo-Villasante (1955) y Gonzélez (2004, 905).



Giulia Lucchesti

Las amazonas en Roseo son personajes en evolucién, pues de una
sociedad salvaje de mujeres guerreras pasan a convertirse en aliadas y ena-
moradas de los caballeros, dispuestas por amor a cambiar las leyes de sus
pueblos para poder contraer matrimonio con sus amados. En las novelas
de caballerfas del siglo XVI, ya sean las de Roseo o la del ciclo amadisiano,
las amazonas descubren tanto una dimension femenina como una morali-
dad cristiana que anteriormente les eran ajenas.

Son cuatro las amazonas que aparecen en los textos de Roseo: Ama-
lantea (en el Secondo libro di Palmerino di Oliva), Corinna (en la Quarta parte
del libro di Primaleone), Aliandra (que aparece en la Quarta parte del libro di
Primaleone, en la Seconda parte del libro di Platiry en el Libro secondo del valoroso
cavallier Flortzr) y Salimunda (en el Libro secondo del valoroso cavallier Flortir).

Amalantea es la reina de las amazonas del Caucaso. En el capitulo 51
sostiene un combate contra Palmerino, durante la cual conoce al caballero
Gilandro. Ambos se enamoran y ella, la primera de su estirpe, acepta ca-
sarse con €l bajo la condiciéon de modificar las leyes de su pueblo. Roseo
describe el enamoramiento de los dos jovenes y también la perplejidad de
la amazona, inexperta en las costumbres del amor cortés:

[...] «wogliate accettarme per cavallier vostro, e concedermi che io vi possa servir
tutto il tempo di mia vita». Rise la reina di questa domanda, e gli disse: «Poiché
volete che io mi spogli dell’animo virile in questo caso, restando pura donna,
come donna vi rispondo, che non sapendo se in cid posso errare o no, intendo
prima pigliarne consiglio, perché presso di noi non ¢ in uso che si accetti uomo
alcuno da donna o donzella per suo cavalliere» (Pa/. 11, f. 223v).

En el capitulo siguiente, el amor entre ambos es ya tan fuerte y evi-
dente para todos, que aconsejan a los jovenes que se casen:

Non potrei miglior marito disiderare, ma altri rispetti vi sono che impediscono
I’essecuzione di questo vostro consiglio, I'un dei quali piu importante ¢, che que-
sto non potria farsi per rispetto delle leggi dei nostri paesi che proibiscono i
matrimoni né voglion che fra noi regni uomo alcuno, e se io vorro romper queste
ordinanze antiche cosi inviolabilmente osservate fra noi, temo molti scandali
(Palm. 11, 227v-228x).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Todos estos razonamientos responden a la voluntad moral y didac-
tica de Roseo: la reina Amalantea, de hecho, no muestra reticencia hacia
un hombre ni hacia el rito del matrimonio; por el contrario, desde el prin-
cipio se muestra feliz con la compafia del caballero, a pesar de la cultura
y las tradiciones de su pueblo. La reticencia de la amazona aparece tnica-
mente cuando es consciente de que debe cambiar las leyes, ya que no
puede prever la posible reaccion de sus compafieras. Esta preocupacion
sera rapidamente despejada por Palmerino, quien con légica cristiana co-
menta el estilo de vida de las salvajes amazonas, que debe ser modificado:

[...] malo imperadore disputando la cosa con lei a lungo, le replico che di questo
non avea che dubitare, percioché le sue soggette, quando avesse ella rotta quella
legge, la quale era per rompersi necessariamente, non potendo piu star salda,
niuna sarebbe stata ardita di contradirla, perché ognuna avrebbe volentieri elet-
tosi di aver piu tosto marito che star senza (Palm. 11, f. 2281-228v).

Sin mas dilaciéon ni protestas, Amalantea acepta de buen grado los
consejos del emperador y los pone en practica, modificando las leyes de
su pueblo (que también se muestra entusiasta ante el cambio) y casandose
con Gilandro. De este modo, mediante un dialogo cargado de moralidad
cristiana contrarreformista, Roseo resuelve en un instante posibles con-
flictos. Asi sucede en el capitulo 20 de la Quarta parte del libro di Primaleone
titulado explicitamente: «l.a risposta che fecero le donne amazzone al ca-
vallier della Sirena, e come dando liberta a lui di poter la nuova legge in-
trodurre egli tolse via la ria usanza loro», donde Corinna finalmente puede
casarse con el caballero Corverio. Darineo convence al consejo de las ama-
zonas y ellas cambian las leyes, se someten a ¢l e instituyen dfas de fiesta
para celebrar los tan esperados matrimonios. Roseo describe las innova-
ciones que el caballero impone a las amazonas. Se cambian las vestiduras,
se apacigua la actitud belicosa (que de altiva y orgullosa pasa a ser modesta
y sumisa) y se llaman a los predicadores para «addomesticarlex:



Giulia Lucchesti

[...] fece introdurre Darineo fra loro fine al costume de vestimenti lunghi di
donne, dove prima andavano con abiti succinti in atto di guerra, e i clerici predi-
cando di continovo la modestia, e summission che doveano elle usare al cospetto
de gli uvomini, se bene da principio lor parve questo assai duro, perché eran bal-
danzose e libere nello andare, al fine si domesticarono, se ben per un tempo
resto in loro alquanto di quella fierezza, che poi si venne pian piano risolvendo
(Prim. 1V, £. 721).

Aliandra y su sobrina Salimunda son dos ejemplos adicionales de las
nuevas amazonas cortesanas descritas por Marin Pina (1989). Aliandra, en
el transcurso de la Quarta parte del libro di Primaleone, yace con Darineo, que-
dando embarazada de Darnandro; luego, en la Seconda parte del libro di Platir,
recupera su virginidad gracias a un hechizo del mago Ruffo y se une en
matrimonio con el duque de Altarama. Pero sus aventuras bélicas conti-
nuan y parte en busqueda de aventuras incluso después de las celebracio-
nes nupciales para socorrer al amigo Galverio en peligro (capitulo 8). El
Segundo libro de Flortir 1a presenta actuando junto a su sobrina Salimunda.
Ambas mujeres combaten disfrazadas de hombres al lado de los caballeros
cristianos en dos ocasiones: en un duelo dos contra dos y luego en una
batalla de quince caballeros contra quince paganos, obteniendo importan-
tes victorias para los cristianos. Siguiendo el paradigma cortesano, también
en este caso Salimunda se enamora, correspondida, de un caballero y, por
amor a ¢l, renuncia a sus usos y costumbres para casarse. Durante las ce-
lebraciones por la victoria contra los paganos, Darineo invita a ambas mu-
jeres a la Isla de la Sirena, donde se celebra un banquete. En este contexto,
Roseo describe el vestido que lleva Aliandra, destacando su gran factura,
distinta de los atuendos de tradicion oriental que ella suele vestir habitual-
mente:

Gli scudieri delle amazzoni serrarono la porta di quella camera, e con prestezza
le disarmarono, e aperte le loro valise ove portavano per loro sempre una veste
femminile per ciascuna, esse se le vestirono e si misero gioie alla testa concian-
dosele all’'usanza del regno dell’isola della Sirena (Flor. 11, f. 346v-347x).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

El mensaje didactico de Roseo es evidente: las salvajes Amazonas
representan un ejemplo extremo de la educacion y el poder de la conver-
sion a la fe catodlica. Incluso las mas belicosas pueden ser domesticadas por
la religion y aceptar las costumbres y usos catélicos, tanto en la apariencia
(a través de vestimentas y comportamientos) como en la ideologia, rees-
cribiendo las leyes de su propio pueblo.

3. Semiramis, la reina guerrera en la obra historiografica de Roseo

Como se pone de manifiesto también en este pasaje de la aventura
del Castello Meraviglioso Ritrovato? del capitulo 4 del Secondo libro del Pal-
merino d'Oliva, una atencion particular Mambrino Roseo la dedica a las fi-
guras de mujeres combatientes: «Vedeansi le statue dei cavallieri, e delle
donne cominciando da quelli, e quelle famose che furon nel tempo della
Monarchia degli Assiri, Giove, Belo, Nino, e il figliuolo, con Semiramis
sua madre mezza armata, e mezza in feminile gonna» (Pa/m. 11, £.12v). Se
trata de personajes que se desviaban de las normas sociales de su tiempo
y que ejercian una gran fascinacioén sobre el publico femenino de los libros
de caballerias, y no solo. También las obras historiograficas de la época
recogen figuras fascinantes de mujeres guerreras, incluidas entre las damas
ilustres del pasado en las recopilaciones biograficas caracteristicas del pe-
riodo (los catalogos en prosa de biografias de personajes célebres, inspira-
dos en Petrarca y Boccaccio, suelen incluir con regularidad reinas, prince-
sas y amazonas)®.

2 Después de un viaje de quince dfas, Palmerino, la maga Iriolda y algunos caballeros y damas de la
corte llegan a un castillo del cual proceden gritos espantosos. Una vez que el emperador logra abrir las
puertas, se descubre que el castillo esta ricamente decorado y que sus estancias son maravillosas. Entre
las diversas maravillas, los caballeros y las damas encuentran una serie de estatuas de marmol que repre-
sentan a hombres y mujeres (héroes y monarcas) del pasado: no solo a Semiramis, sino también a mo-
narcas romanos, griegos, persas, ¢ incluso a la dinastia de Amadis de Gaula, junto con otras esculturas
aun inacabadas de la propia dinastia de Palmerino.

22 A modo de ejemplo, se mencionan ciertos textos procedentes de la tradicién, asi como otros coeta-
neos a la época de Roseo: Giovanni Boccaccio, De mulieribus claris (1362); Christine de Pizan, Le Livre de



Giulia Lucchesti

Semiramis es una de esas figuras ejemplares que la tradicion trata con
frecuencia de forma ambivalente. Figura controvertida, en la Antigtiedad
se la describe como una reina de gran inteligencia que, a la muerte de su
esposo, se disfraza de hombre para proteger el trono hasta que su hijo
alcance la mayoria de edad. En armadura sofoca rebeliones, conquista nue-
vas tierras, edifica espléndidos palacios y levanta murallas defensivas. Sin
embargo, la tradicion cristiana la recuerda también como una mujer cul-
pable de las transgresiones mas reprobables: la lujuria y el incesto.

Petrarca mette in risalto i capelli «Poi vidi la magnanima reina: / con una treccia
avolta e l'altra sparsa» (Cfr. Petrarca, Triumphus fame 11 vv. 103-105), ponendo
P’accento sulla sua bellezza. Sulle orme di Dante, Boccaccio la descrive nei suoi
primi scritti in volgare come una donna dal libidinoso volere, e, nel De mulieribus
claris, ne sottolinea piu i difetti femminili (il suo rapporto incestuoso con il figlio)
che 1 successi ottenuti come regnante |...]. Lalussuria e la lascivia che sfociarono
nell'incesto cancellarono ogni suo grande gesto, sporcandone cosi I'immagine
(Epifani, 2023, en linea).

Una mujer que viste la armadura de comandante y actia como tal, es,
forzosamente, contraria a la naturaleza. Dante Alighieri la relega al circulo
de los lujuriosos, dedicandole la célebre terceta: «Ell’¢ Semiramis, di cui si
legge / che succedette a Nino e fu sua sposa: / tenne la terra che ’l Soldan
correggex (Inferno, V, vv. 58-60, p. 59).

Al alba del siglo XVII, en pleno auge de la guerelle des femmes, Lucrezia
Marinelli* redacta una obra en defensa de las cualidades del género feme-
nino, La nobilta e leccellenza delle donne co’ difetti et mancamenti de gli huomini
(Venecia, 1600), un verdadero catalogo de virtudes y biografias de mujeres
ilustres, con el proposito de responder punto por punto a las acusaciones

la Cité des Dames (1405); Ercole Matescotti, Dell'eccellenza della donna (1589); Moderata Fonte, De7 meriti
delle donne (1600) y Lucrezia Marinelli, Le nobiltd, et eccellenze delle donne (1600).

23 Hija del famoso médico Giovanni Marinelli, Lucrezia (Venecia, 1571-1653) fue una celebre poeta y
escritora italiana. Recibi6 una sélida formacién cultural en el ambito doméstico, gracias tanto a la dedi-
cacién de su padre como a la de su hermano Curzio, también médico y humanista. Su primera obra
publicada fue el poema heroico La Colomba sacra (Venecia, 1595), seguida cinco afios después por La
nobilta e leccellenza delle donne. Su ingeniosa respuesta al tratado del ravennate Giuseppe Passi, la convirtié
en una de las plumas mas agudas de la guerelle des fermmes de ambito veneciano.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

formuladas por Giuseppe Passi en una obra publicada tan solo dos afos
antes, titulada De7 donneschi difetti (Venecia, 1598). Figuras como la de Se-
miramis se convierten en simbolo para aquellas mujeres que reclaman una
cualidad considerada exclusivamente masculina: el mando militar. En el
capitulo dedicado a las mujeres prudentes e ingeniosas®!, Marinelli cita a
dos figuras femeninas: Pari Khan Khanum®, culta princesa irani, y la beli-
cosa reina asiria, de las que escribe:

Non tralasciero di dire la somma prudenza di Periacoconau, alla quale essendo
morto il fratello Ismaele, tenne la sua morte ascosa |...]. Onde portava il pericolo
che divulgata la morte del re, ed essi durando nelle loro nimicizie, il regno an-
dasse in ruina. Onde essi sultani |[...] per la prudenza di questa gran donna si
scordarono delle nimicizie loro, e insieme con lei acchetarono le discordie del
regno, come scrive Mambrin Roseo. Ma dove rimane Semiramis? La quale es-
sendo mandata a chiamare da suo marito Menone, non si tosto giunse nel campo,
essendo ella prudentissima, che mostro, come si potesse pigliare la rocca de’ ne-
mici [...]. Onde Nino re degli Assiri molto si meraviglio del suo ingegno, come
dice il Tarcagnota (La nobilta, t. 251, 25v).

Resultan evidentes las fuentes utilizadas por Marinelli: las obras his-
toriograficas de Giovanni Tarcagnota y de Mambrino Roseo, como la pro-
pia autora veneciana declara. Semiramis es una figura recurrente también
en los escritos de Roseo. De hecho, en la adaptacion italiana del Relox de
principes de Antonio de Guevara, titulada Institutione del prencipe christiano, de
Mambrino Roseo (Roma, 1543), leemos: «E di Semiramide similmente si rac-
conta, che mentre si racconciava la testa venendole nuova essersi la Citta
di Babilonia ribellata mossa dall’ira corse furiosamente ad ispugnarla, la-
sciata inculta la altra parte de capegli» (Roseo, 1543, f. 107r). La reina es
descrita precisamente en el instante en que acude a sofocar una rebelion
en la ciudad de Babilonia, asumiendo el rol masculino de comandante e

24 Titulado: «Delle donne prudenti, et nel consigliare esperte» (La nobilta, p. 87).
25 Con respecto a la fascinante figura de la princesa Pari Khan Khanum, remito a Gholsorkhi (1995).



Giulia Lucchesti

interrumpiendo el cuidado de su peinado, un momento tipicamente feme-

nino, que se ha vuelto tan icoénico que fue representado en el arte, como
en el cuadro de Guercino del 1624 (figura 1).

Figura 1. Guercino, Semiramide riceve la notizia della rivolta di Babilonia, 1624, Photograph © Museum of
Fine Arts, Boston

Asimismo, en lo que respecta a la figura de Semiramis, Roseo traduce
posteriormente las S7vas de Pedro Mexia, donde, en la primera parte, se
recoge el siguiente pasaje (cito segun la traducciéon de Roseo, fiel al texto
original): «Fu nel principio di essa le faccende memorabili di Semiramis
moglie di Nino, che fintasi esser ella Nino suo figliuolo mutato il feminile
abito, regno gran tempo, e con 'arme acquisto molte terre» (Roseo, 1544,
I, f. 62r). No se hace mencion alguna de la lujuria de la reina y no se la
condena, como si se tratara de un rasgo secundario y carente de relevancia.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Ni siquiera en capitulos posteriores, cuando el autor espafiol vuelve a ha-
blar de Semiramis, se alude a ello:

Ma ¢ in questo proposito pit maraviglioso caso quello di Semiramis reina de gli Assiti
del quale scrivon tanti gran fatti si degni autoti, et ¢ quel che di lei narra Giustino, e
molti altri, che si assimigliava al re Nino suo figliuol tanto ne la voce, nei gesti, e dispo-
sizione, che morto il re suo marito si vesti in abito d’uomo, et rapresentando la persona
del figliuolo tenne, e governo quaranta anni il regno, ogn’un credendo esser Nino suo
figliuolo, tanta simiglianza fu tra loro, che ciascuno ne rimase ingannato (Roseo, 1544,
I, f. 104r).

Resulta, por tanto, interesante observar como Roseo se remite a una
tradicion (la de Mexia y, atn antes, la de Christine de Pizan en Le Livre de
la Cité des Dames, cap. 15, pp. 68-70)* que no condena a Semiramis, sino
que, por el contrario, la exalta como reina y guerrera. Al igual que en sus
textos de caballerias, las mujeres que empufian las armas con fines justos
son presentadas como ejemplos de virtud dignos de imitacién. No es ca-
sual que también en otros pasajes de sus obras Roseo haga referencia al
valor de las mujeres en combate. En su Supplemento e quinto volume de la
obra de Giovanni Tarcagnota, Le historie del mondo, describe los aconteci-
mientos del asedio de Malta de 1565* por parte de los turcos, y refiere la
participacion de las mujeres maltesas en la defensa de la isla: «Quivi Iarti-
gliaria, e archibugeria con i gridi di Turchi, e il rumor dell’armi dentro e
di fuore unito con gli strilli delle donne, era cresciuto tanto, che era cosa
di gran spavento, e mentre gli offensori, e i difensori, aitati fin dalle donne,
si maneggiavano con grande ardire» (Roseo, 1581, f. 48v).

Este pasaje es citado también por Marinelli, no por casualidad, en el
capitulo VII dedicado a la habilidad de las mujeres en la guerra («Delle
donne nell’arte militare, e nel guerreggiare illustri e famose», donde se hace

26 (Nella Cité la figura di Semiramide € vista soprattutto come la vedova eroica che sa governare e com-
battere con audacia» (Caraffi, 2004, 595).

27 Cuya fuente puede rastrearse en la relacién del asedio escrita por Balbi da Correggio (1567, 26v):
«Embid tambien a mandar que todas las mugeres, nifios, y viejos que avia en el fosso que se avia retirado
alli de otros lugares que se passassen al Burgo, y que la gente que pudiesse pelear y trabajar, se quedasse,
de modo que quando los turcos llegaron sobre Santelmo, avia ochocientos hombres dentro para pelear».



Giulia Lucchesti

referencia también a Semiramis, f. 291): «Ove rimangono le donne di
Malta? Le quali in compagnia degli uomini guerreggiando, si portorno va-
lorosamente, e fracassorno i Turchi, come dice Mambrin Roseo; e con
gridi gli spaventorno» (LLa nobilta, t. 31v).

Las citas de Marinelli a las obras de Roseo demuestran la recepcion
que tuvieron las palabras del autor de Fabriano. Sus mujeres, descritas a
medio camino entre la tradicion medieval y la modernidad cortesana, re-
flejan aquel cambio que también el dinamico circulo cultural europeo de
la guerelle des femmes comenzaba a mostrar al mundo a través de las obras
de sus escritoras. Roseo, a mediados del siglo X VI, era sin duda muy cons-
ciente tanto del tipo de publico al que debia dirigirse (por tanto, también
al femenino) como de su rol como literato cortesano y, quiza incluso,
como preceptor de una joven Clarice dell’Anguillara. El publico femenino,
como demuestra la obra de Lucrezia Marinelli, supo captar la modernidad
de sus figuras femeninas, hasta el punto de apropiarselas en el seno del
debate cultural sobre los sexos.

En conclusion, en sus novelas de caballerias, Mambrino Roseo ma-
nifiesta una evolucién cultural de los paradigmas medievales que habian
caracterizado a los personajes femeninos y los fija por escrito: las mujeres
que describe reflejan, por tanto, esa tension entre la Edad Media y el siglo
XVI, entre tradicion e innovacion literaria, que la guerelle des femmes seguiria
promoviendo a lo largo del siglo siguiente. Mujeres que viajan (Aurora),
que buscan justicia (Argenta, Lucila), que combaten (Rosaviva y las ama-
zonas) y que defienden el trono (la reina Gridonia) son personajes nacidos
de la tradicién, pero que presentan rasgos mas cortesanos, hasta el punto
de convertirse en modelos virtuosos de conducta para las lectoras. Es po-
sible afirmar que Roseo alcanzé su propésito didactico y que sus palabras
(las mujeres tal como las describfa en sus novelas de caballeria y en sus
obras historiograficas) inspiraron al publico adecuado, aquel que, armado
de pluma y cultura, defendia el derecho a una mayor libertad femenina:
Lucrezia Marinelli y sus lectoras.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Bibliografia citada

Inferno = Alighieri, Dante, La Divina Commedia. Inferno, Milano, Istituto della
Enciclopedia italiana / Mondadori, 2005.

Aguilar Perdomo, Maria del Rosario, «lLas doncellas seductoras y requeti-
doras de amor en los libros de caballerfas espafiolesy, oz y Letra:
revista de literatura, 15 (2004), pp. 3-24.

Arte nuevo = Lope de Vega, Arte nuevo de hacer comedias en este tiempo, ed.
Enrique Garcia Santo-Tomas, Madrid, Catedra, 2006.

Beltran, Rafael, «Cinco mujeres activas en el Tzrant lo Blanc: contra el este-
reotipo de la sumisién amorosa en el libro de caballeriasy, en Awadis
y sus libros: 500 anos, ed. Aurelio Gonzalez y Axayacatl Campos Garcia
Rojas, México D.F., El Colegio de México, Centro de Estudios Lin-
gufsticos y Literarios, 2009, pp. 241-276.

Bognolo, Anna, «I /ibros de caballerias tra la fine del Medioevo e la discus-
sione cinquecentesca sul “romanzo”», en Fine secolo e scrittura: dal Me-
dioevo ai giorni nostri, Atti del X111 Convegno dell’ALS PI, Roma, Bulzoni,
1999, pp. 81-91. URL: <http://cve.cervantes.es/litera-
tura/aispi/pdf/11/11 079.pdf>.

—, «Vida y obra de Mambrino Roseo da Fabriano, autor de libros de
caballerfasy, eHumanista. Journal of Iberian Studies, 16 (2010), pp. 77-98.
URL: <https://www.chumanista.ucsb.edu/sites/se-
cure.lsit.ucsb.edu.span.d7 eh/files/sitefiles/ehumanista/vol-
umel6/5%20ehumanista%?2016.bognolo.pdf> (cons. 10/06/2025).

—, «Di maliarde, profetesse e illusioniste. Le incantatrici dello Sferamundi

di Grecia» en Ogni onda si rinnova. Studi di ispanistica offerti a Giovanni
Caravaggi, ed. Andrea Baldissera, Giuseppe Mazzocchi y Paolo Pinta-
cuda, Como-Pavia, Ibis, 2011, pp. 485-499.

—, «Rett di libri, libri in rete. Libros de caballerias tra Italia e Spagna,
Trayectorias literarias hispdnicas: redes, irradiaciones y confluencias, Roma,


http://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/11/11_079.pdf
http://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/11/11_079.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/secure.lsit.ucsb.edu.span.d7_eh/files/sitefiles/ehumanista/volume16/5%20ehumanista%2016.bognolo.pdf

Giulia Lucchesti

AISPI Edizioni, 2018, pp. 91-106. URL: <https://cvc.cervan-
tes.es/literatura/aispi/pdf/bib _02/02 090.pdf> (cons.
10/06/2025).

—, «LLa aventura como final feliz. Los motivos de las mujeres agredidas en

los libros de caballerfas del Proyecto Mambrinow, eHumanista, 58
(2024), pp. 102-117. URL: <https://www.chumanista.ucsb.edu/si-
tes/default/files/sitefiles /8.chum58.ss.bognolo.pdf> (cons.
10/06/2025).

Bravo-Villasante, Carmen, La mujer vestida de hombre en el teatro espariol: siglos
XIVI-XVII, Madrid, Revista de occidente, 1955.

Caraffi, Patrizia, «Christine de Pizan e la "Citta delle Dame"y, en Lo Spazio
Letterario. 1] Medioevo 1 olgare, ed. Piero Boitani, Mario Mancini y Al-
berto Varvaro, Roma, Salerno Editrice, 2004, vol. 4, pp. 573-596.

Caravale, Giorgio, Libri pericolosi. Censura e cultura italiana in eta moderna,
Bari/Roma, Laterza, 2022.

Da Correggio, Balbi, Ia verdadera relacion de todo lo que este ario de M.D.LX1".
ha sucedido en la Isla de Malta, dende antes que la armada del gran turco Soli-

mdn legasse sobre ella, hasta la llegada del socorro postrero del poderosissimo y
catholico Rey de Espaiia don Phelipe nuestro seiior segundo deste nombre. Reco-
gida por Francisco Balbi de Correggio en todo el sitio Soldado, Alcala de He-
nares, Juan de Villanueva, 1567.

Epifani, Maria Antonietta, «Semiramide: poliedro dal tragico destino», Ma-
gazine  Treccani.  Lingna  italiana  (2023), en linea. URL:
<https://www.treccani.it/magazine/lingua italiana/speciali/melo-
dramma/2 Epifanihtml> (cons. 10/06/2025).

Flor. = Mambrino Roseo da Fabriano, I/ Cavallier Flortir |[...], Venezia, Mi-
chele Tramezzino, 1554.

Flor. II = Mambrino Roseo da Fabriano, Libro secondo del valoroso cavallier
Flortir |...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560.

Fragnito, Gigliola, Renascimento perduto. La letteratura italiana sotto gli occhi dei
censori (secols X17-X1711), Bologna, Mulino, 2019.



https://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/aispi/pdf/bib_02/02_090.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/8.ehum58.ss.bognolo.pdf
https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melodramma/2_Epifani.html
https://www.treccani.it/magazine/lingua_italiana/speciali/melodramma/2_Epifani.html

Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Gholsorkhi, Shohreh, «Pari Khan Khanum: A Masterful Safavid Princessy,
Iranian Studies, 28 (1995), pp. 143-156.

Gonzalez, Lola, «I.a mujer vestida de hombre. Aproximacion a una revi-
sién del topico a la luz de la practica escénica», en Meworia de la pala-
bra: actas del V1 Congreso de la Asociacion Internacional Siglo de Oro, ed.
Francisco Dominguez Matito, Marfa Luisa Lobato Lépez, Bur-
gos/La Rioja, Iberoamericana/Vervuert/Fundacion San Millan de la
Cogolla, 2004, pp. 905-916.

Haro Cortés, Marta., «l.a mujer en la aventura caballeresca: duefias y don-
cellas en el Amadis de Gaulaw, en Literatura de caballerias y origenes de la
novela, ed. Rafael Beltran, Valencia, Universitat de Valencia, 1998, pp.
181-217.

La Nobilta = Marinelli, Lucrezia, La nobilta, et l'eccellenza delle donne, co’ difetts,
e mancamenti de gli huomint |... ], Venezia, Giovan Battista Ciotti Senese,
1600.

Lucia Megfas, José Manuel y Emilio J. Sales Dasi, «lLos personajes en los
libros de caballerias», en Libros de cavballerias castellanos. 4. Personages y
geografia novelesca, coord. Daniel Gutiérrez Trapaga, Valencia, Pro-
yecto Parnaseo de la Universitat de Valencia, 2021, pp. 5-38. URL:
<https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval / AulaMedieval.php?id=Pet-
sonajes> (cons. 10/06/2025).

Luna Mariscal, Karla Xiomara, «Hacia una tipologia del personaje feme-

nino en las historias caballerescas brevesy, en Estudios de literatura me-
dieval. 25 arios de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval: 25 arios de
la AHI M, coord. Antonia Martinez Pérez y Ana Luisa Baquero Es-
cudero, Murcia, Universidad de Murcia, Servicio de Publicaciones,
2012, pp. 601-611.

Manzanilla Mancilla, Nashielli, «Construccién de la doncella guerrera en la
primera parte del Florise/ de Niguea», en Lisunarte de Grecia y sus libros:
500 asios, ed. Karla Xiomara Luna Mariscal, Axayacatl Campos Garcia
Rojas y Aurelio Gonzalez, México D.F., El Colegio de México, Cen-
tro de Estudios Lingtisticos y Literarios, 2017, pp. 227-250.


https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Personajes
https://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/AulaMedieval.php?id=Personajes

Giulia Lucchesti

Marin Pina, Maria Carmen, «Aproximacion al tema de la virgo bellatrix en
los libros de caballerias espafiolesy, Criticon, 45 (1989), pp. 81-94.

—, «LLa mujer y los libros de caballerfas: Notas para el estudio de la recep-
cion del género caballeresco entre el publico femeninoy», Revista de
Literatura Medieval, 3 (1991), pp. 129-148.

—, Pdginas de sueiios. Estudios sobre los libros de caballerias castellanos, Zaragoza,
Institucion Fernando el Catdlico (C.S.I.C.), 2011.

Palm. II = Mambtrino Roseo da Fabtiano, I/ secondo libro di Palmerino di Oliva
[-..], Venezia, Michele Tramezzino, 1560.

Pastor, Ludwig von, Storia dei papi dalla fine del Medio Evo [...]. 1V olume 11:
Storia dei papi nel periodo della Riforma e restanrazione cattolica: Ginlio 111,
Marcello II e Paolo IV: (1550-1559), ed. Angelo Mercati, Roma, Des-
clée, 1927.

Pizan, Christine de, Le /ivre de la cité des dames, ed. Thérese Moreau y Eric
Hicks, Paris, Stock, 1986.

Platir = Platir, ed. Marfa Carmen Marin Pina, Alcala de Henares, Centro de
Estudios Cervantinos, 1997.

Plat. II = Mambrino Roseo da Fabriano, La seconda parte |...] di Platir, Ve-
nezia, Michele Tramezzino, 1560.

Plebani, Tiziana, Le scritture delle donne in Europa. Pratiche guotidiane e ambizioni
letterarie (secoli XI1I-XX), Roma, Carocci, 2019.

Prim. IV = Mambrino Roseo da Fabriano, La quarta parte del libro di Prima-
leone |[...], Venezia, Michele Tramezzino, 1560.

Prosperi, Adriano, Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, missionari, To-
rino, Einaudi, 1996.

Repertorio Amadis di Ganla = Bognolo, Anna, Giovanni Cara y Stefano Neri,
Repertorio delle continuazioni italiane ai romanzi cavallereschi spagnoli. Ciclo di
Amadis di Ganla, Roma, Bulzoni, 2013.

Repertorio Palmerino di Oliva = Bognolo, Anna, Stefano Neri, Paola Bellomi
y Federica Zoppi, Repertorio delle continnazioni italiane ai romanzi cavalle-
reschi spagnoli. Ciclo di Palmerino d’Oliva, Roma, Bulzoni, 2025.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Monografica

Roseo, Mambrino, Institutione del prencipe christiano, di Mambrino Roseo, Roma,
Girolama Cartolari, 1543.

—, La selva di varia lettione di Pietro Messia di Seviglia tradotta nella lingna italiana
per Mambrino da Fabriano, Venezia, Michele Tramezzino, 1544.

—, Supplemento onero quinto volume delle Historie del mondo, di m. Mambrino Roseo
da Fabriano. Qnal segue la terza parte da lui aggiunta alla notabile Historia di
m. Gionanni Tarchagnota, [1581], in Tarcagnota, Giovanni, Delle historie
del mondo [...]. Con la giunta del quinto volume, nnonamente posto in luce,
Venezia, eredi di Francesco e Michiel Tramezini, 1581.

Sarmati, Elisabetta, Le critiche ai libri di cavalleria nel Cinguecento spagnolo (con
uno sguardo sul Seicento). Un’analisi testnale, Pisa, Giardini editori, 1996.

Tippelskirch, Xenia von, Sotto controllo. Letture femminili in Italia nella prima
eta moderna, Roma, Viella, 2011.

Trujillo, José Ramoén, «Mujer y violencia en los libros de caballeriasy», Edad
de Oro, 26 (2007), pp. 249-314. URL: <https://revistas.uam.es/eda-
doro/issue/view/edadoro2007-26> (cons. 10/06/2025).

Trujillo Maza, Maria Cecilia, «[Los usos y gustos literarios de la aristocracia
femenina a finales del siglo XV1I», en Estudios sobre la Edad Media, e/
Renacimiento y la temprana modernidad, coord. Jimena Gamba Corradine
y Francisco Bautista Pérez, San Millan de la Cogolla/Salamanca, Ins-
tituto Biblioteca Hispanica del Cilengua/Sociedad de Estudios Me-
dievales y Renacentistas/Seminario de Estudios Medievales y Rena-
centistas, 2010, pp. 783-791.

Zoppi, Federica, «Aproximacion al estudio de los motivos cémicos en los
libros de caballerfas: unos ejemplos de los Palmerines italianosy», Histo-
rias Fingidas, 7 (2019), Pp- 313-340. DOL:
<http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/95> (cons. 06/06/2025).

—, «Risa y mujer: motivos de humorismo femenino en el ciclo de los Pal-
merines»,  Historias  Fingidas, 8 (2020), pp. 223-255. DOI:
<http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667 /156> (cons.
06/06/2025).



https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2007-26
https://revistas.uam.es/edadoro/issue/view/edadoro2007-26
http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/95
http://dx.doi.org/10.13136/2284-2667/156

Giulia Lucchesti

—, «El mito de Fedra en la literatura caballeresca: relectura de un para-
digma mitologico femenino en el Flortir (1554) de Mambrino Roseo
da  Fabriano»,  Atalaya, 23  (2023), en linea. DOLI:
<https://doi.org/10.4000/atalaya.6567> (cons. 06/06/2025).



https://doi.org/10.4000/atalaya.6567




PROGETTO
MAMBRINO

s o fpe

HISTORIAS FINGIDAS

Da Fanta-Ghiro persona bella a Leola.
La presenza della puella cum armis nelle
riscritture moderne di materia cavalleresca

Elisabetta Sarmati
(La Sapienza, Universita di Roma)

Abstract

Nel presente articolo, dopo un excarsus sulla presenza del motivo della virgo bellatrix nella narrativa fol-
klorica e nei libri di cavalleria spagnoli, se ne studia la fortuna nelle due riscritture moderne di materia
cavalleresca di Paloma Diaz-Mas, E/ rapto de! Santo Grial e di Rosa Montero Historia del rey Transparente.
Parole chiave: virgo bellatrix, folklore, materia cavalleresca, riscritture moderne.

In the present article, after an excursus on the presence of the wirgo bellatrix motif in Spanish folkloric
fiction and romances of chivalry, its fortune is studied in two modern rewritings of chivalric material:
E/ rapto del Santo Grial by Paloma Diaz-Mas and in Historia del rey Transparente by Rosa Montero.

Key words: virgo bellatrix, folklore, chivalric matter, modern rewritings.

Elisabetta Sarmati, «Da Fanta-Ghiro persona bella a Leola. La presenza della puella cum armis nelle ri-
scritture moderne di materia cavalleresca», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 199-226. DOL:
https://doi.ore/10.13136/2284-2667/1687 - ISSN: 2284-2667.

199


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1687

1. Transizione alla democrazia e riscritture cavalleresche: una pro-
spettiva al femminile.

Tra gli anni ’80 del *900 e il primo quarto del nostro secolo si assiste
alla ripresa della materia cavalleresca nei nomi di almeno quattro scrittrici
di consolidata fama nel panorama letterario spagnolo contemporaneo. Si
tratta, in ordine di nascita, di Ana Maria Matute (O/vidado Rey Gudisi, 1996),
Soledad Puértolas (La rosa de plata, 1999), Rosa Montero (Historia del rey
Transparente, 2005) e Paloma Diaz-Mas (E/ rapto del Santo Grial, 1984)".
Fatta eccezione per Ana Marfa Matute (Barcellona, 1925-2014), sono scrit-
trici che nascono tra la fine degli anni ‘40 (Soledad Puértolas, Zaragoza,
1947) e ¢li inizi degli anni ‘50 (Rosa Montero, Madrid, 1951; Paloma Diaz-
Mas, Madrid, 1954), la cui produzione narrativa si proietta, percio, oltre gli
anni bui della dittatura®. Non ¢ un caso quindi che, nelle loro ricreazioni
cavalleresche, il modello eroico registri, non solo le speranze riposte nella
transizione istituzionale, politica e sociale in atto nel paese, ma anche il
desencanto per un processo di cambiamento problematico e per le «pro-
messe mancate» della democrazia. Del riflesso di entrambe queste tensioni
da testimonianza Paloma Diaz-Mas in una retrospettiva pubblicata nel
2019, a venticinque anni di distanza dall’uscita del suo romanzo E/ rapto,
intitolata signitficativamente Cdwzo y por qué escribir una novela artirica contem-
pordnea (Diaz-Mas, 2019). In questo contributo la scrittrice da atto del sen-
timento di liberta a tutto campo che accompagno la democratizzazione
della vita spagnola e della vivacita del mondo editoriale degli anni della

1 Per il corpus delle riscritture moderne dei libri di cavalleria si veda il portale Amadissigh XX
all'indirizzo amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it, risultato del progetto PRIN 2017 —
Progetti di Ricerca di Rilevante Interesse Nazionale del Ministero dell’Universita e della Ricerca
(MUR), intitolato Mapping Chivalry: Spanish Romances of Chivalry from Renaissance to 21+ century: a
Digital Approach. Sul punto st veda Sarmati (2021, 2023, 2024).

*> Rosa Montero esordisce con Crinica del desamor (1979), Soledad Puértolas con il rac-
conto E/ recorrido de los animales (1975), mentre E/ rapto del Santo Grial ¢ 1l primo romanzo
pubblicato da Paloma Diaz-Mas, dopo 'opera teatrale, La informante (premio Ciudad
de Toledo 1983) e il racconto Tras las huellas de Artorius, premio Caceres narrativa breve
1984 (edito, pero, solo nel 1989).



http://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/

Elisabetta Sarmati

movida che, dopo 'onda lunga delle novelas testimoniales, permise a un ro-
manzo neo-arturiano come E/ rapto del Santo Grial di arrivare finalista al 1
premio Herralde della casa editrice Anagrama’.

E/ rapto del Santo Grial fue la primera novela que publiqué, aunque no la primera
que escribi. La fui creando a lo largo de cuatro afos, desde 1978 hasta 1982 (es
decir, cuando yo tenia entre 24 y 28 anos). Por esa época yo era una joven uni-
versitaria que, una vez acabada la licenciatura, empezaba su formacién como
investigadora con una beca para hacer la tesis doctoral sobre literatura sefardi en
el Consejo Superior de Investigaciones Cientificas de Madrid. En Espafia cortian
vientos de cambio. Tras la muerte, en 1975, del dictador Francisco Franco, se
inici6 la llamada Transicién politica. Una etapa llena de zozobras, pero también
de esperanzas y, sobre todo, de la ilusiéon de estrenar libertades individuales y
colectivas que durante muchos afios se nos habian hurtado. Era, también, una
época en la que lo viejo ya no valia y lo nuevo estaba por construir. Esto era
cierto también en el ambito literario. Se sentia la necesidad de inventar una nueva
literatura para la nueva sociedad que nacfa; y el mercado literario estaba entonces,
en Espafia, tan desestructurado y era tan cambiante, tan inestable, como el resto
de la sociedad. Eso tenfa una ventaja: en ese momento, todo parecia posible,
porque las posibilidades y las oportunidades estaban todavia por definir (Diaz-
Mas, 2019, 9-10).

La chiave di genere con cui il paradigma cavalleresco ¢ rivisitato in
queste riscritture femminili culmina in E/ rapto nella ripresa della figura
della fanciulla che combatte vestita da guerriero, motivo che, se si perde
nella notte dei tempi, acquista in questo romanzo una valenza militante
sulle questioni della violenza e dell’abuso di potere.

2. La fanciulla guerriero: dal folklore ai libros de caballerias

Sotto 1 tipi K1837 e H1578.1 del Motif-Index of Folk-Literature di Stith
Thompson (Thompson, 1960), raccolti nelle rubriche Donna che si traveste con

311 I premio Herralde fu vinto da Alvaro Pombo con FE/ héroe de las mansardas de Mansard,
Paloma Diaz-Mas lo otterra nel 1992 con E/ suerio de 1V enecia.



abiti maschili (Disguise of woman in man's clothes) e Test del sesso di una fancinlla
che si traveste da womo (Lest of sex of girl masking as man) sono registrati tre
racconti sul motivo della fanciulla che si finge uomo celando la sua identita
di genere per necessita o costrizione (muoversi con maggiore sicurezza
tuori dal recinto domestico; soccorrere il padre che non ha figli maschi da
mandare in guerra —in alcuni casi obbedire alla sua richiesta—, etc.), od an-
che aspirazione (la fanciulla si sente stretta nei panni femminili e aspira a
compiti piu vitil)*. Le tre favole, che sono nell’otrdine: Is it a Girl? Is it a
Boy?, attestata come appartenente al folklore ellenico; Gir/ pretended to be a
boy, di origine rumena, e litaliana Fanta-Ghiro persona bella (Fanta-Ghiro the
Beantiful nel titolo di Thompson), fondono il motivo del vecchio re che,
avendo solo figlie femmine, non sa chi mandare in sua vece in difesa del
suo regno minacciato da un feroce sovrano confinante (con la variante
dellimperatore che gli muovera guerra se non avra a servizio uno dei suoi
tigli), a quello di una delle figlie, in genere la piu piccola, coraggiosa e riso-
luta che, indossata Parmatura per fingersi un guerriero (in soccorso del
padre, come detto, ma talora anche del fratello), ¢ sottoposta a una serie
di prove volte a saggiare la sua vera identita di genere. Un passo esempli-
ticativo tratto proprio dalla nota favola popolare italiana Fanta-Ghiro, puo
chiarire meglio lo schema narrativo di base:

Quando arrivarono al Palazzo, il Re corse da sua madre e le riferi in fretta e furia
del guerriero che comandava I’esercito avversario. Gridava quasi, preso dalla pas-
sione che sentiva nel cuore: Fantaghiro, persona bella, Ha occhi neri e parole dolei, O
mamma mia, mi pare una dongella. Disse la madre: «Portalo nella stanza delle armi.
Se ¢ veramente una donna, non le guardera e non vorra certo toccatle». Il Re
segui quel saggio consiglio, ma con scarsi risultati. Infatti, Fantaghiro stacco le

+ E possibile consultare lindice di motivi di Stith Thompson al link https://libraryguides.mis-
souri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090 (Libraries — University of Missouri), nel quale i Thompson Mo-
#ifs (T), e le classificazioni AT (Aarne-Thompson) e ATU (Aarne-Thompson-Uther) sono messe a con-
fronto. Nel sistema ATU il motivo della fanciulla che si traveste da uomo ¢ catalogato sotto il tipo 514
The Shift of Sex: «A king who has only (three) daughters must send a son to war (needs a son for other
reasons). The daughters ask to be allowed to pretend to be men, but only the youngest passes tests
which her father sets. He gives her magic objects (a horse) and she goes to the war» (Uther, 2011, 301).



https://libraryguides.missouri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090
https://libraryguides.missouri.edu/c.php?g=1039894&p=7609090

Elisabetta Sarmati

spade dal muro e si mise a provarle una a una, maneggiandole con grande de-
strezza, come avrebbe fatto un uomo. Poi prese le pistole e gli schioppi, e provo
anche quelli, per vedere come si caricavano e se sparavano a dovere. 1l re torno
dalla madre tutto trafelato, con il cuore che gli faceva tuppete tappete per la
passione, e le disse «Si ¢ comportato da uomo. Io pero sono sempre della stessa
idea: Fantaghiro, persona bella, Ha occhi neri e parole dolci, O mamma mia, mi pare nna
donzella». La madre ci penso su qualche istante. Poi, commossa dalla disperazione
del figlio disse: «Invita il nostro ospite a pranzo. Se prende il pane e 'appoggia
al petto per tagliarlo, ¢ sicuramente una donna. Se invece lo taglia tenendolo per
aria ¢ certo un uomo, e tu hai perso la testa per niente». Anche quella prova ando
bene per Fantaghiro. Infatti, la Principessa taglio il pane a mezz’aria, con un
gesto da guerriero. Eppure il Re non era ancora convinto. Torno dunque da sua
madre, tutto sconsolato, e le disse: «Ha fatto il contrario di una donna. lo, pero,
sono sempre della medesima idea: Fantaghiro, persona bella, Ha occhi neri e parole
dolet, O mamma mia, mi pare una donzgella». Disse la madre: «Mi sembri matto. Ma
se hai quest’idea fissa, ti conviene fare una terza prova. Prega il nostro ospite di
trascorrere una notte nel tuo letto. Se ¢ una ragazza, ti dira sicuramente di no».
Il Re ando subito a trovare Fantaghiro e le disse: «Se vuoi farmi felice, vieni a
dormire nel mio letto». «Farebbe piacere anche a me, Maesta», rispose Fanta-
ghiro. «Se lei vuole, stasera si dormira assieme». Prima di mettersi a letto cena-
rono insieme. La bottiglia di vino destinata a Fantaghiro conteneva un potente
sonnifero che avrebbe dovuto far addormentare la ragazza. Ma lei, furba, non
ne bevve nemmeno un sorso. Quando ebbero finita la cena, un attimo prima di
andare a letto, disse: «Facciamo un brindisi, prima di coricarci». Si scambiarono
un bacio, si presero a braccetto, ¢ intanto Fantaghiro cantava: Bevi, su, compa-
gno, Senno t'ammazzero. Il Re rispondeva: Non m’ammazzare, compagno, pet-
ché io berro! E intanto bevevo, senza accorgersene, dalla bottiglia che conteneva
il sonnifero. Sicché, quando arrivo in camera sua, si butto sul letto vestito
com’era. Gli bastarono pochi istanti per addormentarsi, che russava come un
animale. Al risveglio, il mattino dopo, il Re vide Fantaghiro gia in piedi, con
'uniforme da dragone gia addosso. Non avrebbe piu potuto dire se era donna,
o uomo (Calvino, 2020, 324-326)".

5> Raccolta a fine Ottocento da Gherardo Nerucci nelle sue Sessanta novelle popolari montalesi (Fantaghiro &
la XVIII novella) «da Luisa vedova Ginanni» (1880, 239-244) ed inclusa, con il n. 69, da Italo Cal-
vino nella sua riscrittura delle Fiabe italiane, da cui qui si cita (2020, 322-326). Come mi fa notare Marina
Sanfilippo, i finali della versione di Nerucci e di Calvino (che, in nota, riporta come sua fonte Nerucci)


https://it.wikipedia.org/wiki/Italo_Calvino
https://it.wikipedia.org/wiki/Italo_Calvino

Garcia Surralés (1989, 15), oltre ad aggiungere ai racconti registrati
da Thompson sul tema della fanciulla travestita da uomo (di cui il tema
della virgo bellatrix ¢ solo una delle possibili declinazioni), le note favole I
dodici cacciatori dei Fratelli Grimm e VVassilissa la bella, appartenente al fol-
klore russo, ricorda il racconto appartenente al patrimonio popolare spa-
gnolo, raccolto nella compilazione di Aurelio M. Espinosa (1946, 1, n. 146,
350-352): L.a abjjada de San Pedro®.

Se nella gran parte delle versioni, compresa quella proposta da Fanta-
Ghiro, la doncella si sposa con il pretendente che ne aveva intuito la sua vera
natura di donna, non mancano anche varianti inattese, se non sorpren-
denti, come quelle presenti nel racconto greco Girl who pretended to be a boy’
e nello spagnolo E/ oricuerno®, nei quali alla fine, per effetto di una magia,
la fanciulla (non sempre guerriera), con risvolti gueer, mantiene quelle sem-
bianze maschili che pare aver sempre desiderato. Si riportano i due finali:

divergono significativamente nel destino di Fanta-Ghiro e nel suo processo di empowerment. Se in Ne-
rucci, dopo aver sposato il re nemico ed essere diventata regina, Fanta-Ghiro, nonostante sia la piu
piccola delle figlie, riceve in eredita anche il regno del padre, in Calvino ¢ il re nemico, ora marito di
Fanta-Ghiro, ad avere in lascito il regno dal suocero. Riporto le versioni dei due finali: «E 1i tra di loro
dissen tante parole, che la conclusione fu la pace tra que’ du’ Re e lo sposalizio di Fanta-Ghiro con il Re
dapprima nimico. Sicché lui la meno via con seco al palazzo nel su” Regno, e quando poi moritte il
babbo di Fanta-Ghiro, lei ebbe in redagione tutto il Regno di su’ padre» (Nerucci, 1880, 244). «Si cele-
brarono le nozze, i due Re celebrarono la pace e quando il Re suocero mori lascio tutto al re genero, e
Fanta-Ghiro persona bella divenne regina dei due regni» (Calvino, 2020, 326).

¢ La tradizione popolare e colta del motivo della vergine guerriera ¢ assai vasta e appartiene al patrimonio
narrativo mondiale; Vasvari (2006, 94) ricorda la leggendaria figura di Mu Lan appartenente al folklore
cinese. Per I'Italia Calvino (2020, 951-952), oltre a rinviare ai repertori regionali del racconto folklorico,
fa riferimento anche alla versione del motivo del sexwality fest presente nel Pentamerone di Basile (cft.
Belluccia, 111, 6), nel quale Belluccia, la piu giovane di sette sorelle, si fa uomo per obbedire al padre, che
non ha figli maschi e se ne vergogna.

71l testo di The girl who pretended to be a boy si trova in The Violet Fairy Book di Andrew Lang consultabile
al link https://www.gutenberg.org/cache/epub/641/pg641-images.html. Andrew Lang, scrittore e fol-
clorista scozzese pubblico, trail 1889 e il 1920, i Fairy Books una collana di 12 libri di favole appartenenti
al patrimonio popolare europeo. Ogni volume ¢ contraddistinto da un colore, motivo per il quale la
serie ha preso anche il nome di «I libri colorati».

8 Espinosa (I, n. 155, 378-380) e Camarena e Chevalier (1995, 431-435).


https://www.gutenberg.org/cache/epub/641/pg641-images.html

Elisabetta Sarmati

El ermitafio [rez6] para que si [la doncella guerrero] era un hombre, podria con-
vertirse en una mujer; y si fuere mujer, que se haga varén. En cualquier caso,
penso que el castigo serfa severo.

Pero los castigos son cosas en las que la gente no siempre esta de acuerdo, y
cuando /a princesa de repente sintid que realmente era el hombre que habia pretendido ser, se
alegrd mucho, y si el ermitasio hubiera estado a su alcance, se lo habria agradecido de corazon’.
Y ya dijo el padre: - Ahora vamos a caza y luego a los bafios de rfo, que si Carlos
es mujer no se ha de querer bafar.

Y salieron todos a la caza y después fueron a comer. Y después de comer dijo el
padre a los caballeros: - Ahora a los bafios, a bafiarnos al tio.

Y entonces dijo Catlos: - Espéreme un poco, que yo tengo que ir a hacer mi
necesida.

Conque se fue solo y se sent6 en un canto muy triste, cuando vio venir un bicho
con unas astas muy largas. Y se acercé y le dijo que se desnudara. Y se desnudo,
y el bicho que era el oricuerno, le hizo una cruz con el cuerno sobre el empeine
y al momento la moza se volvié hombre [...] Conque ya todos vieron que no era
mujer (Camarena e Chevalier, 1995, 434).

Come ¢ noto, il tema della fanciulla-guerriero animo anche le ballate
tradizionali di area europea (ma anche extra-europea'”), con probabile cen-
tro di irradiazione nel sud della Francia, da dove la figura de La fille-soldat"!
si propago, con numetrose vatianti e contaminazioni, nell’Italia del Nord'?,
in Spagna e Portogallo, paesi che ne propongono una versione piu vicina
alle narrazioni folcloriche.

9 Per la versione spagnola di The gir/ who pretended to be a boy, dal titolo La nifia que fingid ser nino, cft.
://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-

violeta, da cui qui si cita. La traduzione italiana, intitolata I/ /ibro viola della fiaba, mostri buoni e cattivi, morti

riconoscents, la morte, il diavolo, lupi, orchi e draghi, ¢ a cura di Francesca Lazzarato (I/ libro viola, 1988).

10 Sull’origine di questa ballata la critica si € espressa diversamente, rimando a Gatcia Surrallés (1989, 6).

La sua presenza e diffusione sono attestate anche fuori dall’Europa. Scriveva gia Menéndez Pidal (1980,

202): «LLo conocen igualmente los judios de Tanger y de todo Marruecos, asi como los de Hungtfa,

Servia, Grecia, Constantinopla, Asia Menor y Palestina». Sui numerosi punti di convergenza tra il rac-

conto popolare e il Romancero, si veda Lida (1976, 44-46) ed anche Delpech (1986).

' Tn cui la versione de La guerriera raccolta da Costantino Nigra pare avere una stretta derivazione dalla

tradizione francese de La fille-soldat, ove pero si attesta la lezione della ragazza che va in guerra per seguire

I'innamorato che non 'ama.

12 Costantino Nigra ne raccolse le lezioni piemontesi nel suo Canti popolari del Piemonte (1888).



https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-violeta
https://sites.google.com/view/educarenlaesperanza/cuentos/andrew-y-nora-lang/el-libro-de-hadas-violeta

Fu Menéndez Pidal, che aveva raccolto oltre un centinaio di versioni
moderne del romance La doncella gnerrera, ad indicare, pure in assenza di te-
stimoni antichi, una sua probabile circolazione in Spagna risalente almeno
al XVI secolo. Menéndez Pidal, per la datazione, si basava sulla presenza
dei versi iniziali de La doncella nell’ Aulegraphia del commediografo porto-
ghese Jorge Ferreira de Vasconcelos ed anche nel Zewirot Yisrael, opera del
sefardita Ben Mosé Najara (1555?2-1625?)". Riporto lo schema de I.a don-
cella gnerrera come proposto da Garcfa Surrallés nelle due versioni circolanti
(una piu corta e una piu elaborata con il tradizionale Zesz of sex assente nella
prima) (Garcia Surrallés, 1989, 8). Nella versione breve:

1) un vecchio cavaliere, nell’'imminenza di una guerra, maledice sua mo-
glie per averle dato solo figlie (in genere nel numero di sette) e nessun
tiglio maschio da mandare al suo posto.

2) La figlia piu piccola, che ¢ anche la piu coraggiosa, si fa avanti.

3) Di fronte alle riserve del padre (tutti si accorgeranno che ¢ una
donna), 1a figlia dice che si travestira da guerriero (fascera il seno per
occultarlo, esporra al sole le sue bianche mani perché diventino scure
come quelle di un uomo, etc.).

4) Durante un combattimento la wirgo bellatrix perde lelmo; la folta
chioma di capelli le ricade, cosi, sulle spalle, rivelando a tutti che,
sotto ’armatura, si nasconde, in realta, una bellissima fanciulla.

5) 11 figlio del re se ne innamora e la sposa.

Nella versione lunga il finale ¢ articolato nelle varie prove volte a
smascherare I'identita di genere della fanciulla:

1) Il principe confessa a sua madre di credere che il giovane cavaliere,
dal quale si sente attratto, sia una fanciulla.

13 Cfr. Menéndez Pidal (1944-1945, 243 e 438). 1 versi presenti nell’ Aulegraphia (atto 111, scena I) sono:
«Pregonadas son las guerras / de Francia contra Aragone / {Cémo las hatia triste / viejo, cano y peca-
dotl». Nel Zewirot se ne ripropone solo il primo verso. Sul punto si rimanda a Garcfa Surrallés (1989,

6).



Elisabetta Sarmati

2) Lla madre lo consiglia di sottoporlo a una serie di prove che ne sve-
leranno la vera identita.

3) La fanciulla riesce sempre a superatle, tranne quando il principe la
invita a fare un bagno nel fiume.

4) Per evitare di essere scoperta, la doncella tugge e torna da suo padre.

5) 1l principe la insegue e la chiede in sposa.

Oggi 1l progetto Corpus de Literatura Oral (CLLO) dell’'Universita di
Jaén da ancora testimonianza della sopravvivenza del romance in numerose
versioni registrate da vari informatori dei nostti giorni'*.

Dobbiamo a Marin Pina, invece, lo studio del motivo della doncella en
frgura varoni/ nei libri di cavalleria spagnoli del XVI secolo (1989, 86). A
differenza del personaggio dell’amazzone, pure presente in molti esem-
plari del genere®, i cui vestit succinti ne esaltano oltremodo I'avvenenza,
la puella cum armis occulta 1 propri attributi femminili e pratica la cavalleria
solo accidentalmente e spesso per amore. Cavalieri che si rivelano essere,
in realta, dame fermosas y ricamente guarnidas'® sono presenti gia nei primi
esemplari della narrativa cavalleresca aurisecular. Dopo il Primalein (1512),
secondo libro del ciclo palmeriniano, e il Po/indo (1526), nei quali la doncella-
caballero fa timidamente capolino in margine al racconto, saranno Feliciano
de Silva nel suo Amadis de Grecia (1530)"" e ’anonimo autore del Platir
(1533) a fare della donna guerriero, sul modello della Bradamante arioste-

14 Ctr. Corpus de Literatura Oral (CLO) del Departamento de Filologia Espafiola (Facultad de Humanida-
des) Universidad de Jaén, https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivorsearch api fulltext=donce-
1a%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42.

15 1] personaggio dell’amazzone ebbe grande successo nei libri di cavalletia spagnola a pattire dalle Sergas
de Esplandiin, cfr. Marin Pina (1989). E probabile che alla ripresa ed al successo del mito contribuisse
anche la recente scoperta nel Nuovo Mondo di una popolazione di indigene guerriere, in cui gli scopri-
tori credettero di riconoscere le mitiche figure della letteratura classica.

16 Stilema che ricotre ripetutamente nei libti di cavalleria. Si veda, solo nel Primaledn (1998), cap. xxxiii,
70; cap. xxxviii, 80-81; cap. Ixxix, 172; cap. clx, 395; cap. cxxxvii, 333.

17 Nell’ Amadis de Grecia & Vinfanta Gradafilea che, innamorata del re Lisuarte, combatte al suo posto,
vestita di «armas bermejas» e si fa suo scudiero, cfr. Marin Pina (1989, 89)



https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=doncella%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/farchivo?search_api_fulltext=doncella%20guerrera&f%5B0%5D=categoria%3A42

sca, un personaggio di maggiore interesse e respiro, al punto da annun-
ciatlo, sin dal prologo dell’opera’®, come richiamo indirizzato a un pub-
blico femminile presso il quale la letteratura cavalleresca godeva di parti-
colare apprezzamento. Scrive sempre Marin Pina:

Muchos escritores son conscientes de la extraordinaria acogida que sus obras
tenfan entre el publico femenino y no dudan en aprovecharlo de distinta manera.
Algunos les dedican sus creaciones y se ocupan de sefialarles los pasajes o los
contenidos de los mismos que mas puedan interesatles. El autor del Platir. brinda
su obra a su mecenas Pedro Alvarez Osotio y a su esposa, dofia Marfa Pimentel,
y en su prologo apunta ya que la Marquesa gustara de las bizarras hazafias de
Florinda, que toma el habito de caballero y protagoniza diversas aventuras en
busca de su enamorado (1991, 141)".

Sara, tuttavia, nel Cristalidn de Espasia che il protagonismo femminile
acquista, nelle parole di Donatella Gagliardi (2004, 131), una «preeminen-
cia sorprendente». Pubblicato a Valladolid nel 1545 da Juan de Villaquiran,
il Cristalidn ¢, ad oggl, P'unico libro di cavalleria che sia giunto a noi ascri-
vibile, senza matgini di dubbio, a una donna®, la dama vallisoletana Beatriz
Bernal, sul cui profilo biografico, grazie anche a recenti acquisizioni docu-
mentarie, ¢ stata fatta maggiore luce (Gagliardi, 2004, 5-27 e 2011). Nella
ricca galleria di personaggi femminili che popola il Cristalidn ¢ la infanta
Minerva che, come 'omonima divinita romana, pratica la cavalleria non

18 «Cuanto mas que la historia es muy apazible y los exemplos muy provechosos, assi de varones como
de notables mugeres que se sefialaron en el esfuerco de como fue aquella heroica muger Florinda, hija
del rey Tarnaes, Rey de Lacedemonia, todo para doctrina y passatiempo de todos», Platir (1997, 4). Per
la presenza del tema della virgo bellatrix nei preliminari dei libri di cavalleria (inclusi frontespizio e portada)
Marin Pina (1989, 81, n. 1) ricorda anche V'Espejo de Principes y Caballeros e il Lidamarte de Armenia e Lucia
Megfas (1998).

19 Sulle lettrici nel sec. XVI e sul pubblico femminile dei libri di cavalletia si veda anche Catedra; Rojo
Vega (2004) e Del Bosque (2014).

20 Che il Palmerin de Oliva e il Primaledn possano essere di autorialita femminile (come indicato nei paratesti
delle due opere) rimane, infatti, ancora questione controversa. Gagliardi (2004) fa il punto sulla que-
stione. Per un’indagine estensiva del motivo della doncella guerrera nei libri di cavalleria spagnoli si consiglia
la consultazione di MeMoRam. Base de datos de motivos caballerescos, cfr. https://memoram.mappingchi-

valry.dlls.univr.it/.


https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/
https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/

Elisabetta Sarmati

per amore, ma per inclinazione naturale, come lei stessa confessa® e la
rilevanza che acquista nel corso della storia «acaba concretandose en el
papel de protagonista absoluta que Beatriz Bernal quiso otorgarle» (Ga-
gliardi, 2004, 138). Montserrat Piera (2010, 79-80) arriva a sostenere che,
nel Cristalian, la virgo bellatrix Minerva non solo occupa a pieno titolo lo
spazio discorsivo del maschile cavalleresco, ma che la sua «actuaciéon con-
tribuye veladamente a socavar el paradigma masculinista en que se basa la
historia caballeresca y, por consiguiente, feminiza a Cristalian». Nel ridefi-
nire I’ezhos maschile, prosegue Piera applicando un approccio di genere
all’'opera della Bernal, «la doncella emascula o castra simbdlicamente al ca-
ballero protagonista relegandolo a un papel subordinado o, por lo menos,
a una posicion paralela a la de la arrojada dama guerreran.

3. La doncella guerrero in E] rapto del santo Grial di Paloma Diaz-
Mas e nella Historia del Rey Transparente di Rosa Montero tra
Me Too e fine-vita

3.1. El rapto del santo Grial tra tradizione e innovazione

Come opportunamente scrive Francesco Zambon (2005, 13), il tema
graaliano, lungi dall’essere rimasto confinato nella letteratura medievale,
ha mantenuto nel corso dei secoli un «rapporto profondo [con| la forma
romanzo». Nella sua prima apparizione letteraria che risale, come ¢ ben

21 Los dioses repartieron en mi tanta parte de buena ventura, que hasta hoy no he hallado caballero que
contra mi mucho en batalla pudiese duram (Don Cristalidn de Esparia, p. 468).



noto, al poema incompiuto di Chrétien®, oggetto di numerose continua-
zioni in verso e in prosa gia a pattire dal XIII secolo®, il Graal ¢ un sem-
plice recipiente splendente che contiene le ostie di cui si nutre il re Pesca-
tore. Piatto o vaso, a quest’altezza del suo cammino nella letteratura
medievale, il Graal ¢ ancora scevro di quelle esplicite risonanze mistico-
esoteriche?® che acquisira, invece, piu chiaramente nel suo lungo viaggio
artistico, a partire dalla cosiddetta Trilogia del borgognone Robert de Bo-
ron (XIII secolo), nella quale per la prima volta il recipiente presente
nell’opera di Chrétien diviene esplicitamente il calice usato da Cristo
nell’Ultima Cena, in cui, poi, Giuseppe di Arimatea raccogliera il suo san-
gue®. Come ¢ noto, nei cicli della Vulgata e della Post Vulgata®, la ricerca
del Graal prosegue nella prospettiva trascendentale inaugurata da Boron,
che caratterizza ’azione cavalleresca o guéte dei tre cavalieri eletti: Boort,
Galaad e Perceval. Galaad e Perceval, una volta contemplato il mistero del
Sacro Vaso, muoiono e il Graal viene assunto in cielo da una mano divina,
mentre Boort torna alla corte di re Artt per raccontare quanto ¢ avvenuto.

22 Si patla qui di «apparizione letteraria», perché, come ¢ risaputo, nel suo Perceval ou le conte du Graal,
Chrétien rielaboro antiche leggende appartenenti al folklore celtico. Sulle fonti celtiche del Graal si ti-
manda a Marx (1952), Frappier (1977) e Loomis (1963).

23 Nel corso del 1200, dopo la morte di Chrétien, attivo verso la fine del XII secolo, la storia del Graal
¢ stata ripresa in quattro diverse continuazioni in versi. In prosa ¢ il ciclo vulgato del Lancelot-Graal
(databile tra il 1215 e il 1235) ad essere considerato una delle fonti pitt complete e importanti per la
letteratura arturiana delle epoche successive. La Demanda del Santo Grial castigliana, derivata da una ver-
sione francese perduta, conservata nelle due edizioni anonime di Toledo (Juan de Villaquirdn, 1515) e
Sevilla (Juan Varela, 1535), costituisce, insieme al Tristdn de Leonis, a El baladro del sabio Merlin e al Lanzarote
de Lago, uno degli esemplari della serie dei testi arturiani in castigliano.

24 Zambon (2023, 1406) ricorda tuttavia che, gia nel poema di Chréten, il piatto/Graal contiene un’ostia
(unico cibo di cui, da quindici anni, si nutre il Re Pescatore), e che il romanzo di Chrétien de Troyes
inaugura gia «una sistematica opera di cristianizzazione di queste leggende celtiche», perché «pur appa-
rendo nel corso di un fastoso banchetto [...] il Graal contiene un’ostia e, se non ¢ ancora il Santo Graal,
¢ pero gia definito una “sainte choose”». «Benché la cristianizzazione del sostrato mitologico tenda ad
accentuarsi nei testi successivi del “ciclo”, sfociando in quel vero e proprio “romanzo mistico” che ¢ la
Queste del Saint Graal, anche in essi continuano ad affiorare, qua e la, numerosi elementi non cristiani,
che dimostrano come il poeta della Champagne non sia stato la sola fonte del mito e come la saldatura
fra elementi celtici e cristiani abbia cominciato a prodursi gia prima di lui» (¢bid.).

25 Sul ciclo medievale del Graal, si rimanda ancora Zambon (2023, 137-169).

26 11 ciclo vulgato del Lancelot-Graal ¢ costituito da I’ Estoire del Saint Graal, il Merlin, il Lancelot, 1a Queste del
Saint Graal e La Mort Artn. 11 ciclo della Post-Vulgata, cosi chiamato per indicare la sua posteriorita
rispetto a quello della Vulgata (come oggi ¢ sostenuto dalla maggior parte della critica), si compone di:
I'Estoire del Graal, 1’ Estoire de Merlin, e della Queste del Santo Graal.



Elisabetta Sarmati

Il romanzo E/ rapto del santo Grial di Paloma Diaz-Mas puo essere
ritenuto, a tutti gli effetti, uno degli esiti pit recenti e di maggiore forza
«sovversiva» di quello che Zambon chiama «ciclo moderno» del Graal, che,
riportato in auge nella seconda meta del XIX secolo dalla trilogia wagne-
riana di tema arturiano, si proietta sino ai nostri giorni in opere poetiche,
narrative, teatrali e cinematografiche, sia a carattere serio che parodico®.
Nella sua ripresa del Graal, Diaz-Mas non si rifa, infatti, alle ricreazioni del
mito di impronta spiritualistica (prevalenti nel corso del suo itinerario nar-
rativo), ma trae ispirazione invece, come dichiarato esplicitamente, dalla
sua fonte primigenia®®, che interpreta da una prospettiva totalmente laica,
irriverente e dissacrante®. D’altra parte, come dichiarera in un’intervista
rilasciata due anni dopo I'uscita de E/ rapto, dalla sua prospettiva «escribir
sobre Medioevo es solo una forma irénica de escribir sobre actualidad»
(Diaz-Mas, 1986, 21).

In E/ rapto, come in altre riprese moderne del ciclo bretone”, il leg-
gendario universo arturiano mostra gli evidenti segni lasciati dal tempo sui

27 Dopo la fortunata stagione medievale, ¢ con i drammi musicali Richard Wagner (soprattutto con i
suoi Lohengrin, 1850 e Parsifal, 1882) che, non solo il mito del Graal rinasce, ma vive un vero e proprio
revival. Nel «ciclo moderno del Graal», Zambon (2023, 345-372) colloca e studia, a pieno titolo, due
parodie romanzesche di area italiana: il Cavaliere inesistente (1959) di Italo Calvino e il Pendolo di Foucanlt
(1988) di Umberto Eco.

28 «lLa leyenda del rey Arturo y sus caballeros me habia fascinado en mis afios de estudiante, en gran
medida gracias a una buena profesora de francés en la especialidad de Filologfa Romanica, que estudié
en la Universidad Complutense. Se llamaba Mercedes Rolland y, una vez acabada la licenciatura, nunca
mas volvi a saber de ella; pero jamas le podré agradecer lo suficiente que me hiciese leer, en traduccion
al castellano, varias obras de Chrétien de Troyes, el poeta francés del siglo XII que pertenecio a la corte
de Marifa de Francia y que escribi varias narraciones caballerescas en verso sobre la historia del Grial.
Aunque mi novela no podia ser (jqué mas quisieral) como las de Chrétien de Troyes. Para desarrollar la
historia que queria contar, yo tenfa que buscar un lenguaje y unos motivos literarios que hicieran la trama
crefble y accesible para los lectores contemporaneos; es decir, a los lectores como yo. Los encontré en
la literatura que mejor conocfa y que mas habfa leido. El bastidor sobre el que tejer la trama me lo
oftecieron, como ya he dicho, el mundo artirico y caballeresco de la narrativa medieval, sobre todo del
roman francés en verso» (Dfaz-Mas, 2019, 12).

29 Per la sua riscrittura dell’ Erec et Enide di Chrétien, anche Manuel Vazquez Montalban (2002) si richiama
alla lettura del romanzo del poeta francese avvenuta durante i suoi anni universitari, cfr. Ros (2002).

30 Si veda, in particolare, il Merlin ¢ familia di Alvaro Cunqueiro (2003, 18) dove un anziano Metlino e
una Ginevra oramai «mas bien gorda» si sono ritirati nelle immaginarie terre galiziane di Miranda, nel
cuore della selva de Esmelle, vicino a Mondofiedo, tiflesso della mitica Brocelandia. Sulla fortuna della
letteratura arturiana in Spagna in epoca moderna e contemporanea si veda almeno Zarandona Fernan-
dez (2011-2012).



suoi personaggi e sul loro mondo: a dei cavalieri oramai entrados en arios,
Artt, un re anch’egli invecchiato e incline alla commozione —«[sus] ojos
[eran] empafiados de lagrimas: el rey era anciano y estas cosas le sucedian»
(Diaz-Mas, 2014, 10)—, affida 'ultima e definitiva missione: quel Graal, die-
tro il quale avevano consumato la loro giovinezza ¢ ora a portata di mano:
cento fanciulle lo custodiscono nel castello di Acabaras in attesa che 1 «ca-
balleros de la Mesa Redonda fuesen a recogerlo» (Diaz-Mas, 2014, 11).
Contro ogni aspettativa, la notizia del rittovamento del Santo Vaso ¢, pero,
accolta senza entusiasmo, perché il suo rinvenimento sancira anche la fine
della civilta eroica e il tramonto definitivo del tempo dell’avventura. «Nada
hay mas triste que no tener un ideal por el que luchar y una meta inalcan-
zable que perseguir (Dfaz-Mas, 2014, 26), confida Artd a Pelinor, il piu
giovane e coraggioso dei cavalieri della sua corte, al quale assegna, percio,
il compito di ostacolare i suoi compagni nella ricerca. La stessa Dfaz-Mas
pone I'accento sulla vena nostalgica che percorre tutto il racconto, rimar-
cando il carattere «disincantato» di questa sua ricreazione giovanile, nella
quale il Graal non ¢ piu il simbolo di uno stato ineffabile legato all’espe-
rienza mistica di contemplazione del divino, quanto piuttosto la rappre-
sentazione di una guéte interminabile che, proprio perché destinata al falli-
mento, innesca il perenne rinnovarsi del desiderio e della ricerca di verita:

la historia esta, de principio a fin, impregnada de una melancolia muy propia de
nuestra época incierta e insatisfecha, muy contemporanea: la melancolia de los
caballeros obligados por Arturo a ir en busca de un Santo Grial que por primera
vez tienen al alcance de su mano, pero cuyo rescate supondra el fin de su mundo,
de los ideales por los que han luchado; la melancolia del propio Arturo que,
consciente de la situacion, manda a unos caballeros a rescatar el Gral y, a escon-

didas, a otros para que se lo impidan (Dfaz-Mas, 2014, 13).

E/ rapto si allontana dai suoi modelli’" anche attraverso il distanzia-
mento parodico che qui, come altrove, permette di far affiorare la rela-
zione esistente tra discorso e potere. Il finale, volto a rifunzionalizzare e,

31 «Desvia de sus fuentesy, scrive Macklin (2010, 188).



Elisabetta Sarmati

implicitamente, denunciare, attraverso un processo di demistificazione, la
lettura di un simbolo che si era andato caricando di significati vieppit mi-
steriosi e occulti, non puo esser pit emblematico. Nell’epilogo del ro-
manzo 1 tre cavalieri ai quali Artu ha affidato la missione di riscattare il
Graal (Lancillotto, Perceval e il Caballero de Morado, nome d’elezione
dalla virgo bellatrix di Paloma Diaz-Mas), muoiono senza essere giunti alla
meta. Su di loro ha la meglio un rozzo contadino, che —come il Sancho di
Cervantes di fronte ai mulini a vento?*—, vede il Graa/ pet quello che ¢, non
una reliquia, ma prosaicamente un «plato todo de oro [con] engastados|s]
rubies, zafiros y esmeraldas» (Diaz-Mas, 2014, 39). E spinto dal desiderio
di assicurarsi sia il lauto bottino che di godere delle sue guardiane, rag-
giunge il Castillo de Acabaras, seduce e ingravida le cento vergini e, por-
tando con sé la Sacra Coppa —nascosta in un sacco di farina— e le sue cu-
stodi, parte per I’Oriente, «camino de Turquia [...] hacia tierra de infielesy,
petché i ¢ ammessa la poligamia™, smentendo cosi ogni aspettativa di av-
vento di un nuovo messianesimo attribuito al rittovamento del mitico re-
cipiente.

Anche il motivo della «muchacha que se viste de hombre para ir a la
guerray (Diaz-Mas, 2019, 13) si carica in questa riscrittura arturiana di si-

32 La scrittrice dichiard che 'opera di Cervantes costituisce una delle sue principali fonti d’ispirazione,
cfr. Diaz-Mas (2003).

3 Lepisodio finale delle cento donzelle ingravidate dal Caballero de la Verde Oliva trae spunto da una
canzone sefardita: «El embarazo de cien doncellas que custodian el Grial en el castillo de Acabaras se
debe a que “alguna mala yerba debimos pisar en uno de nuestros paseos por la campifia, o tal vez
bebimos de alguna fuente embrujada™: dos motivos folkloricos —el de la fuente fecundante y el de la
hierba que deja embarazada a la mujer que la pisa— que aparecen en romances y canciones populares.
La aparicién del Caballero de la Verde Oliva “malo” y bestial ante las doncellas se inspira en una can-
cioncilla tradicional obscena de los sefardies de Marruecos, el Pajpero (deformacién de Fray Pedro) en la
que el personaje principal se presenta ante unas doncellas «con las manitas juntas y afuera el cordén» y
ellas lo acogen entusiasmadas: «con peso de plata / pesironselo. / Mas de veinte arrobas / en el peso
dio» hasta que al final acaban «ciento veinte cunas / en un corredom (Diaz-Mas, 2019, 12).



gnificati inediti e dirompenti. In una prosa connotata da un’ampia interte-
stualita con citazioni quasi letterali delle fonti usate®, «ecos de una litera-
tura [...] muy mia [...] la que estaba leyendo con fruicion mientras escribia
el libro» (Diaz-Mas, 2019, 13), la ripresa del tema Ia doncella guerrera ¢ con-
dotta in E/Rapto sul doppio binario dell’omaggio al Romancero —genere pre-
diletto dalla scrittrice negli anni della sua formazione e poi divenuto uno
dei suoi principali campi di studio®—, e della contraffazione parodica, fo-
calizzata anche da una prospettiva femminile, se non femminista®. In Pa-
loma D{az-Mas, infatti, il motivo della giovane fanciulla —come nel folklore
la piu piccola di sette sorelle— che si offre al vecchio padre, al posto di quel
tiglio maschio di cui egli lamenta la mancanza, per andare alla ricerca del
Graal, non solo elude il pit consueto happy end (nella maggior parte dei
romances, come si ¢ gia detto, I'ordine patriarcale ¢ ristabilito con il matri-
monio finale tra la doncella e il principe®), ma ¢ chiaramente inquadrato
all'interno di un sistema di coercizione sessuale e di intimazione psicolo-
gica, antesignano delle piu recenti acquisizioni sul rapporto tra abusi di

3 Al punto che i primi editoti ai quali il romanzo fu proposto accusarono la scrittrice di plagio, cft.
Macklin, (2010, 180). Gia in Tras las huellas de Artorius, breve romanzo costruito intorno alla figura di un
misterioso Artoire des Nymes o Artoire le Sage, scrittore provenzale del XII secolo e autore di una
Conversion y penitencia de San Florio el ermitaiio, lo scrittura di Paloma Diaz-Mas aveva dimostrato una spic-
cata propensione a presentarsi come un mosaico di fonti, vere ed apocrife, tendenza consapevolmente
avocata come scelta stilistica e tematica: «Yo creo que cada vez escribimos mas sobre literatura. Me
parece mas literario y mas interesante plantearme la escritura como una creacion intelectual, mas que
como un trozo de mi vida» (la citazione ¢ indiretta, si veda Zomefio, 2002, 428).

3 Come ¢ noto, Paloma Diaz-Mas, oggi membro della Real Académia Espafiola, ¢ stata docente di
letteratura spagnola e sefardita presso I'Universita del Pais Vasco. Del 1994 ¢ la sua edizione del Roman-
cero per la casa editrice Critica, che presenta una selezione di cento romances, tra cui quello de La doncella
guerrera [n. 92], di cui riporta la versione di Juan Menéndez Pidal e la cui fortuna documenta profusa-
mente nelle note di commento al testo (Romancero, 359-361). La stessa scrittrice dichiara che in E/ rapto
«hay elementos del lenguaje y una serie de temas y motivos que provienen del romancero hispanico y
de la poesia popular de transmision oral, que ya me fascinaron en mi época de estudiante y que luego se
han convertido en uno de mis principales temas de investigaciony, cfr. Diaz-Mas (2019, 12).

36 Paloma Diaz-Mas ha preso le distanze dalla possibilita di essere considerata una scrittrice femminista,
tuttavia ¢ indubbio che la critica del modello culturale della societa patriarcale e la denuncia della discri-
minazione e della violenza di genere percorre l'intera sua opera, senza diventarne, pero, tema esclusivo
o unica matrice ideologica, sul punto si veda Zomefo (2002).

37 Come ricorda la stessa Diaz-Mas alcune versioni del romance terminano, invece, con la «huida de la
doncella y su reintegracioén al hogar familiar» (Romancero, 361, n. 53).



Elisabetta Sarmati

potere, sopraffazione e violenza sessuale. Infatti, dopo una breve scher-
maglia con il re, nella quale Artt si oppone alla proposta della doncella di
unirsi agli altri due cavalieri nella missione di «recuperar el Grialy (Diaz-
Mas, 2014, 11), il permesso ¢ accordato sub condicione: il re la fara cavaliere
e le concedera di andare se lei accettera, in un linguaggio dalle connota-
zioni erotiche del tutto esplicite, di «mettere» nel proprio «fodero» la sua
«spada.

—Doncella, lo que dices no me parece bien [...] Pero ea, no discutamos mas.
Te armaré caballero si eres capaz de meter mi espada en tu vaina. Si asi lo haces,
podras marchar en busca del Grial; mas si no lo consigues, hemos de verte todos
profesar en un convento de monjas.

Mucho se entristeci6 la doncella por su amigo, el valiente Pelinor, que tenfa amor
con ella [...], pero ya se habia comprometido con el rey ante toda la corte y no
podia volverse atras (Diaz-Mas, 2014, 10).

Al gesto di sottomissione della fanciulla corrispondera, pero, in
chiave militante, la scelta dei colori e del blasone che adottera nell’atto
della sua investitura. Con una simbologia immediatamente evidente
nell’ambito del movimento delle donne, infatti, la doncella scegliera come
insegna la mano con il pugno chiuso su sfondo viola, colore che tornera
anche in uno dei suoi nomi cavallereschi: il Cavaliere Viola (de Morado).

Y el rey quedo satisfecho de la prueba a la que habia sometido a la doncella y le
dijo: —Tu irds por el camino en busca del Grial. Pero elige ahora tus colores y
tus armas, pues no esta bien que un caballero salga al campo sin ellas.

—Sefior, vestiré de morado vestiré de morado y mi pendén sera de morado con
un espejo de Venus y en su interior un pufio cerrado sobre el pomo de la espada
(Diaz-Mas, 2014, 17).

Nello scontro finale tra la doncella «vestida de morado» e il suo Peli-
nor, la riscrittura del romance della doncella guerrera in chiave allusivamente
femminista, aggiunge al tema del ricatto (sessuale), anche 'omicidio di ge-
nere, quando Pelinor constata che la fanciulla, che a lui si presenta come il
Caballero de Santa Agueda (la martire considerata protettrice delle donne),



non ¢ vergine. Il passo, intenzionalmente costruito intorno alla duplice
valenza dello scontro marziale e dell’abuso sessuale, appare assat esplicito:

Siete veces porfiaron el valiente Pelinor y el caballero de Santa Agueda en pare-
cidos términos y en el cabo de las ocho Pelinor, airado, hincé su firme en el
vientre de su vencido enemigo, que no podia defenderse. La espada entrd bien,
hasta la empufadura, tan facilmente como si se introdujera en la vaina. Pero no
sangré la carne porque una vez el caballero habia envainado la espada de Arturo,
y habfan manado de su vientre unas gotas de sangtre [...]. Pelinor hizo entrar su
espada en la herida no una sino varias veces, y cuando hubo terminado, se alzo,
se reafirmé las ropas y degoll6 al caballero con la misma espada (Dfaz-Mas, 2014,

69).

3.2. Rosa Montero e la virgo bellatrix 1eola: «es una desgracia ser mujer y estar
sola en tiempos de violencia».

In una postilla-epilogo del suo romanzo, dal titolo Unas consideraciones
finales (Montero, 2015, 585-588), anche Rosa Montero avverte la necessita
di illustrare la genesi del suo romanzo Historia del Rey Transparente, e, anche
in questo caso come in quello di Paloma Diaz-Mas, 'opera puo inquadrarsi
in quel diffuso «medievalismoy, pit volte riconosciuto come una tendenza
del romanzo post-moderno, che coniuga la «metaficcién histotiografican™
con una marcata intertestualita. Gli ipotesti esplicitamente dichiarati dalla
Montero vanno ancora da «los bello textos de Chrétien de Troyesy, ai clas-

sici arturiani di epoca moderna («Los hechos del rey Arturo y sus nobles caballeros
de John Steinbeck»™), a «E/ hombre medieval de Jacques Le Goff» (Montero,

38 I espressione «metaficcion historiograficar, ricordata da Diaz-Mas (2006, 38) come sottogenere nat-
rativo nel quale si puo inquadrare parte della sua produzione, ¢ estensibile anche a questo romanzo di
Rosa Montero. La ripresa del romanzo storico, anche in chiave neoarturiana, a partire dagli anni Ottanta
del Novecento nasce in Spagna come ben sintetizza Alfonso Garcfa (2002, 239), che ne studia la fortuna
soprattutto nella scrittura femminile, dalla volonta di «rescatar la fabula y la narratividad», dopo 'esau-
rimento della fase del romanzo sperimentale. Per una sintesi sul romanzo storico della democrazia si
rimanda a Gullén (2000).

39 The Acts of King Arthur and His Noble Knights (Le gesta di re Arti e dei snoi nobili cavaliers) di John Steinbeck
(1977), riscrittura, rimasta incompiuta, di Le Morte d’Arthur di Thomas Malory, ha costituito e costituisce
tuttora, per molti giovani lettori, il primo accostamento alla mitologia arturiana.



Elisabetta Sarmati

2015, 586 e 588): «Historia del Rey Transparente nacié de mi pasion por el
mundo medieval. No es que decidiera hacer una novela historica sobre el
siglo XII y luego me documentara sobre ello, sino que la novela surgié
espontaneamente de una inmersioén previa en el tema, de mi aficién como
lectora por esa época de nuestro pasado» (Montero, 2015, 585).

Nella Historia della Montero la trasformazione della quindicenne
Leola in un rude guerriero ¢ processo tanto ineludibile quanto sofferto.
Leola, protagonista e voce narrante del romanzo, costretta ad abbando-
nare le sue terre devastate dall'avido e violento signore di Albuny e a vagare
nella desolata campagna francese sconvolta dalle guerre di religione, si tra-
muta in fille-soldat come atto necessario per non soccombere alla brutalita
dei tempi («es una desgracia ser mujer y estar sola en tiempos de violencia»,
Montero, 2015, 26). Attraverso la sua voce di narratrice, infatti, Leola si
trattiene minuziosamente, con toni macabri e luttuosi, dapprima sulla de-
scrizione ripulsiva della spoliazione dell’anonimo guerriero caduto in bat-
taglia:

Rebusco durante un rato intentando respirar lo menos posible, y al cabo encuen-
tro un cuerpo que parece ser de mi tamafio y cuya armadura se halla en buen
estado. Tiene el yelmo hendido por un tajo que le parte la cara hasta la mejilla;
el corte es de una negrura tenebrosa bajo la luz lunar, un fulgor de seca oscuridad
que ocupa todo el lado izquierdo de su rostro, el lugar donde antafio existié un
ojo. El otro lado es suave y delicado bajo los tiznones de la sangre: es un guerrero
muy joven. Con pulso tembloroso le desato el cinturén de caballero, del que
todavia penden la daga y el hacha de guerra, e intento abrirle los dedos engarfia-
dos para liberar la espada de su mano. Tardo muchisimo. Aun me demoro mas
para sacarle la desgarrada sobreveste, bordada con pequefios tréboles azules so-
bre un fondo amarillo. No sabia que me iba a costar tanto trabajo desnudatle: el
cuerpo esta rigido, encogido sobre si mismo, petrificado en la postura de un nifio
que duerme. Le arranco las manoplas, las espuelas, las botas de cuero y las bra-
foneras que cubren sus piernas. Tengo que estirar sus brazos con un sordo chas-
quido para poder extraer la larga camiseta de malla. Desato las lazadas de su
almilla acolchada y se la quito. Por la camisa abierta se entrevé su pecho blanco
y suave, carente de vello, cruzado por los oscuros verdugones de los golpes. No
puedo aprovechar el casco ni el alméfar de malla que protegen su cuello y su



cabeza porque estan partidos por el tajo y sus rebordes se han hundido en el
craneo. Busco a mi alrededor y encuentro otro cadaver al que le falta un brazo,
pero que conserva el yelmo intacto: es un hombre barbudo de ojos desorbitados.
Le pelo la cabeza como quien pela una naranja, mientras intento mirar para otro
lado. Recojo mi botin venciendo las arcadas y salgo del campo de batalla a trom-
picones, corriendo y tropezando, tambaleandome bajo el peso de mi carga (Mon-
tero, 2015, 24).

Poi sulla difficile operazione di vestizione del neo-cavaliere Leo in
cui Leola si tramutera, cambiando di identita in un lento e travagliato pro-
cesso di masculinizacion.

Me detengo en el pequefio pedazo de tierra pedregosa que hace unas horas araba
con mi hermano y comienzo a vestirme. Llas medias de malla, las botas, que me
vienen un poco grandes y que aun as{ son un tormento para mis pies desacos-
tumbrados al encierro; el gambax acolchado, que coloco encima de mi camisa;
la pesada loriga metalica, larga hasta las rodillas; la sucia cota de armas con sus
bordados heraldicos de tréboles. Me cifio el cinturén y encajo la espada en su
vaina labrada. Lo cual es muy dificil, porque la espada es grande y la vaina es
estrecha. Saco la daga del cinto y me corto los cabellos a la altura de la nuca: mi
hermosa y larga melena se enrosca en el suelo como un animalejo malherido.
Con cierta repugnancia, me ajusto la cofia de tela que le he quitado al barbudo,
y luego introduzco mi cabeza por el largo y frio tubo del alméfar. Después me
calo el yelmo, que me queda holgado, y meto las manos en los guanteletes. Ya
esta. Ahora soy en todo semejante a un caballero. Avanzo unos pasos, la espada
se me enreda entre las piernas y casi doy de bruces. Recoloco el cinturén inten-
tando dejar la zancada libre y suspiro para disolver la opresion de mi pecho:
cuesta respirar con tanto metal encima. La cota de malla tira de mi cuerpo hacia
la tierra, como si llevara sobre mis hombros todo el peso del cielo. Por fortuna

soy fuerte, por fortuna soy alta: sera mas facil que mi impostura triunfe (Mon-
tero, 2015, 206).

«Impostura» definisce, dunque, la doncella divenuta guerrero il suo ca-
muffamento che, pero, non sara definitivo, ma che alternera con il ritorno
agli abiti femminili, secondo la necessita del momento. In questo senso,
facendo leva sull'instabilita identitaria della protagonista, ¢ stato possibile
affermare che il romanzo «ofrece una clave para vivir, un modelo de cémo



Elisabetta Sarmati

enfrentar la vida en situaciones limite para sobrevivir e ir mas alla de opo-
siciones binariasy (Osorio, 2008, 343). Ma se l'adattamento alla nuova
espressione di genere ¢ vissuta con riluttanza —Leola, infatti, all'interno
dell’armatura si sente come un «terrible gusano en capullo de hierro»
(Montero, 2015, 24-26), e gravosa e impacciata ¢ la percezione del suo
passo: «rechino al caminar y todo me pesa» (Montero, 2015, 27)—, il ritorno
agli abiti femminili ¢ avvertito, invece, con gioiosa esultanza: «he quitado
las ventas que oprimen y esconden mis pechos [...] la blusa es bastante
fina y bonita y el traje, de color verde oscuro, lleva cordones de cuero que
ajustan el corpino [...]. Siento una alegria irrefrenable, un aturdimiento se-
mejante a la embriaguez del vino» (Montero, 2015, 287-288).

Il «ritorno all’ordine naturale», inteso come una «reversion de lo ma-
sculino a lo femenino» presente nell’epilogo del racconto tradizionale (con
’adesione ai ruoli di genere che ne consegue) (Alsina Lee, 2022, 41), nella
Historia elude ogni soluzione patriarcale. Non ci sara per Leola alcuna agni-
zione finale, né alcun matrimonio risolutivo. Insieme a Nyneve, la fata Ni-
viana o Viviana della tradizione arturiana, archetipo 1i della femzme fatale e
qui, invece, del vincolo di una «sorellanzax» (sisterhood) che fortifica le donne
nel loro cammino di emancipazione®, Leo (a/as Leola) riesce a sconfiggere
1 nemici piu temibili, arrivando a combattere a fianco dei Catari, accusati
di eresia e assediati per dieci mesi a Montségur dai crociati del Papa. In un
finale anti-consolatorio, di fronte all'impossibilita di salvarsi dall’assedio
dei crociati, Leola, che durante i suoi lunghi pellegrinaggi ha scritto la cro-
naca della sua vita, si dispone ad assumere il magico elisir che Nyneve —
sua mentore, comprimaria, aiutante e suo scudiere—, le offre, e che le por-
tera entrambe nella favolosa isola di Avalon o, forse, verso una dolce

40 Da un punto di vista ipotestuale, la Historia del Rey Transparente ¢ anche una rilettura di genere della
leggenda di Metlino e della fata Niviana/Viviana (Nyneve nel romanzo) e del mito di Avalon. Se se-
condo la versione del Lancelot-Graal, Metlino, per ottenere 'amore di Niviana, le insegna i suoi segreti
magici e lei, approfittando della nuova conoscenza, lo seppellisce definitivamente in una grotta, nel
romanzo di Rosa Montero la leggenda ¢ narrata dal punto di vista della fata, in chiave chiaramente
antipatriarcale: «Ni Myrddin construyo la cueva ni yo le encerré dentro de una montafia. Pero hay algo
de verdad en todo ello, porque él si que queria atraparme en su carifio. Queria enterrar mi juventud en
ese oscuro subterraneo de su amor de viejo. Por eso me marchéy, cfr. Montero (2015, p. 271).



morte: «Destap6 el pomo. Por la estancia se esparcié un extrafio olor a
violetas y a fuego de encina. Se llevo la panzuda botella a la boca, dando
un pequefo trago. [...] Volvid a cerrar el frasco y me lo dio. [...] Después
se durmio, o se murid, o se fue» (Montero, 2015, 562).

Nella lunga e articolata tradizione del motivo della fanciulla-guer-
riero, la cul fortuna ha attraversato tutti i generi letterari e la cui genest si
perde nella sfera del mito, le moderne riscritture di Diaz-Mas e Rosa Mon-
tero permettono non solo di insistere sulla persistenza narrativa di questo
personaggio, ma anche di ritrovare nelle sue ultime traslazioni narrative la
capacita di veicolare temi e significati di grande attualita. Dal rapporto tra
potere e molestie sessuali, alla sorellanza, al fine vita, queste riprese disto-
piche della materia cavalleresca moderna, fra sopravvivenza e rovescia-
mento, trasformano 'immaginario cavalleresco in una grande metafora del
mondo d’oggi. Come ha ben scritto Davide Savio (2020, 9-10), in un suo
studio sulla fortuna del cavalleresco nella narrativa italiana contemporanea:
«Gli ipertesti cavallereschi moderni perdono gran parte del loro significato
se vengono ridotti [...] a meti dzvertissement. Importa invece riconoscere che
queste opere sono prese di posizione, tentativi di agire sul presente: sul
pubblico, dunque, sulla societa, prima che sulla letteratura». Lungi, quindi,
dal voler rappresentare mondi favolistici in scritture di pura evasione, la
narrativa neo-arturiana, e piu in generale, la ripresa dell'immaginario caval-
leresco a cavallo tra i secoli XX e XXI (con il suo apparato di zgpoi e motivi
ricorrenti), si fa cartina di tornasole dei dilemmi e delle contraddizioni del
mondo contemporaneo.



Elisabetta Sarmati

Bibliografia citada

Alfonso Garcia, M* del Carmen, «Escribir novela historica y ser mujer: El
ciemplo de La cajita de lagrimas, de Angeles de Irisarriv, in Tramas postimo-
dernas: voces literarias para una década (1990—-2000), Oviedo, Universidad
de Oviedo, 2002, pp. 239-270.

Alsina Lee, Mauricio Adrian, «“Las sayas no te impiden hacer lo que
deseas™: performativity and migration in L.a Historia del Rey Transpa-
rente by Rosa Monterow, 16/1 (2022), pp. 38-47.

Calvino, Italo, Fiabe italiane raccolte dalla tradizione popolare durante gli ultimi
cento anni e trascritte in lingna dai vari dialetti, Milano, Mondadori, 2020.

Camarena, Julio; Chevalier, Maxime, Catdlogo tipoldgico del cuento folkldrico es-
paiiol. Cuentos maravillosos, Madrid, Gredos, 1995, pp. 431-435.

Catedra, Pedro M.; Rojo Vega, Anastasio, Bibliotecas y lecturas de mujeres. Siglo
X171, Salamanca, Instituto de Historia del Libros y de la Lectura,
2004, pp. 69-108.

Cunqueiro, Alvaro, Merlin y familia (1* ed. in galego Vigo, Galaxia, 1955, tr.
in castigliano dello stesso autore, Barcelona, Alfredo Herrero Ro-
mero, 1957), Madrid, El Pais, 2003.

Del Bosque, Alejandro, «El publico femenino de los libros de caballerfas
en Espana. Siglo XVI», Humanitas. Letras, 40-41 (2014), pp. 89-121.

Delpech Francois, «L.a doncella guerrera: changons, contes, rituelsy, in,
Formas breves del relato (Coloquio Casa de 1 elazquez-Departamento de Lite-
ratura Espanola de la Universidad de Zaragoza, Madrid, febrero de [985), ed.
Aurora Egido e Yves-René Fonquerne, Madrid, Universidad de Za-
ragoza - Casa de Velazquez, 1986, pp. 57-86.

Dematte, Claudia; Tomasi, Giulia (dit.), MeMoRam, Universita di Trento,
2023. URL:  <https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/>
(cons. 30/05/2025).

Diaz-Mas, Paloma, «Entrevista», E/ Pais, 29.05.1986, p. 21.



https://memoram.mappingchivalry.dlls.univr.it/

—, «Me especialicé en literatura sefardi por casualidad», 2003. URL:
<https://interaulas.org/hemeroteca/paloma-diaz-mas/>.

—, «Como se escribe una novela histérica (o dos)», in Reflexiones sobre la
novela historica, ed. José Jurado, Cadiz, Fundaciéon Fernando Quifio-
nes, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Cadiz, 2006, pp.
37-49.

—, El rapto del Santo Grial, Barcelona, Anagrama, 2014.

—, «Como y por qué escribir una novela arttrica contemporanea: E/ rapto
del Santo Griak, in Magia, brujeria, Inquisicion, ed. Antonio Huertas Mo-
rales, 2019, pp. 9-14. URL: <http://parnaseo.uv.es/AulaMedie-
val/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02 D%C3%ADaz-
Mas.pdf> (cons. 25/05/2025).

Don Cristalian de Espaiia = Bernal, Beatriz, Historia de los invictos y magndninos
caballeros don Cristalian de Espania, Principe de Trapisonda, y del Infante Lu-
cescanio su hermano, hijos del famosisimo Emperador Lindedel de Trapisonda,
ed. Sidney Stuart Park, Temple, University Microfilms International,
Ann Arbor, 1981.

Espinosa, Aurelio M., Cuentos populares recogidos de la tradicion oral de Esparia,
Madrid, CSIC, vol. I, 1946.

Frappier, Jean, «l_e Graal et la chevalerie», in 1d., Autonr du Graal, Droz, Ge-
neve, 1977, pp. 101-114.

Gagliardi, Donatella, «Quid puellae cum armis?y Una aproximacion a Dofia Bea-

trig Bernal y a su Cristalian de Espana, tesi dottorale inedita, diretta
da Alberto Varvaro e Luis Alberto Blecua Perdices, Universitat
Autonoma de Barcelona, 2004.

—, Urdiendo ficciones. Beatriz Bernal, antora de caballerias en la Espana del sigl
XV, Zaragoza, Prensas Universitarias, 2011.

Garcia Surrallés, Carmen, «la doncella gue fue a la guerra: romance y cuentow,
Tavira: Revista electronica de formacion de profesorado en comunicacion lingiiis-
tica y literaria, 6 (1989), pp. 5-20.

Gullén, German, «LLa novela histérica. Ficcion para convivim, Insula. Re-
vista de letras y ciencias humanas, 641 (2000), pp. 3-5.


https://interaulas.org/hemeroteca/paloma-diaz-mas/
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf
http://parnaseo.uv.es/AulaMedieval/aM_es/StorycaWeb/Descargas/MS19/02_D%C3%ADaz-Mas.pdf

Elisabetta Sarmati

17 libro viola = 11 libro viola della fiaba, mostri buoni e cattivi, morti riconoscents, la
morte, il diavolo, lupi, orchi e draght, ed. Francesca Lazzarato, Roma, Edi-
tori Riuniti, 1988.

La Demanda del Santo Grial = La Demanda del Santo Grial, ed. José Ramoén
Trujillo, Alcala de Henares, Universidad de Alcala, 2017.

Lida, M* Rosa, E/ cuento popular y otros ensayos, Buenos Aires, Losada, 1976.

Loomis, Roger Sherman, The Grail, from Celtic Myth to Christian Symbol, Co-
lumbia University Press, 1963.

Lucfa Megfias, José Manuel, «Catalogo descriptivo de libros de caballerias
hispanicos. XI. El dltimo libro de caballerfas castellano Quinta parte
de Espejos de Principe y Caballeros», Nueva Revista de Filologia Hispanica,
2, 1998, pp. 309-356.

Macklin, John J., «<El medievalismo en un mundo posmoderno: Arthur the
King (2003), de Allan Massie y E/ rapto del Santo Grial (1984), de Pa-
loma Diaz-Masy, Archivum: Revista de la Facultad de Filosofia y Letras, 60
(2010), pp. 171-198. URL: <https://reunido.uniovi.es/in-
dex.php/RFF/article/view/9333/9170> (cons. 25/05/2025).

Mafiero Lozano, David (dit./ed.), Corpus de Literatura Oral (2° ed.), Jaén,
Editorial de la Universidad de Jaén, 2019. URL: <https://corpusde-
literaturaoral.ujaen.es/> (cons. 25/05/2025).

Marin Pina, M* Carmen, «Aproximacion al tema de la virgo bellatrix en los
libros de caballerias espafioles», Criticon, 45 (1989), pp. 81-94.

—, «lLa mujer y los libros de caballerias: notas para el estudio de la recep-

cion del género caballeresco entre el publico femenino», Revista de
literatura medieval, 3 (1991), pp. 129-148.

Marx, Jean, La lgende arthurienne et le Graal, Paris, Presses Universitaires de
France, 1952.

Menéndez Pidal, Marcelino, Antologia de poetas liricos castellanos, vol. IX delle
Obras completas, Santander, CSIC, Aldus, 1944-1945.

Menéndez Pidal, Marcelino, Flor nueva de romances viejos, Madrid, Espasa
Calpe, 1980.


https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/9333/9170
https://reunido.uniovi.es/index.php/RFF/article/view/9333/9170
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/

Mérida Jiménez, Rafael Manuel, «El medievalismo fértil de Paloma Diaz-
Masy, Lectora: revista de dones i textualitat, 7 (2001), pp. 127-133. URL:
<https://revistes.ub.edu/index.php/lectora/article /view /7026>
(cons. 25/05/2025).

Montero, Rosa, Historia del Rey Transparente, Barcelona, Debolsillo, 2015.

Nerucci, Gherardo, Sessanta novelle popolari montalesi, Firenze, Successori Le
Monnier, 1880 [ora Milano, BUR, 1977].

Osorio, Myriam, «Sexo y género en Historia del rey transparente de Rosa Mon-
terow, CiberLetras: revista de critica literaria y de cultura, 19 (2008), pp. 323-
352. URL: <https://www.lehman.edu/academics/arts-humani-
ties /languages-literatures/ciberletras/past-issues /> (cons.
30/05/2025).

Pardo Bazan, Emilia, «El Santo Grialy, in Id., Obras Completas, Madrid,
Aguilar, 1963, pp. 1212-1303.

Piera, Montserrat, «Minerva y la reformulacién de la masculinidad en Cris-
talidn de Espania de Beatriz Bernaly, Tirant, 13 (2010), pp. 73-88. DOLI:
<https://doi.org/10.7203 /tirant.13.3413> (cons. 30/05/2025).

Platir = Platir, ed. M* Carmen Marin Pina, Alcala de Henares, Centro de
Estudios Cervantinos, 1997.

Primaleén = Vazquez Francisco, Primaleon, ed. M* Carmen Marin Pina, Al-
cala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1998.

Riosalido, Patricia, Las novelas historicas posmodernas de los ochenta y el problema
de la Historia, Tesis doctoral dirigida por Margarita Almela Boix,
UNED, Universidad Nacional de Educaciéon a Distancia (Espafa),
2014. URL: <http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filolo-
gia-Priosalido/Documento.pdf> (cons. 5/06/2025).

Romancero = Romancero, ed. Paloma Diaz-Mas, estudio preliminar de Sa-
muel G. Armistead, Barcelona, Critica, 1994,

Ros, Tito, «Las relaciones de pareja en clave de leyenda artarica, E/Mundo,
19.03.2002. URL: <https://www.vespito.net/mvm/erec3.html>
(cons. 5/06/2025).



https://revistes.ub.edu/index.php/lectora/article/view/7026
https://www.lehman.edu/academics/arts-humanities/languages-literatures/ciberletras/past-issues/
https://www.lehman.edu/academics/arts-humanities/languages-literatures/ciberletras/past-issues/
https://doi.org/10.7203/tirant.13.3413
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filologia-Priosalido/Documento.pdf
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Filologia-Priosalido/Documento.pdf
https://www.vespito.net/mvm/erec3.html

Elisabetta Sarmati

Sarmati, Elisabetta, «Para una aproximacién a las reescrituras modernas
(siglos XIX-XX) de los libros de caballerias castellanos y del Quzjoze.
El portal AmadissigloXX», Historias Fingidas, 9 (2021), pp. 231-258.
DOI: <https://doi.org/10.13136/2284-2667/1094> (cons.

30/05/2025).

— (dir.), Amadissigh XX, Universita di Roma La Sapienza, 2023. URL:
<https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/> (cons.
30/05/2025).

—, «Introduzioney, Orillas. Rivista d’'Ispanistica, volume monografico I /ibri
di cavalleria, il Quijote e 7l romanzo moderno: riscritture e strumenti digitali,
13 (2024), pp. I-V. URL: <https://www.orillas.net/orillas/in-
dex.php/orillas/article/view/642/596> (cons. 30/05/2025).

—, «Riprese e trasfigurazioni del paradigma cavalleresco (e chisciottesco)
in epoca contemporanea», Orillas. Rivista d’Ispanistica, 13 (2023), pp.
455-484. URL: <https://www.ortillas.net/otillas/index.php/oril-
las /article/view/540/467> (cons. 30/05/2025).

Savio, Davide, I/ mondo si legge all'incontrario: la materia cavalleresca nel Novecento,
Novara, Interlinea, 2020.

Steinbeck, John, e gesta di re Arti e dei suoi nobili cavalieri, Milano, Rizzoli,
1977.

Thompson, Stith 1960, Mozif-Index of Folk-Laiterature: A Classification of Nar-
rative Elements in Folk-Tales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances,
Exempla, Fablianx, Jest-Books, and Local 1 egends, Indiana, University
Press, 6 vols., 1960.

Uther, Hans-Jorg, The Types of International Folktales. A Classification and Bib-
tiography, vol. 1, Animal Tales, Tales of Magic, Religions Tales and Realistic
Tales, Helsinki, Academia Scientiarum Fennica, 2011.

Vasvari, Louise O., «Queeting the dongella guerrera», Caliope, 12/2, 2006, pp.
93-117.

Vazquez Montalban, Manuel, Erec y Enide, Barcelona, Debolsillo, 2002.

Zambon, Francesco, Introduzione, in Robert de Boron, I/ /ibro del Graal, Mi-
lano, Adelphi, 2005, pp.13-43.



https://doi.org/10.13136/2284-2667/1094
https://amadissigloxx.mappingchivalry.dlls.univr.it/
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/642/596
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/642/596
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/540/467
https://www.orillas.net/orillas/index.php/orillas/article/view/540/467

—, Metamoryfosi del Graal, Roma, Carocci, 2023.

Zarandona Fernandez, Juan Miguel, La literatura artiirica contemporanea espa-
nola: desde Tennyson hasta nuestros dias, Saarbriicken, Editorial Acadé-
mica Espafola, 2011-2012.

Zomefo, Fuencisla, «Feminism and Postmodernism in Paloma Diaz-
Mas's The World According to Valdés and In Search of a Portraity, Studies
in 20th Century Literature, 26, 2, 2002, pp. 426-444.



PROGETTO
MAMBRINO

s o fpe

HISTORIAS FINGIDAS

Enanos, amor y coyuntura social en los
libros de caballerias castellanos:
reflexiones en torno a un capitulo del Primaleon (1512)

Walter José Cartizo”
(Universidad Nacional de San Juan/Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas - CONICET)

Abstract

Los enanos son presencias comunes en los libros de caballerfas castellanos (ss. XVI-XVII). Sin embargo,
no han sido tan estudiados como otros tipos de personajes portentosos de este género literario, por lo
que muchas de sus facetas ain no han sido lo suficientemente investigadas. En este sentido, el capitulo
xxviii del Primaledn (1512) brinda una buena oportunidad para explorar dos de ellas: su capacidad para
protagonizar situaciones amorosas, en vez de ejercer solo como intermediatios entre enamorados, y la
posible influencia de la realidad publica y privada de los enanos corteses de la peninsula ibérica en esta
forma de literatura.

Palabras clave: libros de caballerias castellanos, Primaledn, enanos, amot, coyuntura social.

Dwarves are common presences in the Spanish romances of chivalry (16th-17th centuries). However,
they have not been as well studied as other types of prodigious characters in this literary genre, therefore
many of their facets have not yet been sufficiently investigated. In this sense, chapter xxviii of Primaledn
(1512) provides a good opportunity to explore two of them: their ability to star in love situations, instead
of only acting as intermediaries between lovers, and the possible influence of the public and private
reality of the coutrtly dwatfs of the Iberian Peninsula on this form of literature.

Key words: Spanish romances of chivalry, Primaledn, dwatves, love, social situation.

" Cabe agradecer las mas que oportunas aportaciones del Dr. Axayacatl Campos Garcia Rojas (UNAM),
del Dr. Alejandro José de Oto (CONICET/UNS]J) y de la Dra. Carina Alejandra Zubillaga (CONI-
CET/UBA). Sus sugerencias de correccién, comentatios y recomendaciones contribuyeron, de una ma-
nera significativa, a mejorar la calidad inicial de este trabajo.

Walter José Carrizo, «Enanos, amor y coyuntura social en los libros de caballerfas castellanos: reflexiones
en torno a un capitulo del Primaledn (1512)», Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 227-260.
DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1641 - ISSN: 2284-2667.

227


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1641

Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

En el género literario de los libros de caballerias castellanos (ss. XVI-
XVII), el enano, a pesar de ocupar el rol de personaje secundario, consti-
tuye una pieza portentosa tan insustituible como la representada por el
gigante, el cual, al igual que aquel, puede ser considerado, dentro de la
generalidad de la tradicion literaria caballeresca, como un «mueble indis-
pensable» (Marquez Villanueva, 1973, 301). Sin embargo, mientras que los
jayanes pueden jactarse de haber sido objeto de toda una panoplia de es-
tudios', los enanos, por el contrario, apenas han sido cubiertos académi-
camente®. Tal situacién se debe, probablemente, a que estos ultimos no
cuentan con el numero ni la multiplicidad de caracterizaciones con las que
si cuentan las entidades antropomorficas que hacen gala de una estatura
exorbitada. Sin embargo, dicha circunstancia no significa que los enanos
adolezcan de la falta de dimensiones de sentido significativas. Por el con-
trario, exhiben varias aristas muy complejas, las cuales, por consiguiente,
ameritan ser exploradas. Entre estas, pueden contarse su vinculaciéon con
el amor y su probable correspondencia con los hombres pequefios de
carne y hueso que formaban parte de los séquitos de monarcas y grandes
nobles peninsulares, tanto de la época de los Austrias como de siglos pre-
vios. Justamente, en el presente articulo buscamos explorar estos dos as-
pectos a través de un estudio de caso, para ser mas concretos, de un exa-
men de los personajes y situaciones involucrados en el capitulo xxviii del
segundo libro del ciclo de los palmerines: el Primalesn (1512), obra cuya
autotfa aun permanece ignota’ y que disfruté de un considerable éxito y

! Ciertamente, los gigantes son la categorfa monstruosa que mas atencién ha concitado entre los estu-
diosos de esta forma de literatura. Entre los variopintos textos que los abordan, cabe mencionar a Lucfa
Megfas (2004, 235-258), Martin Romero (2005, 1105-1121 y 2006, 1-31), Campos Garcia Rojas (2009,
999-1008), Gutiérrez Padilla (2012, 89-98 y 2015, 659-671), Dematte (2013, 191-212) y Coduras Bruna
(2014, 105-120), entre otros.

2 Hasta la fecha, los unicos trabajos en los que se analizan estos personajes, ya sea en su completitud o
de manera parcial, son Lucia Megfas y Sales Dasi (2002, 9-24), Bueno Serrano (2005, 442-452), Flores
Garcia (2022, 129-149 y 2024, 421-444) y Casado Gutiérrez (2021, 67-84). Ocasionalmente, en alguna
que otra aproximacion de conjunto a los libros de caballerfas castellanos, suelen hacerse presentes unas
pocas paginas dedicadas a su tratamiento, como en Sales Dasf (2004, 92-97).

3 La problematica asociada a la autotia del titulo —que se ha abordado, por lo general, junto a la del
primer exponente del ciclo al que pertenece: el Palmerin— ha dado lugar a algunos debates dentro del



Walter José Carrizo

difusion en su momento, tal como lo constatan las diez reediciones lanza-
das a lo largo de la centuria quinientista (Eisenberg y Marin Pina, 2000,
409-410).

Los propésitos que guian nuestra labor, a lo largo de estas paginas,
son dos: en primer lugar, contribuir a corroborar, en los libros de caballe-
rfas castellanos, la posibilidad de la extrapolacion de los cédigos amatorios
cortesanos —que rigen, por defecto, para las relaciones sostenidas entre
caballeros y doncellas/duefias— a los lazos sentimentales que los enanos
establecen ocasionalmente con mujeres, y, en segundo, verificar si el epi-
sodio literario que nos ocupa se encuentra influenciado por la forma de
vida de aquellos individuos diminutos que, durante el periodo que abarca
el ocaso de la Edad Media y los comienzos de la Modernidad, consiguieron
granjearse la simpatia de las élites politicas de la peninsula ibérica.

A efectos de cumplir con la primera de estas metas, llevaremos a cabo
un analisis pormenorizado de los detalles del vinculo sostenido por un
enano y una joven en el ya mencionado capitulo del Prizaledn, para lo cual
nos valdremos de la comparaciéon con relaciones literarias similares, que
también tienen lugar dentro de los libros de caballerias castellanos, y de lo
expuesto en algunos manuales amatorios de particular relevancia para la
configuracion de la 16gica vincular en las letras caballerescas, como E/amor
cortés (De amore) (ca. 1186-1174), de Andrés el Capellan. En lo que respecta
al cumplimiento del segundo objetivo, cabe decir que la metodologia que
aplicaremos, a tal fin, consiste en cotejar la peculiar posicion social y per-
sonal del enano del episodio del Primaledn con la de exponentes de su clase
reales que transitaron por las cortes peninsulares de la época y que fueron
bien documentados.

mundillo de estudiosos de estos textos. Para mayor informacion al respecto, véase Marin Pina (1998, ix-
xi) y Ferrario de Orduna (2000, 717-728 y 2005, 721-729).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

1. ¢Los portentos son capaces de amar (y de amar a la manera caba-
lleresca)?

Los enanos de los libros de caballerias castellanos se caracterizan por
una polifuncionalidad asombrosa, la cual los convierte en una categoria de
personaje muy ductil. En efecto, sus tareas se despliegan en un amplio
abanico, que se extiende desde funciones que Anne Martineau (2003, 58)
califica como «macabras» y «patibularias», como la tortura de prisioneros
—servicio que usualmente realizan aquellos exponentes que ejercen como
partenaires de caballeros felones o gigantes®—, hasta labores escuderiles. A
proposito de estas dltimas, los enanos que encajan dentro de la categoria
actancial de «adyuvante» —caracterizada por el desarrollo de acciones «que
consisten en aportar la ayuda operando en el sentido del deseo, o facili-
tando la comunicacion» (Greimas, 1987, 273)— suelen cumplir papeles de
intermediacién en las tramas y subtramas amorosas. En efecto, ademas de
actuar como pseudo-escuderos, los que secundan a los héroes caballeres-
cos ocupan, en reiteradas oportunidades, el rol de propiciadores de la re-
lacién amorosa, papel que probablemente deriva de la especializacion, de
este tipo de personajes, en mensajeria y comunicaciones en general, acti-
vidades a las que ya aparecen recurrentemente asociados en la tradicion
literaria caballeresca de la Francia medieval (Martineau, 2003, 58).

Los enanos que se atienen a tal rol se desempenan, al igual que don-
celes, damas de compania y escuderos, como «terceros en amoresy: auxi-
liares silenciosos, astutos e indispensables para la concrecion afectiva y

4 A efectos ilustrativos, cabe mencionar los siguientes ejemplos. En el Awmadis refundido se nos narra
que, en el bosque de Brananda, el caballero Galaor, quien se habfa separado de una mujer joven con
quien ingresé a la floresta, se topd con «un enano feo encima de un cavallo y cinco peones armados con
¢l de capellinas y hachas [que] estava firiendo con un palo que en la mano tenfa a la donzella» (AG, I,
xii, 349). El Cirongilio de Tracia (1545), de Bernardo de Vargas, nos brinda una escena parecida. Aqui, los
caballeros Alcis y Quisidel, en busca de aventuras en su camino hacia Constantinopla, encuentran «una
donzella encima de un palafrén y un enano en otro, que con un agote no hazfa sino herirla con mucha
impiedad, y porque la donzella se quexaba la maltrafa fuertemente, tirandola de los cabellos» (Cirongilio,
111, xviia, 307). En Febo e/ Troyano (1576), de Esteban Corbera, nos es expresado que Firmio, escudero
del caballero Playartes —quien habia sido hecho prisionero por el gigante Raqueltrofo—, iba siendo cus-
todiado por otros dos escuderos y un enano que «cruelmente lo [iba] malhiriendo con un palo» (Febo,
xlii, 210).



Walter José Carrizo

erotica, por facilitar y encubrir los encuentros entre sus amos y las donce-
llas a las que estos dedican sus corazones, no obteniendo a cambio, por lo
general, mas recompensa que la satisfaccion de aquellos a quienes sirven
(Casado Gutiérrez, 2017, 55; 2021, 75-76). Por ejemplo, a lo largo del Pal/-
merin de Olivia (1511), Urbanil intercede entre Laurena y Palmerin; entre
este y su amor definitivo, Polinarda, y entre Agriola y Trineo. En el Prima-
leon, Bruchel y Meneda hacen otro tanto para reunir a Arnedos y Policia.
En el noveno de los amadises, el Awmadis de Grecia (1530) de Feliciano de
Silva, Busendo se ocupa de intermediar en la relacién entre el caballero
que le da nombre a la obra y Niquea. Una década después, en el [Valeriin
de Hungria (1540) de Dionis Clemente, el locuaz Dromisto® aconseja, en
cuestion de amores, al héroe caballeresco Valerian y a su sefiora, Flerisena.
En la Cordnica de don Mexiano de la Esperanca, Caballero de la Fe (1583), la
enana Aristea opera, por su propia cuenta, para reunir sentimentalmente
al caballero Sarracin con Camiliana, su ama. LLa familiaridad de los autores
con el tépico llevé incluso a cierta permisividad en su uso, algo que ya se
constata en el Awmadis de Ganla (1508 [1496]), de Garci Rodriguez de Mon-
talvo, pues aqui se presenta una desafortunada —y hasta cémica— cara de
la mediaciéon amorosa llevada a cabo por los enanos, ya que aquel que
acompana a Amadis, Ardian, en vez de favorecer el correcto desenvolvi-
miento del vinculo entre su sefior y Oriana, ocasiona todo lo contrario, al
manifestarle a la doncella, en determinado momento del relato, que el ver-
dadero interés amoroso de su amo no yace en su persona, tal como ad-
vierte el texto: «con gran inorancia erré pensando que su sefior Amadis
amava aquella nifia fermosa Briolanja® de leal amor, veyendo co6mo por su
cavallero se le ofresciera estando él delante, y queria por ella tomar aquella

batalla» (AG, 1, x1, 604).

5> Para un analisis sucinto de este personaje, cuya particularidad distintiva reside en su habilidad retérica
—algo que desentona con respecto a las caracteristicas habitualmente atribuidas a los enanos—, véase
Duce Garcia (2007).

¢ Reina de Sobradisa, a quien el héroe caballeresco se habia comprometido a vengat, pues habia sido
despojada por su tio, quien habia asesinado a su padre.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Pero los enanos, en los libros de caballerfas castellanos, no ofician
unicamente como intermediatios en cuestiones sentimentales: ellos, aun a
pesar de la consabida fealdad que comtinmente les es endilgada’, también
las protagonizan y no solo con fines parddicos, tal como sucede, verbigra-
cia, en el caso de la fea y puritana enana Saturna, y el bello y cobarde ca-
ballero Gayo César, personajes que establecen una cémica dinamica en el
Clarisel de las Flores, de Jerénimo de Utrrea®. En concreto, a veces es posible
toparnos con enanos que se emparejan con mujeres de un modo mas con-
vencional, situacién que, aunque cuenta con ejemplos similares en la lite-
ratura caballeresca francesa de los siglos precedentes’, es inhabitual en
obras de esta tematica. Urbanil, del Palwerin, es una clara muestra de este
tipo de enanos. En los compases finales del texto, el narrador no solo se
refiere a que alcanzé un estatus social privilegiado, merced a los servicios

7 En las letras caballerescas, la regla marca que los enanos deben ser, independientemente de su caracter
benéfico o maléfico, espantosos. Martineau (2003, 32) es contundente al respecto: «quand un romancier
veut nous dire qu’un nain est bien fait, que nous dit-il? qu’il “n’est pas fait comme un nain”. On ne
saurait étre plus clair: un nain normal est un nain difforme». Los libros de caballerfas castellanos, en
cuanto herederos de los convencionalismos literarios caballerescos de las centurias previas —sobre todo,
de aquellos de tematica artdrica—, no se apartan de esta direccion. «de muy disforme gesto» (AG. 1, xvii,
418), «es tan feo que a todos los que lo veen espanta» (Prim., iiii, 10), «el mas disforme que visto avian»
(Lis., viii, 27), «un feo enano» (Pol, xxvi, 78), «el mas disforme del mundo» (LsEC., xxii, 74), «un enano
muy disforme» (Felix., 11, xvi, 172) y «un muy feo y desemejado enano» (Po/., Ixix, 171) son solo algunos
de los multiples extractos que dejan al descubierto la intencién de sus escritores de atribuitles a estos
seres una apariencia desagradable. Es mas, a veces nos topamos con retratos mas detallados y repletos
de rasgos hiperbodlicos, como el del guardidn del castillo de Pulches, fortaleza encantada que aparece en
el ultimo de los palmerines, el Platir (1533): «a la puerta del castillo estd un enano el mas disforme que
se podria hallar en grandes partidas, porque ¢l es muy pequefio en estremo y la cara muy ancha y muy
encendida, que bien muestra arderse en el fuego que quema el castillo; tiene las narizes muy gruesas y
romas, y los ojos chiquitos y redondos y muy encendidos» (P/az., xlii, 197).

8 Un examen pormenotizado de ambos y su llamativo vinculo puede consultarse en Marin Pina (2002,
245-266).

9 Entre los casos tecogidos por Mattineau (2003, 28), cabe mencionar, a efectos ilustrativos, al matri-
monio entre Bossu de Suave, un «petit chevalier» —término elegido por la autora para designar a aquellos
enanos que, lejos de ser sirvientes, combaten a la manera caballeresca y, a veces, encarnan los mas ele-
vados valores de la caballerfa—, y la bella dama Cléphe, el cual se hace presente en Perceforest (c. 1340) y
que motiva a la autora a calificarlo como un «cas tres raren; mas habituales son las patejas constituidas
enteramente por enanos, como las que se encuentran en otros dos romans artaricos: Merangis de Portlesguez,
—escrito hacia finales del siglo X1II o principios del XI11—, de Raoul de Houdenc, y el bajomedieval Le
Chevalier au Papegan.



Walter José Carrizo

que prestara. Ademas, sefiala que ha contraido nupcias e, inclusive, que ha
tenido un hijo:

sabed que Urbanil era casado con una donzella de Constantinopla, que mientra
Palmerin fue a buscar a Trineo se pagd mucho d’ella e la tomé por muger e ello
lo fizo por las grandes riquezas que tenfa, ansi las que le dio el Emperador de
Alemana como las mercedes que Palmerin, su sefior, le fizo. E ella pari6 un fijo
d’¢l, que se le parescia muy bien en la fechura, e éste se llamé Risdeno e fue dado
al Principe Primale6n para que lo serviesse e[n] [s7] todo (Palm., clxxv, 383).

No obstante, y como insinda el mismo extracto, este matrimonio, al
parecer, no implica una atracciéon mutua de los sentidos, puesto que se
sugiere que una de sus partes, la representada por la conyuge, accedio a él
solo por la conveniencia econémica. Esto habilita a suponer que, en el
sistema de valores del Palmerin, se admite que la belleza no es un factor
irremplazable a la hora de conquistar el éxito en el plano del amor, porque
puede ser suplida por la riqueza. As{ ya lo estipulaba el romano Ovidio,
quien, en Amores (Amores) (ca. 18 a. C.), sentenciaba que «at nunc, exaequet
tetricas licet illa Sabinas,/imperat ut captae, qui dare multa potest» (A,
II1, wviii [vii], vv. 61-62, 87-88) («Sin embargo ahora, aunque una mujer
iguale en severidad a las sabinas, aquel que puede pagar mucho dinero,
manda sobre ella como si fuera botin de guerra», Awmores, 111, viii, 325). En
la Plena Edad Media, Andrés el Capellan, un asiduo lector de sus textos,
afirma, en E/ amor cortés, que la riqueza es, junto a la belleza fisica, las bue-
nas costumbres, la elocuencia y la generosidad, uno de los medios para
obtener el amor que las autoridades en la materia sefialan (De azz., 1, vi, 14;
E/ amor cortés, 1, vi, 63). No obstante, pone serios reparos a esta forma de
conseguirlo y advierte contra aquellas mujeres que se valen de sus encantos
para esquilmar a sus enamorados:



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Cunctis igitur liquere hominibus debet,
quod amor, qui munera quaerit, amor ab
aliquo vocari non debet sed turpe scor-
tum et luxuriantis ardor avarus, quem
nullius posset satiare facultas nec alicuius
quantumcunque divitis largitatis humani-
tas mitigare. Quilibet ergo marium solidi-
tate firmati studere debent talium decli-
fraudes damniferas

evitare (De am., 1, ix, 2206).

nare insidias et

Todos los hombres deben tener meridia-
namente claro que al amor que busca re-
galos no se le puede llamar amor, sino
vergonzosa prostitucion, pasion avari-
ciosa de la lujuria a la que no puede saciar
la hacienda de nadie ni mitigar la bondad
de la generosidad de nadie, sean cuales
sean sus riquezas. Asi que los que estan
dotados de firmeza varonil deben afa-
narse en apartar de si las asechanzas de

las mujeres de esta clase y evitar sus peli-
grosas tretas (E/ amor cortés, 1, ix, 145-

146).

Pero Urbanil no es el tnico enano que convive con una mujer en el
ciclo palmeriniano. En el texto que sucede a la obra que lo funda, el Pr/-
maledn, se situa un episodio quizas influenciado por lo que se comenta so-
bre la situacion privada de aquel en los capitulos postreros del Palmerin®.
Dicho episodio abarca el espacio de todo un capitulo, el xxviii, e involucra
a un enano innominado, a su esposa y a un pretendiente indeseado de la
misma. El conflicto por el que todas las partes se ven comprometidas es
bien explicado por el propio enano. Esto tiene lugar cuando entabla dia-
logo con el caballero Rifaran, quien, apiadandose de sus circunstancias,

también toma parte en el asunto:

Sabed, mi sefior, que aunque Dios me quiso fazer cual me veis, quiso darme
muchas riquezas entre las cuales me dio un castillo muy bueno que esta aqui
delante. Y yo amé una donzella mas que a mi mismo por la su gran bondad y
fermosura y di tanto aver a su padre, que me la dio por muger y yo la tenia
comigo a gran vicio. Y un dfa con ella salia a folgar por una ribera qu’esta cerca

10 Esto es muy posible, por cuanto existe cierto consenso con respecto a que el autor o autora del
Palmerin continué su labor en el Primaledn, por lo que es muy probable que hubiera retomado en este
ultimo algunas ideas exploradas en el primero.



Walter José Carrizo

de mi castillo y vino por allf un cavallero d’esta tierra qu’es el mas sobervio y
desmesurado que en ella ay. Y ¢l se avia querido casar con ella y su padre no gela
quiso dar por sus malas maneras. Y como ¢l nos vido andar folgando, vino muy
apriessa con otros dos sus primos, que son tales como él, y tomaronme por
fuerca a mi muger y a mi me quisieron matar. Y 4 un mes que me la tiene en un
castillo suyo qu’esta dos jornadas de aqui y embiome a decir que, si me quexava
a persona del mundo, que me matarfa por ello y yo é passado después aca tanta
cuita qu’es maravilla ser bivo. Y agora, no lo pudiendo sofrir, me quetia ir a

quexar al Emperador que bien soy cierto que me guardara derecho (Prim., xxviii,
57).

Este fragmento contiene tres puntos que merecen ser examinados en
detalle. El primero tiene que ver con que este enano, al igual que Urbanil,
esta colmado de riquezas, aunque, a diferencia suya, no se especifica cla-
ramente de donde proceden. Empero, si descartamos una posible causa
magica —la cual, por otra parte, no encuentra sustentos en el capitulo—,
podriamos suponer que son heredadas, pues manifiesta que Dios com-
pensoé su carencia fisica de origen con una situacién econémica desaho-
gada. Tales tenencias, inclusive, podrian constituir la prueba de un origen
noble, hipotesis que se encuentra apoyada por tres factores. El primero
radica en que, al toparse con Rifaran, se especifica que el enano se hallaba
acompanado por «cuatro escuderos» (Prim., xxviii, 57), es decir, por un
grupo de escoltas de caballeros, doncellas/duefias y otras personalidades
nobiliarias de este género literario. El segundo, por su parte, yace en que
nos es mencionado que cuenta, entre sus posesiones, con un «castillo»
(Prim., xxviil, 57), un claro signo de potestad sefiorial. El tercero y tltimo
consiste en que, hacia el final del capitulo, se nos indica que también posee
un «palacio» (Prim., xxviii, 60), edificacion que, desde la Edad Media, es-
taba asociada a los grados superiores de la nobleza, pues era «en esencia
una morada real, o al menos principesca» (Le Goff, 2010, 69).

De ser efectivamente un noble de cuna, el personaje representaria
una excepcion a la premisa acufiada por José Manuel Lucia Megias y Emi-
lio José Sales Dasi (2002, 12) que manifiesta que los libros de caballerfas
castellanos eliminaron por completo la figura del enano de alta extraccion



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

social'!, entre cuyos ejemplos notables podemos mencionar a Oberon,
vastago de Julio César y del hada Morgana que protagoniza el cantar de
gesta de mediados del siglo XIII Huon de Burdeos (Huon de Bordeanx), y,
yendo atn mas atras, a Guivrete el Pequeno, de Erec y Enide (Erec et Enide)
(ca. 1170) de Chrétien de Troyes, cuya elevada procedencia social se trans-
parenta en el didlogo que mantiene con el protagonista del roman:

je sui de ceste terre rois, Soy rey de esta tierra, mis hombres ligios
mi home lige son Irois, son irlandeses y no hay nadie aqui que
n’i a nul ne soit mes rantiz ; no me deba censo. Me llamo Guivrete el
et j’ai non Guivrez li Petiz ; Pequefio, soy muy rico y poderoso, de
assez sui riches et puissanz, modo que en esta tierra no hay noble de
qu’an ceste terre, de toz sanz, cualquier sangre que lindando conmigo
n’a baron, qui a moi marchisse, salga de mi poder y no haga todo lo que
qui de mon comandemant isse me complace. No tengo vecino que no
et mon pleisir ne face tot ; me tema, aunque se haga el orgulloso y
je n’ai veisin qui ne me dot, fiero (Erec y Enide, 70).

tant se face orguellex ne cointes (Erec ef

Enide, vv. 3845-3855, 117-118).

El segundo de los puntos a tratar es la forma por intermedio de la
cual el enano logré conseguir y conservar a su esposa. Aunque no nos es
explicitada su fealdad, tal como si sucede con Urbanil'?, nuevamente, y del
mismo modo que en el caso de este ultimo, la riqueza constituye el ele-
mento a tener en cuenta, pero, aqui, interviene un mediador necesario: el
padre de la joven, quien, como reconoce el propio enano, a raiz de los
tavores materiales que le brindo, se la entregd para que la hiciera su mujer.

11 También contravendria la afirmacion de Cuesta Torre (2014, 336) que sostiene que, en estos textos,
los enanos de clase social privilegiada son los tnicos que cuentan con nombre propio.

12 Esto acontece en el pasaje en el que Trineo, cufiado de Palmerin, ironiza sobre su apariencia con su
hermana Polinarda, la cual subraya el marcado contraste entre la figura del enano y la de Palmerin, como
asi también su desagrado con respecto a tal discrepancia: «—¢Qué vos paresce, sefiora, del donzel que
trae Palmerin, si vistes otro mas fermoso? Polinarda se maravillé de su fealdad e dixo: —Por cierto, mal
se paresce a su seflor. Quiéroselo demandar, que mejor es para servir duefias e donzellas que para ¢él,
que es cavalleroy (Palm., xxxii, 74).



Walter José Carrizo

Aunque estas circunstancias podrian contar con una base folclorica —pro-
bablemente vinculada a los siguientes motivos de Stith Thompson (1956):
F451.5.18. Dwarfs loves mortal girl y FA51.5.18.1. Dwarf promises money and
property to mortal father for hand of danghter—, parecerian més bien anclarse en
la coyuntura matrimonial de la época, que contemplaba esta suerte de co-
mercio. Para comprendetla, resulta preciso volver la mirada hacia el Me-
dioevo. Segun Paulette ’Hermitte-Leclercq (1993, 264), aunque en los si-
glos plenomedievales la Iglesia consiguié instituir el principio del libre
consentimiento matrimonial, este quedo reducido, para el sexo femenino,
a la simple prestacion de conformidad al candidato propuesto por los pa-
dres, lo que se explica por razones de indole moral, vinculadas a la idea de
que la mujer era espiritual y carnalmente débil —lo que obligaba a que de-
biera ser tutelada, cabiéndole esta funcién al esposo—, y, ademas, por las
estrategias matrimoniales. Llas mismas gobernaron la dinamica de este tipo
de vinculos durante toda la Edad Media y su importancia es bien resumida
por Anita Guerreau-Jalabert (2003, 631):

La alianza matrimonial aparece [...] como el medio mas coémodo para asegurar o
acrecentar tanto el patrimonio como el poder. Este fenémeno corresponde, de
forma muy evidente, a un estado de la sociedad en donde el parentesco sirve de
soporte a funciones que actualmente son asumidas por la economia, la politica
o la justicia, funciones que en el Occidente medieval no contaban con autono-

mfa."

La preferencia de la opinién de los genitores —y, por consiguiente, el
desdén hacia la voluntad de las hijas—, al momento de la eleccion del futuro
esposo, continud estando a la orden del dfa a principios de los siglos mo-
dernos, debido a las importantes funciones que la uniéon conyugal cumplia
a nivel social, entre las que se cuentan, segiin Marfa Isabel Gascon Uceda
(2013, 154), la de afianzar relaciones, ampliar redes clientelares, facilitar la

13 Cabe afiadir que no son los unicos, relacionados especificamente con los enanos, que estarfan presen-
tes en el capitulo. Por ejemplo, la busqueda de la ayuda del emperador, por parte del enano, remitirfa a
otro: F451.5.23. Duwarfs seef human help in their fights and troubles (Thompson, 1956).

14 Para mas detalles acerca de dichas estrategias en el mundo medieval, véase Verdon (2008, 43-59).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

alianza entre grupos afines o enmendar conflictos entre grupos enfrenta-
dos. Una prueba de cuan habituales continuaron siendo estos tratos es que
son mencionados en un influyente tratado de la época: E/ cortesano (I/ corte-
giano) (1528), de Baldassare Castiglione. Aqui se nos dice, con respecto a
ciertos enamorados —y desde una 6ptica que no pierde de vista el escarnio
moral—, que

tratan valientemente con los padres y alguna vez con los maridos, los cuales por
dineros o por alcanzar favor, entregan sus proprias hijas o sus mujeres, a pesar
dellas, en manos de hombres que por lo menos las dexan deshonradas y perdidas
(111, 50, 411).

En consecuencia, el acuerdo al que arriba el enano rico y el padre de
la joven puede ser entendido como un reflejo de estos mecanismos de
alianzas. Asi, mientras el enano consigue desposarse con la mujer que
desea, el padre, de quien no se nos manifiesta su condicién social —aunque
podria arriesgarse que serfa igualmente nobiliaria, ante la practica ausencia
de lazos conyugales inter-estamentales en los libros de caballerias castella-
nos">—, logra hacerse con riquezas y, ademas, establecer un vinculo con un
individuo que cuenta con cierta relevancia econémica en el area.

Ahora bien, aunque para la mujer era practicamente imposible evadir
las estrategias matrimoniales, esto no impidié que pudiera echar mano a
ciertos medios de resistencia, los cuales se manifestaban bajo multiples

15 En el mismo Primaledn tiene lugar una situacioén que sirve de prueba de lo dicho. En determinado
momento, uno de los caballeros mas importantes del relato, Don Duardos, se hace pasar por un horte-
lano, de nombre Julidn, para, de este modo, acercarse a Flérida, la doncella que pretende. Al percatarse
de que habia caido ante sus encantos, esta, a causa del imperativo estamental que impedia una relaciéon
de tal indole, se cuestiona, con dureza, haber puesto sus ojos en un plebeyo: «—jAy, cativa, malandante
de mi —dezia ella—, c6mo yo devo de ser muerta de muy cruel muerte por poner tan afincado amor en
un villano! jO, Flérida, cémo no te acuerdas del alto linaje de donde vienes, fija del mas alto principe y
mejor que ay en el mundo! ;O, cautiva de ti, y cuan poco seso es el tuyo! ¢Quién te 4 for¢ado a abaxar
tanto tu coracdén de poner tan demasiado amor en un ave de tan vil condicién, aunque no lo es en
fermosura, que yo creo que otro no ay semejante a élP» (Prim., xcix, 224-225). Al final, la situacién se
resuelve favorablemente para los enamorados, luego de que la verdadera identidad del hortelano saliera
a la luz.



Walter José Carrizo

formas, como, por citar algunos ejemplos, recusar ante tribunales, consen-
tir su propio rapto —por parte de aquel que gozaba de sus preferencias
sentimentales—, casarse clandestinamente —para ser mas concretos, con
candidatos no avalados por el nicleo familiar y a la sombra de la formali-
dad juridica— o acogerse a conventos, a fin de desarrollar una existencia
célibe, mas a salvo de los dictados paternos. Pero, en el caso de la joven
esposa del enano, no sucede nada de esto. Ella se encuentra muy a gusto
en su compafiia, pero por un motivo especifico que nos es explicitado por
el propio narrador, cuando relata su reencuentro con su esposo. Este he-
cho tiene lugar poco después de que fuera liberada de su captor por Rifa-
ran. En efecto, una vez que este derriba de su caballo y deja maltrecho al
vil caballero que la capturd, la duefia es soltada por los servidores de su
secuestrador, quienes huyen despavoridos ante la furia del vencedor. Acto
seguido, acontece lo siguiente:

Un escudero del enano que avia quedado alli fue corriendo a su sefior, el cual
vino muy alegre y apedse de su cavallo y fue abragar a su muger y ambos a dos
lloravan con plazer, que mucho era viciosa la duefa en poder de aquel enano, y
por esso ella lo amava (Priz., xxviii, 58-59).

Aqui se repite lo deslizado cuando se habla de Urbanil, al final del
primero de los palmerines: la carencia de una apariencia envidiable no re-
presenta un obstaculo para hallar esposa, si se cuenta con cierto nivel de
riquezas. As{ nos lo indica el texto, cuando subraya que la joven queria al
enano porque, a su lado, «era viciosa», expresion que puede interpretarse
en el sentido de que lo hacfa porque llevaba una existencia desahogada
junto a él. Esta suposicién se apoya en que, siguiendo lo que apunta Juan
Manuel Cacho Blecua (1991, 950) para la frase del .Amadis refundido «vi-
ciosa de todas las cosas» (111, 950), el adjetivo «viciosow, en ciertos contex-
tos, equivalia, en la época, a «bien provisto». Precisamente, la refundicién
montalviana abunda en muestras que asi lo prueban: «aquella tierra es muy
viciosa, abundada de todas las cosas y de muchas cagas y fermosas muge-
res» (AG, 11, Ixii, 901); «Apolidon fizo en los mas sabrosos lugares cuatro



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

moradas para sf, las mas extrafas y viciosas que hombre podria ver (AG,
I1, Ixiii, 915), y «Assi estuvieron en aquel alvergue viciosos y con mucho
plazer matando las aves con sus arcos» (AG, 111, Ixviii, 1038), entre otras.
En esta misma linea de sentido se sitia la expresion «a gran vicion, que el
enano pronuncia a Rifaran en el extracto de dialogo que citamos paginas
atras, y una variacion: «en gran vicio». En el propio Primaleon, Belcar, hijo
del rey Frisol y sobrino del emperador Palmerin, piensa para sus adentros,
en los prolegémenos a ser armado caballero, que «si fasta aqui has sido
criado en gran vicio, agora te convendria trabajar porque parezcas en algo
a aquellos de donde vienes, que con tanto afan alcangaron tan gloriosa
tama» (Prim., 1, 3). Pero este no es el tnico ejemplo que la obra nos ofrece:
«lLa isla como era tan deleitosa y todos los moradores d’ella les fizieron
grandes servicios; tres dias estuvieron alli a gran vicio» (Prim., xxxii, 69);
«aquel dia estuvo alli a gran vicio, quel Duque le fazia grande honrax»
(Prim., lix, 126); «Malfado se pagé mucho d’este Ruberto y tévolo dos afios
consigo a gran vicio» (Prim., Ixix, 148); etc. Fuera de los libros de caballerias
castellanos, en la primera traducciéon completa de la Odisea al espafiol, La
Ulixea (1550-1556) de Gonzalo Pérez, podemos leer, con respecto a los
pretendientes de Penélope que usufructuaban los bienes de Ulises en su
palacio, lo siguiente: «Ellos viven de balde, y en gran vicio,/ del haber de
aquel triste sin venturay (Ulixea, vv. 314-315, 154). Tres siglos atras, en el
Libro de Apolonio (ca. 1250), hallamos este verso: «Criaron a gran vigio los
amos a la moguela» (Apolonio, 350a, 191). Una centuria después, en el Poera
de Alfonso Onceno (ca. 1344-1348), nos topamos, por partida doble, con una
construccion linguistica de sintaxis similar y semantica idéntica: «a gran
vicio fue criado» (Poema AC, 522a y 525b, 140-141).

¢Pero a qué remite el hecho de que se apunte que el afecto de la joven
hacia el enano es producto exclusivo del bienestar material que él le pro-
veer En términos narrativos, tal sefialamiento probablemente busca esta-
blecer una distincién entre este vinculo y aquellos establecidos por los hé-
roes caballerescos con sus amadas doncellas. Aunque la riqueza,



Walter José Carrizo

comprendida como la aglomeracién de bienes identificatorios de una con-
dicién social superior, es uno de los recursos de los que se vale el caballero
andante para conquistar a su pretendida (Cacho Blecua, 1979, 173), entre
el enano y la joven, no existiria una atraccién fisica reciproca ni una equi-
valencia total de sentimientos, a diferencia de lo que sucede, por ejemplo,
entre Amadis y Oriana. Tampoco hay indicios que adviertan que ha tenido
lugar un proceso de cultivo y reforzamiento del amor, por intermedio de
la espera —es decir, de la postergacion del encuentro intimo, lapso en el
que se llevan a cabo los juegos galantes, caracteristicos del mundillo cor-
tesano, y en el que se desarrolla la faz trascendente del amor— y las pruebas,
en otras palabras, de las proezas realizadas por el enamorado, en nombre
y a peticion o no de su querida, con el fin de aumentar su valor, frente a
sus pares, y, a su vez, demostrar el tamafio de su compromiso. Lo que se
indica, unicamente, es, por un lado, que el enano consiguié hacerse con la
mujer a través de una transaccion, de indole econémica, con su padre vy,
por el otro, que el apego de ella hacia él deriva, al menos principalmente,
de los lujos que disfruta, gracias a su riqueza. En resumen, lo que se esta-
blece es que la calidad del lazo que liga al enano con la joven se halla lejos
de la de aquel que une a personajes como Primaleén y Gridonia, cuya re-
lacién se ajusta a un patrén bien definido y que persigue el montaje de un
amor sostenido sobre una perfeccion que es tanto estética como espiritual:

El personaje enamorado conoce de oidas [amor ex anditu'] o a través de una
pintura [amor ex arte'’] al caballero o dama en cuestion y la busca, le canta y la
celebra; le dedica los esfuerzos de su amor. Llegado el momento, ambos final-
mente se reunen y conocen, se miran e, incluso, se perciben ya con todos los
sentidos: el tacto, el oido, el gusto y el olfato. De este modo, se completa la

16 Para profundizar en esta forma de enamoramiento, que tuvo una alta consideracién en los siglos
medievales, véase Yndurain (1983, 589-603).

17 Para mayores detalles acerca de esta otra variante de la fascinacién amorosa, surgida a raiz de la pet-
cepcién de una representacion grafica, véase Campos Garcfa Rojas (2005, 607-621). Una forma similar
es la del enamoramiento desencadenado por la percepcion del ser amado en un espejo de caracteristicas
magicas. Tal motivo ha sido estudiado, en la narrativa caballeresca peninsular de comienzos de la Edad
Moderna, en Beltran y Requena (2002, 13-26).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

petcepcidn sensorial y, por lo tanto, sucede una confirmaciéon correcta de la be-
lleza, de la valentia, de la fuerza y del sentimiento amoroso que sélo se conocian
de modo indirecto; que habfan sido escuchados en descripciones, en relatos o
apreciados en pinturas y esculturas (Campos Garcia Rojas, 2015, 394-395).

Que se subraye que la opulencia del enano es lo que despierta el amor
de la joven también parece apuntar, como en el caso de Urbanil, a la idea
medieval de que la mujer era propensa a servirse de su influjo sobre el
hombre para saciar su avaricia. Tal idea tiene asideros en la Antigliedad
clasica. Ovidio, de quien ya citamos palabras que apuntan hacia esta direc-
cion, en el Arte de amar (Ars amatoria) (1 a. C.~fines del 1 d. C. o principios
del 2), no duda en afirmar, al respecto del papel que cumplen los obsequios
en el juego amoroso, que la generalidad de las féminas pondera, antes que
los versos de amor, los bienes materiales, concluyendo que «carmina lau-
dantur sed munera magna petuntur:/ dummodo sit diues, barbatrus ipse
placet» (Ars am., 11, vv. 275-276, 152) («lLa poesia recibe alabanzas pero lo
que se busca son los grandes regalos: hasta un barbaro resulta agradable
con tal que sea ricon, Arte de amar, 11, 403). Ya en la Edad Media, otro autor
anteriormente mencionado, Andrés el Capellan, como parte del discurso
miségino que despliega en el dltimo libro de E/ amor cortés, afirma, en forma
contundente, que «nulla mulier in tanto cuiquam amoris zelo coniungitus
quae toto mentis ingenio non laboret coamantis substantiam exhaurire. Et
haec non reperitur regula fallax sed omni exceptione carere» (De am., 111,
341-342) («No hay mujer que se una a un hombre con tanto celo amoroso
que no trate con todo su ingenio de despojar a su amante de la hacienda.
Esta regla nunca falla y carece por completo de excepciony, E/ amor cortés,
I11, 204). Avanzados unos cuantos siglos, si posicionamos la mirada en el
contexto castellano que atestigud el nacimiento del Awadis montalviano,
Alfonso Martinez de Toledo, en su Arcipreste de Talavera o Corbacho (1498),
obra insigne de la literatura miségina hispanica prerrenacentista, expresa
que

todas las mas de las mugeres son avariciosas e quando algo alcangan son muy
tenientes. Son amadoras de tenporales riquezas en grado superlatyvo, e para aver



Walter José Carrizo

dineros e los alcangar con modos muy esquisytos trabajan sus espiritus e cuerpos.
En esto son muy atentas con mucho estudio e sulycitud (Corbacho, 1, xviii, 83).

El tercer y ultimo punto a tener en cuenta tiene que ver con que,
aunque noble y rico, de acuerdo con las pruebas que el texto brinda, el
enano no deja de ser representado siguiendo los lineamientos que la lite-
ratura caballeresca establece para tal tipo de personajes. Esto se trasluce,
especificamente, en que le es endilgada una predisposicién a la cobardia,
la cual se vislumbra en dos ocasiones a lo largo del episodio. La primera
tiene lugar en los prolegébmenos del combate entre Rifaran y el caballero
que cometi6 el rapto no consentido de la duefia —crimen, por cierto, de
suma gravedad'®—, cuando, a poco de que este ultimo saliera del castillo
para enfrentar a su retador en campo abierto, el texto nos narra que «El
enano no oso esperar, mas fuesse muy arredrado de alli» (Prazz., xxviii, 58).
«Arredrado» puede leerse como «apartadoy, pero también como «atemori-
zadoy, ya que, entre los significados historicos de «arredram, se encuentra
«amedrentar» (Corominas, 1984, 352)". La segunda ocurre luego de la
muerte del raptor y del regreso del enano, su esposa y Rifaran a la seguri-
dad del castillo de aquel. Al ser alcanzados por los primos del muerto,
quienes les segufan el rastro en busca de venganza, nos es relatado que el
enano «cuando los vido, fue tan espantado que apenas se pudo tener en
su cavallo. —jAy, Santa Marfa, valme! —dixo él-. Que todos somos muertos,
que empds de nos vienen aquellos de quien yo me temia» (Priz., xxviii,
59). Destinadas a realzar la valentia de Rifaran, las palabras proferidas por
este personaje recuerdan, por su dramatismo tragicomico, a expresiones

18 Asi lo reconocen las Partidas, las cuales castigan este delito con la pena capital y la confiscacion y
traspaso de bienes del criminal: «<Robando algund ome alguna muger biuda de buena fama, o virgen, o
casada, o religiosa, o yaziendo con alguna dellas por fuerca, si le fuere provado en juyzio deve morir por
ende, e de mas deven ser todos sus bienes de la muger, que assi oviesse robada o forcada» (Partidas, V1I,
xx, 3, f. 72r).

19 Cutiosamente, el Diccionario de Antoridades (1726-1732) no consigna este ultimo sentido en la entrada
que dedica a la voz. Empero, en la 23.* edicion del Diccionario de la lengna espaiiola (2014), de la Real
Academia Espafiola, se conjugan los dos usos expuestos en su segunda acepcion: «Retraer, hacer volver
atras, por el peligro que oftrece o el temor que infunde la ejecucion de algow.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

vertidas por otros enanos de libros de caballerfas castellanos ante situacio-
nes que entrafan peligro para sus vidas, como las de Ardian («jAcorredme,
sefior, que me matanl, AG, I, xxii, 471), Risdeno («jAy, mi sefior Cavallero
de la Roca Partida, valedme que no sea yo apartado de servirosl, Prins.,
clxxxiii, 457) y Mordete («;Buen sefor, por la fe que a Dios devéis y a la
cosa del mundo que mas amais, que no toméis venganc¢a en tan cautiva
cosa como yo», Poli., xxvi, 61), entre muchas otras que ponen sobre el
tapete la incapacidad de estos seres de defenderse por si mismos, caracte-
ristica que también tendria un anclaje en el folclore —tal como lo sugiere el
motivo F451.3.9. Dwarfs are weak (Thompson, 1956)—, al igual que el hecho
de presentarse aduciendo haber sido puestos en apuros por terceros —

F451.5.11. Dwarfs suffer abuses by mortals (Thompson, 1956).

2. ¢Destellos de la vida de los enanos palaciegos en el episodio pri-
maleoniano?

Si echamos una mirada al panorama palaciego del contexto de recep-
cion de los libros de caballerias castellanos, no es descabellado suponer
que la curiosa situacion personal del diminuto sefior del capitulo xxviii del
Primaleon, al igual que la de Urbanil, cuenta con sélidos amarres en la reali-
dad particular de enanos que gozaron de una posicién favorable, tanto en
los circulos mas cercanos a los Austrias como, inclusive, en aquellos liga-
dos a destacadas personalidades politicas peninsulares del periodo ante-
rior. Un buen punto de partida para explicar lo dicho es aclarar que la
realidad de los enanos cortesanos era mucho mas compleja de lo que se
presupone en un comienzo. En efecto, aunque son bien conocidos por
haber servido en los ambitos nobiliarios de esos tiempos como diverti-
mentos, del mismo modo en que lo hacian sujetos con taras fisicas y/o



Walter José Carrizo

mentales y locos impostores —todos los cuales eran caratulados como «sa-
bandijas»® de palacio o, en términos menos denigrantes, «gente de pla-
cem?!'—, estos enanos, en varias oportunidades, llegaron a desempefiar roles
de cierta relevancia politica y/o administrativa, ya sea en conjunto con sus
actividades cémicas o en forma exclusiva. Antes del advenimiento de los
Habsburgo ya nos topamos, por ejemplo, con la vida del francés, afincado
en Cataluna, Antoni Tallander, mejor conocido como Mosén Borra. El
deleit6é con sus ocurrencias a varios actores politicos de importancia capi-
tal: Martin I de Aragdén, Fernando de Antequera —quien, en 1414, lo elevé
oficialmente a la categoria de «maestro de los Alvardanes», titulo que im-
plicaba su reconocimiento especifico como butén (Bofarull y Sans, 1893,
6-7)— y Alfonso V. Constituyo, de acuerdo con Francesc Massip Bonet
(2012, 82), «uno de los primeros bufones de estado documentados en Eu-
ropa». Ademas de sus labores bufonescas, aparece consignado como pres-
tamista de Fernando de Antequera en, al menos, dos oportunidades: pri-
mero, en 1413 y, segundo, en 1414, cuando facilité al rey cierta cantidad
de dinero para paliar los gastos insumidos por el sitio de Balaguer, ciudad
en donde se resguardaba el sublevado conde de Urgel (Bufarull y Sans,
1893, 8). Aun mas llamativo resulta el hecho de que ejercié como diplo-
matico. En efecto, gracias a Alfonso V, Mosén Borra ingresé en el am-
biente mas cercano a Segismundo de Luxemburgo, quien gozé de sus set-
vicios privados y compaiiia a lo largo de los dos ultimos afios del concilio
de Constanza (1414-1418) (Bufarull y Sans, 1893, 9-10). Esta situacién no
sorprende tanto, si tenemos en cuenta que el enano tenia instrucciéon en
leyes, gramatica e idiomas (Massip Bonet, 2012, 83).

20 La palabra, de posible origen prerromano y relacionada con sugandilla y otras formas vascas para «la-
gartija», era utilizada para referir a reptiles y demas animalejos. Para mds informacion acerca de su com-
pleja etimologia, véase Corominas (1983, 105-108).

21 Fernando Bouza (1991, 13) sefiala que el concepto refetfa a «una extrafia cofradia de seres humanos
que habfan llegado hasta alli para el solaz de reyes y cortesanos, y cuya pequefia biografia esta unida
intimamente a la vida de palacion.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Ya en la época de los Austrias, ademas de enanos que amenizaban
los dias de las grandes personalidades del reino con sus ocurrencias®, ha-
llamos la figura de Diego de Acedo, conocido como El Primo, quien
desempend importantes labores administrativas para Felipe IV, entre 1635
y 1660. Aunque su vida transcurrié luego de que hubiera llegado a su fin
el cenit editorial de los libros de caballerias castellanos, cabe traetlo a co-
lacién, porque representa el ejemplo mas cabal del enano de corte cuyas
tareas fueron mas alla del entretenimiento. Aunque aparece asentado
como «enanox en los Archivos de Palacio (Moragas, 1964, 11), sus funcio-
nes no eran de naturaleza bufonesca. En realidad, él era un funcionario,
de la Secretaria de Camara y Estampa, que ejercia como estampillero, es
decir, como encargado de la estampa o estampilla, nombre que recibia la
tirma facsimilar del rey (Entrambasaguas, 1960, 18). De posicién acomo-
dada y mujeriego, los historiadores mencionan, a menudo, dos anécdotas
acerca de su persona: la primera esta relacionada con el hecho de que re-
cibié, en Molina, un disparo en el rostro, el cual, quizas, iba dirigido ini-
cialmente al Conde Duque de Olivares, a quien acompanaba en un coche;
la segunda, por su parte, tiene que ver con que, en 1643, el aposentador de
Palacio, Marcos de Encinillas, apufialé y degoll6 a su esposa, a raiz de los
celos que sentfa hacia el enano. Este habia convivido con ellos y no fue
también asesinado porque justo habia salido de paseo con el rey en la ma-
flana en la que acontecio el fatidico suceso (Moreno Villa, 1939, 58; Mo-
ragas, 1964, 11; Entrambasaguas, 1960, 18; Gallego, 1986, 19 y 1990, 330;
Bouza, 1991, 166-167). También cabe recordar que su caracter de buré-
crata ha quedado plasmado, graficamente, gracias al pincel de uno de los
artistas mas importantes del barroco: Diego Velazquez —de quien se hipo-
tetiza que pudo haber sido primo del enano, de lo que derivaria el apodo

22 Se trata de enanos como Francisco de la Montafia, favorito de la reina Isabel de Valois; los polacos
Estanislao y Domingo, que ejercieron funciones en el reinado de Felipe II; Bonami, un regalo de Isabel
Clara Eugenia a su sobrino Felipe IV; Miguel Soplillo, quien también fue enviado por la infanta a Es-
pafla, o Nicolasito y Luisillo, ambos de procedencia flamenca, al igual que los dos anteriores, y que
sirvieron en el séquito de Catlos II.



Walter José Carrizo

de este (Moragas, 1964, 11)*—, quien lo captd, en toda su magnificencia,
en el 6leo sobre lienzo Bufin con libros (ca. 1640) o, como era anteriormente
conocido, E/ bufin don Diego de Acedo, «el Primo», pintura en la que llama la
atencion el contraste entre el tamafo de una pila de libros y el del estam-
pillero, lo que resalta la pequefiez de este dltimo.

Ahora bien, los libros de caballerias castellanos tomaron nota de esta
clase de enanos —tal como lo hicieron con otras muchas situaciones de su
contexto de produccién®'—, los cuales, como ya manifestamos, trascendian
o evadian los roles de entretenimiento y/o de acompafiamiento que les
eran comunmente atribuidos. Tal intromisiéon de la realidad en el plano
literario, que es igualmente reconocida por estudiosos como Marfa Luzdi-
vina Cuesta Torre (2014, 337), queda constatada, por citar solo un ejem-
plo, en lo que le sucede a Ardian a lo largo del ciclo amadisiano, pues este
llega a cumplir, durante el transcurso del mismo, cinco funciones: escu-
dero, camarero, repostero, guardarropa mayor y oblato (Flores Garcia,
2024, 438), tres de las cuales estan ligadas a la administracion de las cosas
palaciegas. Por ejemplo, en el Amadis montalviano, es mencionado fun-
giendo como «maestresala» (AG, 111, Ixxx, 1281), cargo que, al igual que el
de «trinchante», le correspondia, en la Castilla bajomedieval, a quien se
ocupaba del servicio de la mesa del monarca (Garcia de Valdeavellano,

1968, 492).

23 Esta explicacién se apoya en que Diego de Acedo fue posiblemente hermano de Lorenza de Acedo y
Velazquez, probable prima del pintor (Pantorba, 1955, 142). Otras teorfas sostienen que la denomina-
ci6n pudo haberse basado en que el enano tenfa, en realidad, lazos sanguineos con Juan de Acedo y
Velazquez, Caballero de San Juan y contador mayor del Cardenal Infante Fernando de Austria. También
se piensa que el sobrenombre pudo surgir a partir de una observacion irénica, al ser el segundo apellido
del enano el mismo que el del gran pintor (Moreno Villa, 1939, 55; Moragas, 1964, 11; Mena Marqués,
1986, 90), o que los grandes buscaban, con ello, burlarse del propio Velazquez, a causa, de acuerdo con
Julian Gallego (1990, 55), «de su manfa de grandezas y pretender ser caballero de habito».

24 Justas, torneos, desafios, recibimientos triunfales, combates navales contra tutrcos, edificaciones, in-
genios y artificios mecanicos e hidraulicos, autématas de diversa indole —de metal o madera; dotados de
movimiento o sonoros— y jardines son solo algunos de los motivos a través de los cuales se vislumbra
la inclusion del medio circundante dentro del género literario. Para ahondar en la correspondencia entre
este tipo de narrativa caballeresca y la realidad de sus autores, véase Cuesta Torre (2002, 87-109) y
Aguilar Perdomo (2007, 127-147; 2008, 15-42, y 2022, 61-186).



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Del mismo modo, la ficcién caballeresca hispanica de los siglos XVI
y XVII se habria hecho eco de los cambios de estado civil de los enanos
cortesanos de las postrimerias del Medioevo y el alba de la Modernidad.
En consecuencia, tanto Urbanil como el enano anénimo del capitulo xxviii
del Primaledn se hallarian reflejados en individuos como el ya referido Mo-
sén Borra, quien comparte osario, en la Catedral de Barcelona, con Agneés
Collell, su esposa, y de quien también se tiene constancia de que tuvo hijos
(Bofarull y Sans, 1893, 8). Por otra parte, existe evidencia, en cuentas pa-
laciegas, de que, en épocas de Felipe IV, el enano Claudio o Claudito tuvo
un hijo y, anteriormente, durante el reinado de Felipe 11, otro, Pedro Mén-
dez, contrajo matrimonio (Moreno Villa, 1939, 91 y 116).

3. Reflexiones finales

Para terminar, cabe listar cuatro apreciaciones conclusivas. La pri-
mera es que la representacion multiforme del enano, en los libros de ca-
ballerfas castellanos, alberga espacio para personajes que, ademas de con-
tar con una condicion social que no es marginal, exhiben
circunstancialmente, y pese a su naturaleza portentosa, la facultad de in-
volucrarse, con cierto éxito, con mujeres que NO poseen su misma apatien-
cia, algo que también sucede, con mucha mayor regularidad, en el caso de
los gigantes®. El enano del capitulo xxviii del segundo de los palmerines
es un claro ejemplo de los mismos.

No obstante, y aqui nos topamos con la segunda de nuestras consi-
deraciones finales, el vinculo conyugal que este establece, al igual que el
trazado por Urbanil, se funda, de acuerdo con los indicios que presenta el
texto, en el interés material no solo del padre de la joven, sino también en
el de ella misma. Esto se debe, como vimos, a la clara intencién del autor

25 Sin ir miés lejos, en el Primaledn encontramos a Mayortes, gigante benévolo, aliado de la cristiandad y
de quien, en los momentos culminantes del libro, se nos dice que «se cas6 con la infanta Campora siendo
ella mora, qu’él y todo su linage eran paganos y por esto tura oy el su linage ser paganos» (Prim., cxcviii,

496).



Walter José Carrizo

del Primaledn de establecer una distincion, de grado, entre este tipo de lazos
y aquellos tejidos por caballeros y doncellas. Con base en esto, podemos
aducir que el mensaje que trasluciria el responsable de la obra seria que el
amotr, en su forma mas acabada, es incapaz de surgir alli donde no hay una
completa equiparacion entre los individuos, que abarque desde el plano
estético hasta el social. El enano, aunque todo apunta a que pertenece a la
nobleza, nos es presentado echando mano a su fortuna, a efectos de captar
la atencién de la mujer que anhelaba; comprar la aquiescencia de su padre
—detalle que no debe pasarse por alto—, y compensar la falta de atractivo
fisico, fama heroica y/o cualesquiera de las otras cualidades que hacen a
un héroe caballeresco, lo que representa una forma de ganarse el favor de
las mujeres que, tal como hemos constatado, no era del agrado de los tra-
tadistas ya desde la Antigiiedad clasica. Al respecto, cabe anadir que dicho
mensaje emerge, de una manera mas directa, en otros pasajes del Primaledn.
Uno de ellos es el jocoso dialogo que sostienen Risdeno y Giber, un caba-
llero de una fealdad extraordinaria, y perdidamente enamorado de Grido-
nia, que, de la misma manera que los enanos, cumple la funcién de alivio
comico. Aqui, el primero de los mencionados le expresa al segundo que,
al igual que €1, no deberia esperar alcanzar la fortuna en el amor, deslizan-
dole, luego de que Giber ponderara su estatus como caballero y la voluntad
de acometer aventuras, que esto se debe a su apariencia poco agraciada:

Vamos en el nombre de Dios, que yo espero en Dios que faremos tales servicios
a Gridonia que gane su voluntad.

—Esa ganaréis vos muy mal —dixo Risdeno el enano— si ella sesuda fuera. Que
vos y yo poco podemos ganar en fecho de amores.

—No fables en eso —dixo el cavallero Giber—, que ti y yo mal nos podemos igua-
lar, que tu eres una vil cosa y, si no fuesse por el sefior con quien bives, no
valdrfas tanto como nada y yo soy cavallero; aunque sea feo, por eso no se quita
la mi bondad y valor.

—Esa bondad quiero yo ver en esta guerra —dixo Risdeno—, pues tanto os preciais
de ella, que mucha deviades de tener para vos osar combatir a Primaleén a quien
ivades a buscar, segun é oido dezir, que es uno de los buenos cavalleros que
ahora ay en el mundo.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

—Yo fiziera mi poder —dixo el caballero Giber—y si él me venciera, no era mucho
que yo vencido soy de Gridonia.

—Si ella es tan fermosa, mal escogera en tomarvos a vos por marido (Prim., Ixxxv,
188)*.

Empero, y aqui arribamos a la tercera apreciaciéon conclusiva, habria
otro motivo detras de la razén por la cual la joven acepté mudarse con el
enano para ejercer como su compafiera. El mismo no serfa sino la reitera-
ci6n de una vieja denuncia de caracter miségino: que la mujer es, por na-
turaleza, avariciosa, es decir, una amante desmedida de los bienes materia-
les. En consecuencia, queda habilitaba la posibilidad de suponer que, tras
el episodio, yace un trasfondo didactico-pedagogico.

La cuarta y ultima de nuestras valoraciones finales reside en que no
resulta para nada descabellado trazar paralelismos entre este y otros ena-
nos de los libros de caballerfas castellanos, como Urbanil, y varios de los
que poblaron las cortes hispanicas del contexto de producciéon de esta
forma de literatura. La correlacién parece mas que evidente: tanto los ena-
nos literarios como los que en realidad convivieron con reyes, reinas y
nobles preeminentes superan, en multiples ocasiones, el limite de lo bufo-
nesco, para adentrarse en los terrenos de la burocracia, la consejeria prin-
cipesca —aun contra la opinién de algunos humanistas®’— e incluso de la
diplomacia. Ademas, enanos reales y literarios aparecen, de vez en cuando,
desposados y con hijos, con lo cual brindan muestras de una vida privada
desarrollada de acuerdo con los parametros que regian, dentro de su co-
yuntura, para la normalidad familiar, lo que permite discutir acerca de cuan
certero es considerarlos, en su conjunto, como «rarezasy.

26 Ya hacia el final del Primaledn, Gibet vuelve a setvir como excusa para que el autor insista con que la
escasez de un semblante envidiable es un obsticulo para lograr una atraccién genuina, pues, luego de
mencionarse su casamiento con la doncella Rianda, nos es dicho, al respecto de esta ultima, que «algo
fue contra su voluntad por ser él tan feo» (Prim., cexii, 523).

27 Uno de ellos fue Fadrique Furié Certiol, quien, en E/ Concejo y Consejeros del Principe (1559), escribi6 lo
siguiente: «En el hombre mui pequefio no se hallan tantas faltas para el govierno como en el sobrada-
mente de largo, sino que son airados, presuntuosos i el pueblo burlase de ellos i los tiene en poca estima.
La qual es una natural passion que no se escusa ni se puede escusar; i portanto el Principe deve huir
(quanto pudiere) la elecion de hombres deste tamafion (Concepo, iii, 164).



Walter José Carrizo

Bibliografia citada

AG = Rodriguez de Montalvo, Garci, Amadis de Gaula Iy 11, ed. Juan Ma-
nuel Cacho Blecua, 2.* ed., Madrid, Catedra, 1991.

Aguilar Perdomo, M.* del Rosario, «lLa arquitectura maravillosa en los li-
bros de caballerias espanoles: a proposito de castillos, torres y jardi-
nes», Lingiiistica y literatura, 51 (2007), pp. 127-147.

—, «Artificio, maravilla y técnica. Hacia una tipologia de los autématas en
los libros de caballetias», en Amadis de Ganla: quinientos aiios de después,
ed. José Manuel Lucia Megias y M.* Carmen Marin Pina, col. Ana
Carmen Bueno, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos,
2008, pp. 15-42.

—, Jardines en tiempos de los Austrias. De la ficcion caballeresca a la realidad nobi-
liaria, Madrid, Centro de Estudios Europa Hispanica, 2022.

Am. = Ovidius Naso, Publius, Amores, Medicamina facie femineae, Ars amato-
ria, Remedia amoris, ed. E. ]J. Kenney, Oxford, Oxford University
Press, 1977, pp. 1-100.

Amores = Ovidio Nason, Publio, Amores, Arte de amar, Sobre la cosmética del
rostro_femenino, Remedios contra el amor, trad., intr. y notas Vicente Cris-
tobal Lopez, Madrid, Gredos, 1989, pp. 207-345.

Apolonio = Libro de Apolonio, ed. Dolores Corbella, Madrid, Catedra, 1992.

Aprs am. = Ovidius Naso, Publius, Awmores, Medicamina faciei femineae, Ars
amatoria, Remedia amoris, ed. E. ]. Kenney, Oxford, Oxford University
Press, 1977, pp. 109-200.

Arte de amar = Ovidio Naso6, Publio, Amwores, Arte de amar, Sobre la cosmiética
del rostro femenino, Remedios contra el amor, trad., intr. y notas Vicente
Cristobal Lopez, Madrid, Gredos, 1989, pp. 347-463.

Beltran, Rafael y Requena, Susana, «l.a declaracién de amor a través del
espejo: un motivo cortés en textos de caballeriasy, en Libros de caballe-
rias (de «Amadis» al «Quijote»). Poética, lectura, representacion e identidad, ed.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Eva Belén Carro Carbajal, Laura Puerto Moro y Maria Sanchez Pé-
rez, Salamanca, SEMYR, 2002, pp. 13-26. URL: <http://reposito-
riodigital-la-semyr.es/index.php/rd-Is/catalog/book/50#down-
loadTab> (cons. 22/10/2025).

Bofarull y Sans, Francisco de, «Tres cartas autografas ¢ inéditas de Antonio
Tallander, Mossen Borra, maestro de los albardanes de D. Fernando

el de Antequera y algunos documentos desconocidos relativos al
mismo personaje», Menorias de la Real Academia de Buenas 1 etras de Bar-
celona, 5 (1893), pp. 4-100. URL: <https://raco.cat/index.php/Me-
moriasRABL /article/view/206134> (cons. 10/10/2025).

Bouza, Fernando, Locos, enanos y hombres de placer en la corte de los Austrias.
Oficio de burlas, Madrid, Temas de Hoy, 1991.

Bueno Serrano, Ana Carmen, «Motivos literarios de la representacion de
la violencia en los libros de caballerfas castellanos (1508-1514): ena-
nos, doncellas y duefias anénimasy, en Actes del X Congrés Internacional
de I’Associacid Hispanica de Literatura Medjeval, ed. Ratael Alemany, Jo-
sep Lluis Martos y Josep Miquel Manzanaro, Alicante, Institut Inter-
universitari de Filologia Valenciana, 2005, vol. I, pp. 442-452. URL:
<https://www.ahlm.es/IndicesActas/Alicante05.htm> (cons.
10/10/2025).

Cacho Blecua, Juan Manuel, Amadis: heroismo mitico cortesano, Madrid,
Cupsa, 1979.

—, «Introducciény, en Rodriguez de Montalvo, Garcl, Awmadis de Ganla I,
ed. Juan Manuel Cacho Blecua, 2.* ed., Madrid, Catedra, 1991, pp.
17-216.

Campos Garcia Rojas, Axayacatl, «Historia y amor ex arfe en los libros de
caballerias: Espejo de principes y caballeros», en Actas del IX Congreso Inter-
nacional de la Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (A Corunia, 18-
22 de septiembre de 2001), ed. Mercedes Pompin Barral y Carmen Pa-
rrilla Garcia, Lla Corufia, Universidade de A Corufia-Dpto. de Filolo-
xia Espafiola e Latina-Toxosoutos, 2005, vol. I, pp. 607-621. URL:



http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50#downloadTab
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50#downloadTab
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50#downloadTab
https://raco.cat/index.php/MemoriasRABL/article/view/206134
https://raco.cat/index.php/MemoriasRABL/article/view/206134
https://www.ahlm.es/IndicesActas/Alicante05.htm

Walter José Carrizo

<https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congtreso-interna-
cional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-
18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-
a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-la-
tina-toxosoutos-2005> (cons. 10/10/2025).

—, «Hermosos y comedidos gigantes en los libros de caballerias hispani-
cos: Flor de caballerias», en Medievalismo en Extremadura. Estudios sobre
Literatura y Cultura Hispdnicas en la Edad Media, ed. Jests Cafias Muri-
llo, Fco. Javier Grande Quejigo y José Roso Diaz, Caceres, Universi-
dad de Extremadura/Servicio de Publicaciones, 2009, pp. 999-1008.

—, «Primacia del amor ex visu y caducidad del amor ex arte en Primaledn», en
Estudios de literatura medieval en la Peninsula 1bérica, coord. Carlos Alvar,
San Milldn de la Cogolla, Cilengua/Fundacién de San Millin de la
Cogolla, 2015, pp. 391-404. URL: <https://www.ahlm.es/ac-

tas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-

carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015> (cons.
10/10/2025).

Casado Gutiérrez, Maria del Pilar, «““Si bien fuera de vos bien sera de mi,
e si mal, yo no quiero bien sin vos”: terceros en amores en el ciclo
palmerinianow, en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita y el «Libro de Buen Amory.
Duerias, cortesanas y alcahuetas: 1.ibro de Buen Amor, La Celestina y La I o-
zana andaluza. Homenaje a Joseph T. Snow, ed. F. Toro Ceballos, Jaén,
Ayuntamiento de Alcala la Real, 2017, pp. 55-58. URL:
<https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-

si-mal-vo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-

palmeriniano/> (cons. 10/10/2025).

—, «De tercero en amores a cortesano: el ascenso del enano Urbanil en la
corte del emperador Palmetiny, Bulletin hispanique, 1/123 (2021), pp.
67-84. DOI: <https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.12239>
(cons. 10/10/2025).

Castiglione, Baldassare, E/ cortesano, ed. Mario Pozzi, trad. Juan Boscan, 3.
ed., Madrid, Catedra, 2011.


https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-ix-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-a-coruna-18-al-22-de-septiembre-de-2001-eds-m-pampin-y-c-parrilla-2-vols-a-coruna-universidade-de-a-coruna-dpto-de-filoloxia-espanola-e-latina-toxosoutos-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-si-mal-yo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-palmeriniano/
https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-si-mal-yo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-palmeriniano/
https://medievalistas.es/si-bien-fuera-de-vos-bien-sera-de-mi-e-si-mal-yo-no-quiero-bien-sin-vos-terceros-en-amores-en-el-ciclo-palmeriniano/
https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.12239

Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Cirongilio = Vargas, Bernardo de, Cirongilio de Tracia, ed. Javier Roberto
Gonzialez, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2004.

Coduras Bruna, Maria, «lLa presencia del gigante en el ciclo amadisiano:
Un paradigma antroponimico caballeresco», Lectura y signo, 9 (2014),
pp. 105-120. DOI: <https://doi.org/10.18002/1ys.v0i9.1327>
(cons. 10/10/2025).

Concegjo = Furid Ceriol, Fadrique, E/ Concejo y Consejeros del Principe, ed.
Henry Mechoulan, Madrid, Editora Nacional, 1978.

Corbacho = Martinez de Toledo, Alfonso, Arcpreste de Talavera o Corbacho,
ed., intr. y notas de J. Gonzalez Muela, Madrid, Castalia, 1970.
Corominas, Joan, Diccionario critico etimoligico castellano e hispanico. A-CA, col.

José A. Pascual, Madrid, Gredos, 1984, vol. 1.

—, Diccionario critico etimoldgico castellano e bispanico. RI-X, col. José A. Pascual,
Madrid, Gredos, 1983, vol. V.

Cuesta Torre, M.* Luzdivina, «lLa realidad histérica en la ficcion de los
libros de caballetias», en Lzbros de caballerias (de «Amadis» al «Quijotey).
Poctica, lectura, representacion e identidad, ed. Eva Belén Carro Carbajal,
Laura Puerto Moro y Marfa Sanchez Pérez, Salamanca, SEMYR,
2002, pp. 87/109. URL: <http://repositoriodigital-la-semyr.es/in-
dex.php/rd-ls/catalog/book/50> (cons. 12/10/2025).

—, «Magos y magia, de las adaptaciones arturicas castellanas a los libros
de caballeriasy, en Sesales, portentos y demonios. La magia en la literatura y
la cultura espariolas del Renacimiento, coord. Eva Lara y Alberto Monta-
ner, Salamanca, SEMYR, 2014, pp. 325-366. URL: <https://bule-
ria.unileon.es/handle/10612/20561> (cons. 01/11/2025).

De am. = Andreas Capellanus, Andreae Capellani regii francorum De amore, ed.
Ernst Trojel, Copenhague, In Libraria Gadiana, 1892.

Dematte, Claudia, «Caballeros contra jayanas: dos homenajes al ciclo pal-

merinianoy», en Palmerin y sus libros. 500 asios, ed. Aurelio Gonzalez,
Axayacatl Campos Garcia Rojas, Karla Xiomara LLuna Mariscal y Car-
los Rubio Pacho, Ciudad de México, El Colegio de México/Centro


https://doi.org/10.18002/lys.v0i9.1327
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50
https://buleria.unileon.es/handle/10612/20561
https://buleria.unileon.es/handle/10612/20561

Walter José Carrizo

de Estudios Lingtisticos y Literarios, 2013, pp. 191-212. URL:
<https://muse.jhu.edu/book/74296> (cons. 10/10/2025).
Diccionario de Autoridades = Real Academia Espanola, Diccionario de la lengna

castellana, en que se explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y
calidad, con las phrases o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas
convenientes al uso de la lengna, Madrid, Francisco del Hierro, Impresor
de la Real Academia Espafiola, 1720, t. L.

Duce Garcia, Jesus, «Consejos y castigos en el Valerian de Hungria», Me-
morabilia. Boletin de Literatura Sapiencial, 2007. URL: <https://parna-
seo.uv.es/Memorabilia/Memorabilial0/Duce/Texto.htm>  (cons.
24/10/2025).

Eisenberg, Daniel y Marin Pina, Maria Carmen, Bibliografia de los libros de

caballerias castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza,
2000.

E7 amor cortés=Andrés el Capellan, E/ amor (cortés), ed. Enrique Montero
Cartelle, Madrid, Akal, 2020.

Entrambasaguas, Joaquin de, «LLos monstruos de Velazquez», illa de Ma-
drid. Revista del Excmo. Ayuntamiento, 14 (1960), pp. 13-20. URL:
<http://www.memoriademadrid.es/buscador.php?accion=VerFi-
cha&id=19364&num id=1&num total=98> (cons. 10/10/2025).

Erec et Enide = Chrétien de Troyes, Les romans de Chrétien de Troyes édités
d'apres la copie de Guiot (Bibl. nat., fr. 794). 1. Erec et Enide, ed. Mario
Roques, Paris, Honoré Champion, 1973.

Erec y Enide = Chrétien de Troyes, Erec y Enide, ed. Victoria Citlot, Antoni
Rosell y Catlos Alvar, 2.* ed., Madrid, Siruela, 1993.

Febo = Corbera, Esteban, Febo el troyano, ed. José Julio Martin Romero,
Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2005.

Felix. = Ortega, Melchor de, Feliscmarte de Hircania, ed. M.* del Rosario
Aguilar Perdomo, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervanti-
nos, 1998.

Ferrario de Orduna, Lilia E., «Palmerin de Olivia y Primaledn: algunas obser-

vaciones sobre su autotia», en Actas de/ V11 Congreso Internacional de la


https://muse.jhu.edu/book/74296
https://parnaseo.uv.es/Memorabilia/Memorabilia10/Duce/Texto.htm
https://parnaseo.uv.es/Memorabilia/Memorabilia10/Duce/Texto.htm
http://www.memoriademadrid.es/buscador.php?accion=VerFicha&id=19364&num_id=1&num_total=98
http://www.memoriademadrid.es/buscador.php?accion=VerFicha&id=19364&num_id=1&num_total=98

Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Asociacion Hispanica de Literatura Medieval. Santander, 22-26 de septienbre
de 1999, Palacio de la Magdalena, Universidad Internacional Menéndez Pelayo,
Santander, Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, 2000, pp.
717-728. URL: <https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-
congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-me-

dieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-

iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-canta-
bria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000> (cons. 10/10/2025).

—, «Nuevamente en torno a Primaledn y el problema de su autoria», en
Actes del X Congrés Internacional de I’Associacio Hispanica de Literatura Me-
dieval, ed. Rafael Alemany, Josep Lluis Martos y Josep Miquel Man-
zanaro, Alicante, Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana,
2005, pp. 721-729. URL: <https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-
del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-
medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-1-

martos-i-i-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-

filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005> (cons.
10/10/2025).

Flores Garcia, Andrea, «De seres desemejados a criaturas engalanadas en

los libros de caballerias. Gigantes y enanos ricamente ataviadosy, Me-
dievalia, 54 (2022), Pp- 129-149. DOL:
<https://doi.org/10.19130/medievalia.2022.54.2/003X27SO016>
(cons. 10/10/2025).

—, «Atuendos galanes para criaturas extrafias en los libros de caballerfas

(ID): los enanos», Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro,
12/2 (2024), Pp- 421-444. DOI:
<https://doi.org/10.13035/H.2024.12.02.24> (cons. 10/10/2025).

Gallego, Julian, «Manias y pequeniecesy, en Monstruos, enanos y bufones en la
Corte de los Austrias (A propdsito del «Retrato de enano» de Juan 1Van der
Hamen), Madrid, Amigos del Museo del Prado, 1986, pp. 15-24. URL:
<https://bibliotecadigital. museodelprado.es/prado-
bib/es/bib/15719.do> (cons. 10/10/2025).



https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actas-del-viii-congreso-internacional-de-la-asociacion-hispanica-de-literatura-medieval-santander-22-al-26-de-septiembre-de-1999-eds-m-freixas-y-s-iriso-2-vols-santander-consejeria-de-cultura-del-gobierno-de-cantabria-ano-jubilar-lebaniego-y-ahlm-2000
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://www.ahlm.es/actas/acta/actes-del-x-congres-internacional-de-lassociacio-hispanica-de-literatura-medieval-alacant-16-al-20-de-setembre-de-2003-eds-r-alemany-j-l-martos-i-j-m-manzanaro-3-vols-alacant-institut-interuniversitari-de-filologia-valenciana-symposia-philologica-10-2005
https://doi.org/10.19130/medievalia.2022.54.2/003X27SO016
https://doi.org/10.13035/H.2024.12.02.24
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do

Walter José Carrizo

—, «Catalogoy, en Dominguez Ortiz, Antonio, Pérez Sanchez, Alfonso E.
y Gallego, Julian, Velizquez, Madrid, Ministerio de Cultura, 1990, pp.
57-455. URL: <https://www.museodelprado.es/aprende/biblio-
teca/biblioteca-digital /fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-
94¢7-82¢0f667687a> (cons. 10/10/2025).

Gascon Uceda, Maria Isabel, «Entre el deseo y la realidad. Mujer y matri-

monio en la Edad Modernax, en Historia(s) de mujeres en homenaje a M.*
Teresa Lgpez Beltran, coord. Pilar Pezzi Cristobal, Malaga, Perséfone.
Ediciones Electronicas de la AEHM/UMA, 2013, vol. 11, pp. 153-
171.

Garcfa de Valdeavellano, Luis G. de, Curso de historia de las instituciones espa-
niolas. De los origenes al final de la Edad Media, Madrid, Revista de Occi-
dente, 1968.

Greimas, A. ., Semdntica estructural. Investigacion metodoldgica, Madrid, Gre-
dos, 1987.

Guerreau-Jalabert, Anita, «Parentescow, Diccionario razonado del Occidente me-
dieval, eds. Jacques Le Goff y Jean-Claude Schmitt, Madrid, Akal,
2003, pp. 626-6306.

Gutiérrez Padilla, Marfa, «““Avia caido una gran torre™: la asimilacién de
funciones entre el gigante y los seres hibridos mitolégicosy, Tirant, 15
(2012), pp. 89-98. DOI: <https://doi.org/10.7203 /tirant.15.2086 >
(cons. 10/10/2025).

—, «De la ferocidad a la domesticacién: funciones del gigante y la bestia

en el ambito cortesanow, en Estudios de literatura medieval en la Peninsula
Ibérica, coord. Catlos Alvar, San Millan de la Cogolla, Cilengua/Fun-
daciéon de San Millan de la Cogolla, 2015, pp. 659-671. URL:

<https:/ /www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-

en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-ci-

lengua-2015> (cons. 10/10/2025).
L’Hermitte-Leclercq, Paulette, «LLas mujeres en el orden feudal (siglos XI
y X1)», en Historia de las mujeres, dir. George Duby y Michelle Perrot,


https://www.museodelprado.es/aprende/biblioteca/biblioteca-digital/fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-94e7-8ae0f667687a
https://www.museodelprado.es/aprende/biblioteca/biblioteca-digital/fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-94e7-8ae0f667687a
https://www.museodelprado.es/aprende/biblioteca/biblioteca-digital/fondo/velazquez/394ee06b-4d9b-4244-94e7-8ae0f667687a
https://doi.org/10.7203/tirant.15.2086
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015
https://www.ahlm.es/actas/acta/estudios-de-literatura-medieval-en-la-peninsula-iberica-ed-carlos-alvar-san-millan-de-la-cogolla-cilengua-2015

Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

vol. I11: La Edad Media, La mujer en la familia y en la sociedad, dir. Chris-
tiane Klapisch-Zuber, Madrid, Taurus, 1993, pp. 247-300.

Le Goft, Jacques, Héroes, maravillas y leyendas en la Edad Media, Madrid, Pai-
dos, 2010.

Lis. = Silva, Feliciano de, Lisuarte de Grecia (Libro V'II de Amadis de Ganla),
ed. Emilio J. Sales Dasi, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cer-
vantinos, 2000.

LsEC = Loépez de Santa Catalina, Pedro, Libro Segundo de Espejo de Caba-
llerias, ed. Juan Catlos Pantoja Rivero, Alcala de Henares, Centro de
Estudios Cervantinos, 2009.

Lucia Megfas, José Manuel, «Sobre torres levantadas, palacios destruidos,
insulas encantadas y doncellas seducidas: de los gigantes de los libros
de caballerias al Quijoten, en Fantasia y literatura en la Edad Media y los
siglos de oro, ed. Nicasio Salvador Miguel, Santiago Lopez-Rios y Est-
her Borrego Gutiérrez, Madrid, Universidad de Navarra/Iberoame-
ricana-Vervuert, 2004, pp. 235-258.

Lucia Megfas, José Manuel; Sales Dasi, Emilio, «L.a otra realidad social en
los libros de caballerias castellanos. 1. Los enanos», Revista di Filologia
e Letterature Ispaniche, 5 (2002), pp. 9-24. URL: <https://rfli.it/in-
dex.php/rfli/article/view/44> (cons. 10/10/2025).

Marin Pina, M.* Carmen, «El humor en el Clarisel de las Flores de Jerdnimo
de Utrrea», en Libros de caballerias (De «Amadisy al «Quijote»). Poética,
lectura, representacion e identidad, Salamanca, SEMYR, 2002, pp. 245-
266. URL: <http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-
Is/catalog/book/50> (cons. 23/10/2025).

—, «Introducciény, en Palmerin de Olivia, ed. Giuseppe D1 Stefano, Alcala
de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2004, pp. vii-xxxvii.

Marquez Villanueva, Francisco, Fuentes literarias cervantinas, Madrid, Gre-
dos, 1973.

Martin Romero, José Julio, «El combate contra el gigante en los textos

caballerescosw, en Actes del X Congrés Internacional de I’Associacio His-
panica de Literatura Medieval, ed. Ratael Alemany, Josep Lluis Martos y


https://rfli.it/index.php/rfli/article/view/44
https://rfli.it/index.php/rfli/article/view/44
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50
http://repositoriodigital-la-semyr.es/index.php/rd-ls/catalog/book/50

Walter José Carrizo

Josep Miquel Manzanaro, Alicante, Institut Interuniversitari de Filo-
logia Valenciana, 2005, vol. III, pp. 1105-1121.

—, «jOh captivo cavallero!” Las palabras del gigante en los textos caba-
llerescos», Nueva Revista de Filologia Hispanica, 1/54 (2006), pp. 1-31.
DOI: <https://doi.org/10.24201 /nrfh.v54i1.2309> (cons.
10/10/2025).

Martineau, Anne, Le nain et le chevalier. Essai sur les nains frangais du Moyen
A:ge, Paris, Presses de ’'Université de Paris-Sorbonne, 2003.

Massip Bonet, Francesc, «El personaje del loco en el espectaculo medieval
y en las cortes principescas del renacimiento», Babel. Littératures pluri-
elles, 25 (2012), pp. 71-96. DOIL: <https://doi.org/10.4000/ba-
bel.2077> (cons. 10/10/2025).

Mena Marqués, Manuela B., «Catalogo», en Monstruos, enanos y bufones en la
Corte de los Austrias (A propdsito del “Retrato de enano” de Juan Van der
Hamen), Madrid, Amigos del Museo del Prado, 1986, pp. 25-127.
URL: <https://bibliotecadigital. museodelprado.es/prado-
bib/es/bib/15719.do> (cons. 10/10/2025).

Moragas, Jerénimo de, «LLos bufones de Velazquez», Medicina & historia, 6
(1964), pp. 2-15.

Moreno Villa, José, Locos, enanos y nisios palaciegos. Gente de placer que tuvieron
los Austrias en la Corte espaniola desde 1563 a 1700, Ciudad de México,
La Casa de Espana en México/Editorial Presencia, 1939.

Palm. = Palmerin de Olivia, intr. M.* Carmen Marin Pina, ed. y apéndices
Giuseppe Di Stefano, Alcala de Henares, Centro de Estudios Cer-
vantinos, 2004.

Pantorba, Bernardino de, Lz vida y la obra de Veldzquez. Estudio biogrifico y
eritico, Madrid, Compania Bibliografica Espafiola, 1955.

Partidas = Las Siete Partidas del sabio rey don Alonso el nono, nuenamente Glosadas
por el Licenciado Gregorio Lopez del Consejo Real de Indias de su Mayjestad,
En Salamanca, Por Andrea de Portonaris, Impressor de su Magestad,
1555.



https://doi.org/10.24201/nrfh.v54i1.2309
https://doi.org/10.4000/babel.2077
https://doi.org/10.4000/babel.2077
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do
https://bibliotecadigital.museodelprado.es/pradobib/es/bib/15719.do

Historias Fingidas, 13 (2025) — Miscelanea

Plat. = Platir, ed. M.* Carmen Marin Pina, Alcala de Henares, Centro de
Estudios Cervantinos, 1997.

Poema AC = Poema de Alfonso Onceno, ed. Juan Victorio, Madrid, Catedra,
1991.

Pol. = Polindo, ed. Manuel Calderén Calderon, Alcala de Henares, Centro
de Estudios Cervantinos, 2003.

Poli. = Silva y de Toledo, Juan de, Policisne de Boecia, ed. Emilio J. Sales Dasi,
Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2008.

Prim. = Primaledn, ed. M.* Carmen Marin Pina, Alcala de Henares, Centro
de Estudios Cervantinos, 1998.

Real Academia Espanola, Diccionario de la lengna espariola, 23.* ed. [version
23.8 en linea], 2014. URL: <https://dle.rac.es> (cons. 10/10/2025).

Sales Dasi, Emilio José, La aventura caballeresca: epopeya y maravillas, Alcala
de Henares, Centro de Estudios Cetrvantinos, 2004,

Thompson, Stith, Motif-Index of Folk-Literature. A Classification of Narrative
Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exen-
Ppla, Fablianx, Jest-Books, and Local 1 egends. F-H, Bloomington, Indiana
University Press, 1956, vol. I11.

Ulixea = La Ulixea de Homero, traducida de griego en lengua castellana por el secre-

tario Gonzalo Pérez, ed., intr. y notas Juan Ramén Munoz Sanchez,
Malaga, Universidad de Malaga, 2015.

Verdon, Jean, E/ amor en la Edad Media. 1.a carne, el sexo y el sentinriento, Bar-
celona, Paidos, 2008.

Yndurain, Domingo, «Enamorarse de oidas», en Serta Philologica F. Ldzaro
Carreter. Natalem diem sexagesimum celebranti dicata. 1. Estudios de litera-

tura y critica textual, Madrid, Catedra, 1983, pp. 589-603.


https://dle.rae.es/

PROGETTO
MAMBRINO

s @i

HISTORIAS FINGIDAS

Daniel Gutiérrez Trapaga y Maria Gutiérrez Padilla (eds.), Libros de caballe-
rias: estudios sobre la poética del género, Ciudad de México, Universidad Nacio-
nal Autébnoma de México, Facultad de Filosofia y Letras, Hetresis, 2024

Jesus Ricardo Cérdoba Perozo
(Universidad Nacional de Colombia)

Condenados al ostracismo durante largo tiempo por la critica litera-
ria, los libros de caballerias tuvieron que esperar a mediados del siglo XX
para que su amplio corpus comenzara a ser interés de estudio cientifico y
sistematico por parte de literatos, fil6logos, historiadores y otros profesio-
nales de las humanidades. Desde finales de la centuria hasta hoy, la ten-
dencia del redescubrimiento de los libros de caballerias se ha revelado
verdaderamente vigorosa y vehemente, cuya expresion mas significativa es
el crecimiento practicamente exponencial de la bibliografia dedicada al g¢é-
nero literario y a sus problemas particulares. No es una situacion despre-
ciable, mas si se tiene en cuenta la tarea titanica a la que se enfrentan los
estudiosos de los libros de caballerfas: se trata de un género literario que
abarca casi siglo y medio (del Amadis de Ganla perdido de Sevilla de 1496
a la Sexta parte del Espejo de principes y caballeros de 1640); que cuenta en su
seno alrededor de 80 titulos distintos, casi todos de gran extension; y que
acoge en su interior una poética variable, proteica y multiforme que se
muestra adaptable a las vicisitudes literarias e historicas de la Espana de
los Austrias.

Ciertamente, el estudio de los libros de caballerias, el género mas
prolifico y exitoso de la prosa de ficcion hispanica en el siglo XVI, serfa
tarea imposible de asumir para cualquier investigador o pequefio grupo de
investigacion. Por ello, como si se tratara del linaje de Amadis, para las
aproximaciones literarias al género se requiere de un inmenso trabajo co-
lectivo y colaborativo en el que cada parte funciona como un engranaje

Daniel Gutiérrez Trapaga y Marfa Gutiérrez Padilla (eds.), Libros de caballerias: estudios sobre la poética del
género, Ciudad de México, Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Filosofia y Letras,
Heuresis, 2024. Resefia de Jesus Ricardo Cordoba Perozo, Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 261-267.

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1729 - ISSN 2284-2667

261


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1729

Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

que permite arrojar luces sobre un panorama tan amplio como cada vez
menos desconocido. Buena cuenta de este trabajo es el volumen colectivo
editado por los investigadores mexicanos Daniel Gutiérrez Trapaga y Ma-
ria Gutiérrez Padilla, Lzbros de caballerias: estudios sobre la poética del género, pu-
blicado por la Universidad Nacional Autébnoma de México en 2024 y que
reine doce estudios de distintos investigadores, a su vez oriundos o vin-
culados a instituciones de distintas partes del globo (México, Colombia,
Espana, Italia y Estados Unidos).

El libro funge como brijula y termémetro metodolégico y concep-
tual toda vez que permite reconocer hacia qué elementos y problemas
apuntan las mas recientes investigaciones sobre los libros de caballerias,
como identificar y calibrar el impacto de las herramientas teéricas que per-
miten tales aproximaciones. A pesar de la ya sefialada y conocida amplitud
del género, los editores han logrado distribuir las colaboraciones de los
investigadores de acuerdo con cuatro ejes que, ademas, denotan aspectos
fundamentales de los libros de caballerfas: combate y maravillas, caracte-
rizaciébn y motivos, estructuras narrativas y ciclicas y traducciones y rees-
crituras en el ambito europeo. Bajo este horizonte cuatripartito se abre el
volumen colaborativo.

La primera seccion, Combate y maravillas, se compone de tres aportes
singulares. El primero, titulado «Entre el milagro y la maravilla: mujeres
protectoras y diabolicas en el Zzfam, lo firma Marfa José Rodilla Leén de
la Universidad Auténoma Metropolitana de Iztapalapa. El texto presenta
un analisis de las tipologias femeninas presentes en el anénimo Libro del
cavallero Zifar y su relaciéon con la caballerfa y la maravilla. Si, por un lado,
la autora situa en las coordenadas de la virtud, la devocién mariana y la
prudencia al regir a personajes como Grima, la sefiora de Galapia y la in-
fanta Seringa; por el otro, encuentra en figuras como el hada de las aguas
la expresion tipica de las damas diabdlicas que dominan la magia.

El segundo texto de la seccién es de la autorfa de Almudena Iz-
quierdo, de la Fcole Normale Supérieure de Lyon, y se titula «Las cartas
de batalla en el libro de caballerfas: el caso del Florise/ de Niguea (1532)». La
autora toma como objeto de investigacion la presencia, desarrollo y es-
tructura de una serie de cartas de desatio que intercambian, al comienzo
del libro 1II, los personajes de Florisel de Niquea y Lucidor de las Vengan-
zas. Después de un sesudo analisis, Izquierdo concluye que la presencia de
tales cartas de batalla desempena un rol significativo en el libro de caballe-
rias puesto que movilizan la accién a la vez que enfatizan rasgos de la

262



Jesus Ricardo Cérdoba Perozo

caracterizacion de los personajes que las emiten y las reciben, como su
capacidad de reflexion y su actitud frente a los hechos.

Cierra la primera seccién la colaboracion de Jests Duce Garcia, de la
Universidad de Zaragoza, titulada «Verismo de la guerra en el Olpante de
Laura. Arquitectura militar, guerra de asedio y labores de zapa». El inves-
tigador disecciona el problema de la representacion de la realidad en los
libros de caballerfas y su analisis permite deducir una relacion mas intensa
entre realidad y ficcién caballeresca que la que se pensaba. Para ello, el
autor se vale de comparaciones entre episodios bélicos narrados en el O/-
vante de Lanra (preparaciones de defensa para un asedio, turnos de des-
canso, abastecimiento, etc.) y sus correspondientes estrategias historicas
en cronicas y obras como el Tratado de la perfeccion del triunfo militar de
Alonso de Palencia, para concluir que en el género literario conviven ele-
mentos oriundos de la fantasia de sus autores como referencias concretas
y especificas a su realidad histérica circundante, en este caso bélica.

La segunda seccion, Caracterizacion y motivos, también se articula en
torno a tres investigaciones. La primera de ellas es fruto de los trabajos de
Clemente Aurelio Sanchez Rodriguez, de El Colegio de México, bautizada
como «La construccion del descenso al Infierno en el Awmadis de Ganla y
Las sergas de Esplandian de Garci Rodriguez de Montalvoy. Sanchez Rodri-
guez estudia en perspectiva comparada la representacion del descensus ad
inferos en los dos libros de caballerias debidos a Montalvo y encuentra di-
terencias sugerentes: mientras que en el caso del Amadis el topico se desa-
rrolla en consonancia con los ideales de la caballeria bretona, a través de
la exaltacion de la perfeccion del héroe y 1a ayuda de la magia; en el Esplan-
dign prima la ortodoxia religiosa del autor que humaniza al héroe hacién-
dolo sentir miedo y vencer la prueba sin la ayuda de la magia, solo con la
inspiracién divina.

El siguiente escrito del que se compone la segunda seccién es pro-
ducto de los intereses investigativos de Andrea Flores Garcia, de la Uni-
versidad Nacional Auténoma de México, y se titula «“Llevaba un tocado
que ni era sombrero, ni lo dejaba de ser”. El alcartaz: un extrafio tocado
en el Florise/ de Nignean. En este caso, Flores Garcia acude a la historia
cultural y a la historia de la moda para analizar la representacién de un
accesorio o tocado de origen francés, el hennin, de escaso uso en la corte
espanola del siglo XVI y mencionado tres veces en dos libros de caballerias
de Feliciano de Silva. Lla autora analiza los matices con que Silva representa
el tocado en los episodios, ninguno de forma absolutamente convencional,



Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

pues el escritor mirobrigense los adaptaria de acuerdo con el personaje que
los emplea, su historia dentro de la narracién y sus caracteristicas.

El aporte de Nashielli Manzanilla Mancilla, también de la Universi-
dad Nacional Autébnoma de México y titulado «L.a doncella oculta: sor-
presa y complejidad de un disfraz en el Amadis de Grecia, cierra la segunda
seccion. Manzanilla Mancilla centra todos sus esfuerzos en analizar la re-
presentacion de la infanta Gradafilea como virgo bellatrix en un concreto
episodio del Amadis de Grecia de Feliciano de Silva: aquella justa en la que
interviene por sorpresa y salva a Lisuarte y Onoloria por haberse casado
sin el consentimiento del emperador. La autora destaca el uso habil del
disfraz con el que el narrador relata la aparicion de la doncella privando de
informacion al publico lector cortesano, manteniendo asi el suspenso y el
interés, creando intrigas y expectativas en el marco del libro de caballerias.

En la tercera seccion, Estructuras narrativas y ciclicas, los dos autores
que aportan contribuciones se concentran en el ambito estructural y na-
rratologico del género literario. El texto que inaugura la seccion corre a
cargo de Enrique del Castillo Reyes de la Universidad Nacional Auténoma
de México y se titula «LLa focalizacion narrativa y el efecto de realidad en
Lepolemo. Caballero de la Cruz». Lo que del Castillo Reyes analiza son las
herramientas descriptivas de algunas escenas del Le¢polerzo para encontrar
el mecanismo que permite generar el efecto de realidad en la lectura. Va-
liéndose de herramientas semidticas y metodoldgicas, Castillo Reyes dis-
tingue entre focalizacion externa (recreacion de elementos sensoriales en
las escenas vividamente descritas) y focalizacion interna (pensamientos de
los personajes), cuya armonizaciéon conjunta genera el efecto de realidad
en el Lepolemo de Alonso de Salazar.

Para clausurar la seccién, Claudia Dematté de 1a Universita di Trento
dedica su ensayo investigativo a los criterios de organizacion ciclica dentro
de los libros de caballerias en un analisis titulado «Ciclos de caballerias
hispanicos zersus libros de caballerias “anicos” y “sueltos”: una propuesta
de nueva clasificaciéon». Dematté problematiza algunas de las categorias
empleadas en la sistematizacion de los libros de caballerias, sustentadas
por el concepto de ciclicidad que, aunque atil, no permite entender una
buena parte del panorama del género se compone de libros sueltos. Con-
texto que se complica aun mas cuando entra en la ecuacion el factor edi-
torial, por el que algunos libros considerados tradicionalmente con secuela
serfan, en realidad, /Zbros zinicos (categoria propuesta por Dematté) que vie-
ron la luz en impresiones separadas por cuestiones logisticas. La investi-
gadora abre la puerta a que libros como el Palmerin-Primaleon, el Florambel y

264



Jesus Ricardo Cérdoba Perozo

el Félixx Magno se consideren bajo esta nueva luz, permitiendo asi un acer-
camiento mas certero a las dinamicas editoriales y lectoras de la Espafia
del siglo XVI.

Clausura el volumen colectivo la seccion titulada Traducciones y reescri-
turas en el dmbito enropeo destinada, como su mismo nombre sugiere, a deta-
llar las distintas facetas que el género caballeresco tuvo fuera de las
fronteras castellanas. El primer aporte de esta seccion, titulado «Soberbia
temenina en el Palmeirim de Inglaterra: creacion y reescritura entre Portugal
e Italia» y firmado por la investigadora Federica Zoppi de la Universita de
Verona, es un interesante caso de estudio. Zoppi analiza las distancias que
provocan los contextos culturales en la representacion de la soberbia de
las mujeres (expresada ampliamente como frialdad frente al requiebro
amoroso). El analisis comparativo permite a la autora identificar una ten-
dencia de caracter mas misogino y medievalizante en el Palmweirim de Ingla-
terra de Francisco de Moraes; en contraste con la inclinacién mas
pragmatica de Mambrino da Roseo en el Palmerino, quien tiene como
punto de vista en todo momento el matrimonio al que deben conllevar las
relaciones amorosas y que podria dificultarse por una excesiva soberbia
femenina, enfatizando asi un sentido pedagégico en su relectura de la obra
portuguesa.

El segundo texto que compone la seccion final es un singular aporte
de Pedro Alvarez-Cifuentes de la Universidad de Oviedo titulado «Palme-
rin en Portugal: algunos cuentos populares portuguesesy. Alvarez-Cifuen-
tes rastrea el impacto de la popularidad del ciclo de los palmerines en
tierras lusas gracias a su reelaboracion en cuentos de transmisién oral re-
cogidos entre finales del siglo XIX y principios del siglo XX. El cotejo y
lectura de las cuatro versiones orales transcritas por eruditos permite al
autor calibrar la importancia de los libros de caballerias en la cultura po-
pular portuguesa como evidenciar las obligadas transformaciones que im-
pone el paso del tiempo respecto de sus fuentes quinientistas. Ademas,
Alvarez-Cifuentes no pierde de vista los intermediarios, esto es, reelabo-
raciones de la materia palmeriniana como la comedia firmada por Pérez
de Montalban y cuyo eco podtia percibirse en la pervivencia de los moti-
vos folcléricos que sustentan las cuatro versiones de los cuentos.

El tercer capitulo de la tltima seccion es un especial aporte del inves-
ticador Mario Martin Botero Garcia de la Universidad de Antioquia y se
titula «Ficcion verdadera en las Sergas de Esplandidn (1510) y el Cingiesme
Livre d’Amadis (1544)». En este punto, el foco vuelve a ponerse en la rela-
cion entre historia y ficcion a proposito de los libros de caballerfas, pero



Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

solamente para dejar en evidencia como este vinculo también obedece a
determinadas circunstancias politicas y culturales que lo condicionan. Asi
pues, Botero Garcia compara las alusiones a los Reyes Catoélicos y su pro-
yecto politico-religioso presentes en las visiones de Montalvo narradas en
el Esplandiin con la loa de los reyes de Francia, Francisco I y Enrique II,
tanto en el prélogo como en el cuerpo de la version francesa. Asi pues, la
traduccion de Heberay des Essarts opera también en el sentido de plata-
forma ideolégica que exhibian los libros de caballerias, aunque natural-
mente se produzca una radical transformacion que lo distancia del original
para obedecer a los intereses politicos de su pais y de la familia real desti-
nataria.

Culmina la secciéon y el volumen el ensayo de Victoria M. Mufioz de
la City University of New York Hostos Community College titulado «Li-
teratura y politica: personajes caballerescos ibéricos en ficciones inglesasy.
Mufioz centra su interés en dos libros de caballerias hispanicos que tuvie-
ron cierto eco en la Inglaterra isabelina: el Amadis de Gaula de Rodriguez
de Montalvo y el Espejo de principes y caballeros de Diego Ortafiez de Calaho-
rra. La autora rastrea el impacto que, en general, tuvo la literatura espafiola
en un contexto tan complejo como el de las relaciones internacionales en
ambos reinos después de la muerte de la reina Maria I Tudor. Pero, ade-
mas, estudia como los simbolos literarios fueron resignificados por los es-
critores ingleses que se valieron de recursos estéticos e ideolégicos
provenientes de las obras hispanicas. Tal es el caso, por ejemplo, del Ca-
ballero del Febo y Claridiana del Espejo de principes cuyas figuras son meta-
morfoseadas por Edmund Spenser en Ia reina de las hadas para
corresponder con la agenda politica y monarquica isabelina.

Las anteriores lineas no han tenido otra pretensiéon que la de dar
cuenta de la variedad y singularidad de los aportes que componen el volu-
men colectivo Libros de caballerias: estudios sobre la poética del género. Si la anto-
logia de doce estudios debe fungir, como se planteo al inicio, de brajula y
termoémetro para orientar y para medir el rumbo y el estado de la critica
caballeresca, no es posible ofrecer un diagnéstico negativo. El volumen da
cuenta hoy mas que nunca de la enorme calidad que han alcanzado los
estudios sobre los libros de caballerias como la necesidad de mantener y
fortalecer la articulacién de los investigadores. No esta de mas recordar
que solo la suma de los aportes individuales permite reconstruir el com-
plejo panorama en el que surgieron y triunfaron los libros de caballerias,
asi como captarlos y entenderlos en toda su riqueza y variedad. La critica
caballeresca goza de buena salud. As{ pues, resta solo desear que siga

266



Jesus Ricardo Cérdoba Perozo

habiendo tantos Alonsos Quijanos, tantos lectores embebidos en estos
folios de aventuras y aventuras, cuantos sean necesarios para seguir mejo-
rando y conquistando una comprension mas cabal del género.






PROGETTO
MAMBRINO

s @i

HISTORIAS FINGIDAS

Daniel Gutiérrez Trapaga y Axayacatl Campos Garcia Rojas, Libros en los
universos de ficcion. Libros de caballerias castellanos, Ciudad de México, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Filosofia y Letras, Heu-
resis, 2024

Giulia Lucchesi
(Universita di Verona)

La monogratia Libros en los universos de ficcion. Libros de caballerias caste-
llanos de Daniel Gutiérrez Trapaga y Axayacatl Campos Garcfa Rojas, de
la Universidad Nacional Auténoma de México, tiene como objetivo ofre-
cer una guia para los estudiosos sobre los libros e historias fingidas que
tiguran en las novelas de caballerfas. El libro, tanto en su dimension fisica
como en su contenido, constituye una presencia constante en este género
literario: hay libros perdidos de los cuales hablan los personajes, libros que
anticipan o desarrollan la trama caballeresca (traducidos y recuperados de
antiguas tradiciones), y también libros que funcionan como poderosos ob-
jetos magicos utilizados por sabios encantadores. El volumen contiene nu-
merosos ejemplos extraidos de las obras analizadas y se convierte en un
estudio estimulante para quienes investigan el género caballeresco mo-
derno.

El fgpos del libro, objeto precioso tanto por su materialidad como por
su funcién dentro de la trama, es ampliamente explotado por los autores
del género. Los dos investigadores, mediante una categorizacion rigurosa
y bien pensada, logran describir los distintos tipos y funciones de los libros
de ficcion presentes en un corpus amplio: los ejemplos provienen, en efecto,
de las novelas pertenecientes a los ciclos de Awadis, Palmerin, Belianis y Es-
pejo de principes y caballeros.

Para describir la fascinante wzise en abyme caballeresca, Gutiérrez Tra-
paga y Campos Garcia Rojas proponen una tipologia de elaboracion

Daniel Gutiérrez Trapaga, Axayacatl Campos Garcia Rojas, Libros en los universos de ficcion. Libros de caba-
lerias castellanos, Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Filosofia y Letras, Heuresis,
2024. Resefa de Giulia Lucchesi, Historias Fingidas, 13 (2025), pp. 269-271.

DOT: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1723 - ISSN 2284-2667.

269


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1723

Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

propia: los libros fingidos se dividen segun el género y la funcién. Se iden-
tifican tres géneros: «perdidosy, «referidos» y «rescatados y entregados,
esta ultima subdividida a su vez en: «como tesoro», «como medida» y
«como marca textualy. Las funciones anotadas son también tres: «descrip-
tivay, «narrativay y «estructuradora». Cada categoria, ya sea de género o de
funcién, se describe detalladamente en la monografia mediante reflexiones
valiosas y ejemplos extraidos de los textos.

El volumen esta dividido en cuatro capitulos, precedidos por una
presentacion inicial.

El primer capitulo, titulado Los lbros como medida (p. 18), aborda la
dimensién formal e interna de los libros de ficcion, frecuentemente con-
cebidos en partes o secciones narrativas. Se destaca el uso doble de los
términos «parte» y «libro» por parte de los autores del género. Los libros
de ficcion presentes en el universo caballeresco cumplen a menudo la fun-
cion de eslabones de conexion («nexos de referencia», p. 23) entre las par-
tes de la trama: a veces anticipan los eventos, otras veces ayudan a recordar
hechos pasados para refrescar la memoria del lector. Una tercera funcion
estructural de estos libros de ficcion se manifiesta en la voluntad regia de
dejar por escrito acontecimientos particularmente relevantes o extraordi-
narios protagonizados por uno o varios caballeros valientes, lo que da lu-
gar a la redaccion de un libro independiente. Al final de este primer
capitulo, los autores analizan la importancia del titulo: asi como el célebre
Chevalier de la charrette de Chrétien de Troyes redescubre su identidad
cuando Ginebra lo llama por su nombre, Lancelot, los libros adquieren
una existencia mas concreta y un significado mas amplio cuando reciben
un titulo (p. 38).

El segundo capitulo, Rescate, abandono, sustraccion y entrega (p. 43), pre-
senta los libros de ficciéon que participan activamente en las aventuras na-
rradas. Estos libros, en efecto, viven auténticas peripecias: se pierden, se
recuperan, se ocultan e incluso se queman. Pero también son objetos va-
liosos, tanto por los materiales con que estan hechos (como piedras pre-
ciosas embutidas en sus cubiertas) como por su contenido (profecias o
apasionantes relatos del pasado). El amor humanista por la palabra escrita
se manifiesta también en la produccion de ficcidn caballeresca, y los pro-
tagonistas desean obtener esos libros, que se convierten en tesoros y rega-
los de gran valor.

La tercera parte del volumen examina una tipologia diferente de li-
bros de ficcion, que adquiere una inesperada concrecion: los libros de cré-
nicas, fuente interna de la narracién caballeresca que los contiene. El



Giulia Lucchest

capitulo, titulado Las cronicas fingidas: Humanismo y la materialidad en la ficcion
(p. 67), analiza la relacién entre estas historias fingidas —preciosos manus-
critos en lenguas antiguas— y el meticuloso trabajo del fil6logo humanista.
Se citan bibliotecas y autores antiguos que los libros de caballerias men-
cionan como fuentes ilustres de los hechos narrados: la biblioteca de Pe-
trarca, asi como los historiadores Tito Livio, Plutarco y Homero. Estas
fuentes aparecen en las novelas como manuscritos antiguos, a veces dete-
riorados, que deben ser reconstruidos y traducidos a la lengua vernacula,
lo que establece un vinculo con la labor filolégica humanista que los pro-
pios autores destacan, subrayando el valor de los manuscritos y la dificul-
tad de su recuperacion por parte de un personaje.

El volumen se cierra con un cuarto capitulo de gran interés, ya que
trata una tipologfa precisa de libro de ficciéon que aparece con frecuencia
en las novelas de caballerias debido a la fuerte presencia del elemento ma-
gico: los grimorios. El capitulo, titulado Los grimorios en los libros de caballerias
a partir del ciclo del Amadis de Gaula (p. 103), no solo describe los libros ma-
gicos, sino también la funcidén que desempefian en los rituales y el papel
de sus poseedores. Se trata de textos de gran importancia para la trama,
que se distinguen tanto por su contenido como por los poderes extraordi-
narios que albergan. Son indispensables para la ejecucion de rituales ma-
gicos y solo los sabios encantadores pueden utilizatlos, generando los
sorprendentes giros narrativos que caracterizan el género.

Una rica bibliograffa, testimonio del arduo trabajo critico de los dos
investigadores, cierra el volumen.

En conclusion, esta monografia representa una auténtica novedad
que aporta estudios innovadores con una categorizacion precisa y rigurosa
del tema del libro de ficcion.

Esta sistematizacion resulta especialmente util tanto para los investi-
gadores consolidados del género — que pueden contribuir a su desarrollo
ampliando el corpus con otros textos de caballerfas— como para los nuevos
estudiosos, que encuentran aqui una valiosa gufa para analizar el Zgpos exa-
minado.

En definitiva, se trata de una guia imprescindible para investigadores
del género caballeresco y estudiosos de la ficcion literaria renacentista.






PROGETTO
MAMBRINO

s @i

HISTORIAS FINGIDAS

Axayacatl Campos Garcia Rojas y Ménica Vanesa Cruz Salinas (coords.),
Las altas caballerias y los sublimados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre
Narrativa Caballeresca, Ciudad de México, Universidad Nacional Autbnoma
de México, Facultad de Filosofia y Letras, Heuresis, 2024

Juan José Sanchez Martinez

(Universidad de Jaén)

El presente volumen reune los trabajos expuestos por un grupo de
investigadores en el seno del Seminario de Estudios sobre Narrativa Ca-
balleresca (SENC) de la Universidad Nacional Auténoma de México. Las
altas caballerias y los sublimados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre
Narrativa caballeresca, coordinado y editado por Axayacatl Campos Garcia
Rojas y Monica Vanesa Cruz Salinas, se constituye como la prolongacion
de un libro antetior, En linea caballeresca: 1.ecciones del Seminario de Estudios
sobre Narrativa Caballeresca, en el que se recogian estudios de la misma na-
turaleza. Asi pues, como sefalan los coordinadores en su presentacion,
este volumen nace con la voluntad de mantener en el tiempo y dar conti-
nuidad a este particular e incipiente ciclo caballeresco. En esta ocasion, el
libro consta de cinco contribuciones, mas un estudio preliminar, en los
que sus autores abordan el analisis de diversos aspectos de la literatura
caballeresca.

Bajo el titulo «La corte se divierte: pasatiempos en los libros de caba-
llerfas mas alla de los juegos de armas (I)», se presenta a modo de portico
introductorio la investigacion realizada por Marfa del Carmen Marin Pina
(Universidad de Zaragoza). Dejando a un lado las justas y torneos, pasa-
tiempos caballerescos por excelencia, la investigadora se marca como ob-
jetivo principal el examen de otros juegos de entretenimiento (el ajedrez,
las tablas y los naipes) presentes en los libros de caballerfas con el fin de

Campos Garcfa Rojas, Axayacatl, Cruz Salinas, Ménica Vanesa (coords.), Las altas caballerias y los subli-
mados hechos. Lecturas del Seminario de Estudios sobre Narrativa Caballeresca, Universidad Nacional Autonoma
de México, Facultad de Filosofia y Letras, 2024. Resefa de Juan José Sanchez Martinez, Historias Fingidas,
13 (2025), pp. 273-275.

DOT: https://doi.org/10.13136/2284-2667/1722- ISSN 2284-2667

273


https://doi.org/10.13136/2284-2667/1722

Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

identificar su funcién en los textos. Ademas de estos juegos de mesa, Ma-
rin Pina estudia el juego poético del intercambio de motes, en el que los
participantes, caballeros y damas, desvelan su ingenio y sus sentimientos
amorosos. Como demuestra la autora, estos pasatiempos no sirven unica-
mente para cubrir momentos de inactividad, sino que adquieren un mar-
cado valor simbélico y social.

Con el articulo «Un asunto de familia: 1a Crdnica do imperador Beliandro
como epigono de la saga de los palmerines ibéricos» de Pedro Alvarez-
Cifuentes (Universidad de Oviedo) se inicia la némina de trabajos desa-
rrollados por los investigadores que participaron en las sesiones en linea y
presenciales del SENC. Ademas, es el primero de los dos estudios sobre
libros de caballerias portugueses que contiene el volumen. Pedro Alvarez-
Cifuentes realiza un viaje por el complejo entramado generacional del ciclo
palmeriniano, desde sus primeros textos castellanos hasta las continuacio-
nes portuguesas, para llegar a su ultima entrega, la inédita Crinica do ingpe-
rador Beliandro. El estudio profundiza en las extensas relaciones familiares
de los personajes para demostrar que la genealogia palmeriniana se cons-
tituye como una pieza clave en la unidad narrativa del ciclo.

La segunda aportaciéon novel, «La emperatriz Melior: el influjo de las
pasiones amorosas en el uso de la magia en los seres sobrenaturalesy, a
cargo de Atzin Morales Sanchez (Universidad Nacional Autébnoma de Mé-
xico), centra su atencion en uno de los personajes principales del Libro de/
conde Partinuplés, obra perteneciente al género de la narrativa caballeresca
breve. LLa autora analiza el personaje de la emperatriz Melior, en quien se
unen el poder politico, como gobernante de Constantinopla, y el magico,
pues posee conocimientos sobrenaturales que la convierten en la principal
encantadora de la obra. Melior vuelca sus poderes magicos en la conquista
amorosa del conde con quien desea contraer matrimonio. En este proceso
las emociones de la emperatriz cumplen una funciéon determinante puesto
que afectan en la toma de decisiones y en el uso de la magia.

Por su parte, Rafael Rodriguez Victoria (Universidad Nacional Au-
tonoma de México) en su investigacion titulada «“Dar e non dar de lo
vuestro en vuestra mano es’: el simbolo de la mano en la politica de la
riqueza del Libro del caballero Zifar» explica la importancia y funcionalidad
de la mano en la ficcion caballeresca, especialmente en las cuestiones rela-
cionadas con la riqueza. El autor sefiala que en la obra el simbolo de la
mano se encuentra estrechamente ligado a la idea de que los bienes mate-
riales deben ser obtenidos e invertidos con moderacién y prudencia, pues
la riqueza, don recibido de Dios, ha de ser administrada por nobles y

274



Juan José Sanchez Martinez

caballeros con responsabilidad y virtud, tal y como les corresponde segun
su estado.

El volumen vuelve a mirar hacia los libros de caballerias portugueses
con la contribucién «El espacio mitico del linaje de los Reyes de Portugal:
Algunas notas sobre la prueba de la Sepultura da arca da sabedoria en la Cro-
nica do Imperador Clarimundoe» de Pedro Monteiro (Goethe-Universitit
Frankfurt). Este estudio, dedicado al primer libro de caballerias portugués,
analiza la relacién que se establece entre tres espacios de la obra, Hungtfa,
Grecia y Portugal, igualmente imbricados entre si, y la genealogia de la
monarquia portuguesa, cuyo punto de unioén es Clarimundo, protagonista
de la aventura. En el episodio de la Sepultura da Arca da sabedoria se vaticina
el vinculo del personaje con los reyes de Portugal, una vinculacion que se
amplia y materializa en posteriores profecias y aventuras al sefialarse a Cla-
rimundo como su ascendiente directo. Todo ello, como revela Pedro
Monteiro, guarda una relacion intrinseca con el momento histérico de lu-
cha contra el infiel en el que se compone la obra.

Cierra la publicacién Maribel Ayala Rodriguez (Universidad Nacional
Auténoma de México) con el articulo «El establecimiento de un linaje in-
correcto en la pre-historia como elemento estructurante de la biografia de
Rosicler en la primera parte del Espejo de principes y caballeros (Diego Ortufiez
de Calahorra, 1555)». Tomando como punto de partida el relato del naci-
miento de Febo y Rosicler, mellizos protagonistas de la historia, la autora
prueba que el enrevesado engafio perpetrado por su padre, el emperador
Theoduardo, para conseguir la mano de la princesa Briana, juega un papel
decisivo en el desarrollo del personaje de Rosicler y de la obra misma, al
tiempo que confiere al segundogénito un protagonismo inusitado.

En conclusion, el presente libro ofrece un amplio y variado abanico
de estudios sobre diferentes aspectos y géneros de la materia caballeresca,
lo que pone de manifiesto el interés que sigue despertando este tipo de
literatura. En este sentido, es necesario poner en valor la oportunidad de
difusién de nuevos hallazgos y nuevas lineas de investigacion en el ambito
de la literatura caballeresca que brinda el Seminario de Estudios sobre Na-
rrativa Caballeresca gracias a la publicacion de volimenes como este. Seria
una sefial magnifica y esperanzadora que en el futuro afloren de las prensas
editoriales mas continuaciones de esta singular saga caballeresca.






PROGETTO
MAMBRINO

s @i

HISTORIAS FINGIDAS

Pedro Monteiro, Ficcao e memdria na literatura cavaleiresca ibérica. O «Memorial
das Proezas da Segunda Tdvola Redonday (1567), Betlin/Boston, De Gruyter,
2025

Isabel Sofia Calvario Correia

(Escola Superior de Educac¢ao de Coimbra

inED - Centro de Investigacao e Inovagao em Educacao,
Instituto Politécnico de Coimbra)

Pedro Monteiro publicou recentemente, no livto que aqui
comentamos, o resultado da sua tese de doutoramento, apresentada em
maio de 2022 na Faculdade de Letras da Universidade do Porto. Ja nessa
data se previa a necessidade de publicagao de tao importante estudo sobre
uma obra que, como Monteiro também reconhece, tem estado votada ao
quase esquecimento. Ja ¢ sabido que os estudos literarios em solo
portugués nao se tém dedicado com afinco aos livros de cavalarias, porém,
o Clarimundo e o Palmeirim tém merecido, ainda assim, alguma atencao,
quer na forma de edi¢Oes criticas, quer em estudos de doutoramento ou
artigos cientificos recentes. O Memworial das Proezas da Segunda 'I'dvola Redonda
de Jorge Ferreira de Vasconcelos estava até ha pouco tempo, nas palavras
de Monteiro, pouco considerado. Além disso, estudar o Menzorial do ponto
de vista do conceito de memoria intrinsecamente relacionado com a teoria
literaria é uma perspetiva nova, arrojada, por pouco frequente, na
investigacao sobre livros de cavalaria portugueses e que o autor encetou
com mestria € rigof.

O livto que lemos com interesse e deleite, divide-se em cinco
capitulos, todos tendo em comum uma andlise criteriosa do texto de
Vasconcelos, embasada no conceito de transtextualidade proposto por
Genette, termo que engloba nogdes como arquitextualidade,
intertextualidade, paratextualidade e hipertextualidade, ou seja, estamos,

Pedro Monteiro, Ficcao ¢ memoria na literatura cavaleiresca ibérica. O “Memorial das Proezas da Segunda Tdvola
Redonda” (1567), Berlin/Boston, De Gruyter, 2025. Resefia de Isabel Sofia Calvario Correia, Historias
Fingidas, 13 (2025), pp. 277-282.

DOI: https://doi.org/10.13136/2284-2667 /1744 - ISSN 2284-20667.



https://doi.org/10.13136/2284-2667/1744

Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

como ja afirmamos nas linhas precedentes, perante um estudo de e sobre
literatura. Pedro Monteiro anuncia na introdu¢do esta perspetiva e
apresenta sucintamente o que diferencia cada um dos robustos capitulos
em termos de tematicas, unidos pela visao narratolégica que afirmou ter.
Assim, desde a relagdo com as precedentes obras arturianas e outros livros
de cavalaria coevos, portugueses, sobretudo, mas também castelhanos,
passando pelo didlogo com autores como Boccaccio, ndo descurando
aquilo a que se propoOs ter como fio condutor, a memoria, tudo se
apresenta diante do leitor de Ficgao e memoria na literatura cavaleiresca ibérica:
O “Memorial das Proezas da Segunda Tdvola Redonda” (1567) como um félego
que incita a ler, refletir e aprender. Comecemos, entdo, a leitura.

O capitulo 1 ¢é precedido pela introdugao que contém, além da
perspetiva assumida pelo autor a que ja aludimos, um rigoroso estado da
questdo no que concerne os estudos em torno de livros de cavalarias,
castelhanos e portugueses, com destaque para estes ultimos e,
evidentemente, para o Memorial. Apds a constatagao de que o livro de
Vasconcelos merece mais e distintos olhares, comecamos a ler sobre as
fontes arturianas, ja evidentes no titulo da obra, conhecidas num nivel
textual, ou seja, para quem, sendo medievalista ou estudioso de livros de
cavalarias, lendo o texto quinhentista parece adivinhar. Todavia, Pedro
Monteiro centra a sua atenc¢ao na «interfiguracaon, tradugao proposta por
ele para o termo #nterfigurality, analisando minuciosamente a “mobilidade
de figuras entre textos literarios” e explicando claramente o que vai além
de apenas nomes comuns ou invocagoes tipicas, apresentando
meticulosamente a ressignificacio de motivos arturianos, nomeadamente
a tessitura textual em torno do conceito de linhagem que Vasconcelos
retoma e transfigura, nao deixando de ser, também no livro de quinhentos,
um eixo centralizante. Segue-se a «interfiguracao» proposta, comecando
em Sagramor, a quem ¢ dado o destaque evidente como antonomasia da
corte, e prosseguindo com outras personagens arturianas que aqui também
operam com novas roupagens de sentido, mormente funcionais, que
Monteiro sugere que se relacionem com idéntico tratamento dado por
outro livto, a Crinica de los Nueve de la Fama. Além da matéria arturiana
como pano de fundo, neste e em outros livros de cavalarias, Monteiro
desvela a complexa reescrita de personagens como Sagramor, que legitima,
pela linhagem de Artur e de Constantino, que Vasconcelos engendra, a
importancia da linhagem no Memorial.

O capitulo 2 versa sobre a relagio do livro de Vasconcelos com
outros livros de cavalaria ibéricos. Como ja lemos no capitulo precedente,



Isabel Sofia Calvario Cotrreia

0s mMotivos arturianos requereram um cruzamento com outras fontes para
nao apenas manter motivos, como a centralidade linhagistica, mas para os
renovar ao gosto literario de entdo. Uma das diferencas que Monteiro
aponta no Memorial é a de que este livro de cavalarias, ao contrario da
maioria, ndao se centra na biografia de um protagonista, mas na de varios
cavaleiros. Todavia, o investigador acrescenta que, ainda assim, o modelo
do Bom Cavaleiro retoma outras personagens arturianas, como Lancelot
e Tristdo, e cavaleirescas, como Amadis, Clarimundo e Palmeirim. Assim,
aqui, parece uma ressignificacio aparente. Partindo para a analise do par
Cavaleiro das Armas Cristalinas e Celidonia, Monteiro vai mais longe do
que a matéria arturiana, encontrando na obra de Vasconcelos tematicas
que remontam a lirica provengal e ao coédigo de amor cortés, ainda que o
amor ex visione seja menos impactante que o alegérico roubo do coracio,
0 que, na nossa visao, também nos pode transportar para as narrativas em
torno do coeur mangé. Continuamos a leitura compreendendo que niao ¢é
apenas o modelo de realeza ressignificado em Sagramor que encontramos
neste livro, mas também um “Espelho de Amores”, nomeadamente pela
minuciosa compara¢ao entre Miraguarda, personagem icénica do
Palmeirim, e Celidonia do Memorial, ressalvando que, neste caso, nao ¢
visivel o desprezo feminino mas, sobretudo, a necessaria “educacao
sentimental” para a honra da mulher, patente em outras donzelas de livros
de cavalarias, como Oriana, Clarinda ou Polinarda, presentes em trés das
obras com que o Memorial mais de perto dialoga. Pedro Monteiro conclui
este capitulo mostrando como o livro de Vasconcelos tece novos sentidos
a partir do dialogo estreito com o Awmadis e a tradi¢ao classica, destacando
a «nterfiguracio» de personagens amadisianas como Corisanda, mas
também estabelece relagdes «transtextuais» entre outras personagens do
Amadis e do Clarimundo de forma fundamentada e precisa que é impossivel
de transpor para umas breves paginas que nao mais sao do que uma
sumula da nossa leitura de tdo portentoso estudo.

No antepenultimo capitulo, o autor apresenta as relacdes do Menzorial
além da peninsula ibérica, trazendo a colacao motivos, e excertos, do
Filocolo de Boccaccio, para ilustrar, agora a partir deste texto, a
«nterfiguracido» de personagens como Samuntino e Guaristenes, nao
esquecendo a difusio dos textos de Boccaccio na peninsula ibérica,
equacionando as intertextualidades como fenémenos de tradicdo,
adaptacao e rececao. Se os capitulos precedentes trazem a luz preciosas
leituras criticas e fundamentadas do Memorial, o capitulo 3 aborda, pela
primeira vez, as relagdes com o texto de Boccaccio, o que abre caminho

[\

79



Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

nao apenas para as relacoes de intertextualidade estudadas por Monteiro,
mas para a necessidade, também reconhecida por ele, de dedicar mais
atenc¢ao a difusdo da obra boccacciana em Portugal a partir do século XV,
tenémeno que em Ficgio e menmoria na literatura cavaleiresca ibérica: O «Memorial
das Proezas da Segunda Tdvola Redonday (1567) ja podemos mais do que
vislumbrar, pois também disso nos da conta o autor, que apresenta a
traducao adaptada de Vasconcelos como a narrativa mais antiga escrita em
portugués sobre o par amoroso Florisbel e Belfloris. Porém, o autor
adverte que ambos os textos, o portugués e o italiano, confluem para
fontes e transmissdes textuais que remontam a Idade Média, nao se
limitando ao pé da letra, mas conservando um olhar amplo sobre a
transmissao textual.

No capitulo 4, caminhamos para o outro desiderato do autor, a
memoéria. Apesar de também os capitulos precedentes falarem de
memoria, uma vez que sao perspetivadas as relagdes com diversos textos
e tradicOes literarias, também isto sinénimo de memoria, a atencao centra-
se agora nao em personagens, enredos e novos significados, mas no tempo
e no espago. Monteiro sublinha a preocupacio de Vasconcelos em
apresentar um espago geografico verosimil e reconhecivel pelos leitores
do século XVI, sendo este aspeto novedoso no Memorial, uma vez que
obras congéneres como o Awmadis ou o Clarimundo referem espagos
magicos nao facilmente situaveis na geografia ocidental, enquanto aqui,
ainda que se retomem espagos magicos e maravilhosos, existe a
necessidade de os aproximar de algo préximo, conhecido. Alias, ¢ a
ocidente, sobretudo na Europa, que Vasconcelos situa a narrativa,
conjugando referentes literarios conhecidos pelo publico, que passaram os
tempos advindos do substrato arturiano. No Memorial, a geografia politica
situa-se entre o norte cristdo e o sul muculmano, espaco de conflito
presente ja em outras obras, como Orlando o Furioso, constituindo-se como
um motivo. Contudo, como o autor adverte, é de salientar as evidentes
relacbes entre Portugal e o Norte de Aftica encetadas com a tomada de
Ceuta, sendo sempre um desejo de conquista que culminou, ja depois
desta obra, com a derrota de D. Sebastiao em Alcacer Quibir. Notemos
que, se até agora na brilhante analise de Monteiro apenas viamos as
ferramentas do tedrico literario, aqui torna-se clara a sua também
preocupag¢dao com outra memoria, a memoria historico-cultural, de que ja
nos ia dando conta em apontamentos nos capitulos anteriores e que aqui
ganha folego e lugar pertinente.

280



Isabel Sofia Calvario Cotrreia

Chegados ao ultimo capitulo, Monteiro estabelece uma simbiose
entre a memoria como registo de fama e gloria e a escrita, instrumento
unico para essa perpetuacao. Este processo comeca na propria escrita
como imitagao de modelos anteriores, patente no Prologo do Memorial.
Neste, Vasconcelos defende a utilidade dos livros de cavalarias como um
guia para os que desejam alcangar a fama e a gloria que, futuramente,
outros registardo. Monteiro nota também nos elementos paratextuais do
livto de 1567, nomeadamente o frontispicio, que representa as armas de
Portugal, e a aproxima¢ao pensada com a historiografia, veiculo da
memoéria. E também com o corolario da meméria que o capitulo caminha
para o final, analisando-se o torneio de Xabregas, cujos testemunhos
documentais  Monteiro  descreve  pormenorizadamente e  data
inequivocamente em 1550, fixando, também ele, a memoéria referencial.
Voltando ao texto literario de Vasconcelos, Monteiro refere que o torneio
se cristaliza, como se num palco estivesse a ser assistido pelas personagens.
Nao ¢ s6 o amor ex wisione que ¢ retomado, mas o sentido da visao,
nomeadamente do que é dado a ver ao «espetador», as personagens do
enredo também elas ficcionadas e dadas a ver como uma tessitura em
camadas e multiplos espelhos. Neste ponto da analise estabelece-se mais
uma relagdo intertextual entre o Memorial e o Palmeirim que o autor coteja
detalhadamente. Além de relacdes textuais, estabelece-se também um
paralelismo entre memoria literaria e memoria referencial. Pedro Monteiro
reconhece na descri¢ao do torneio um paralelismo entre a morte de uma
das personagens, Adonis, e a do Principe D. Jodo, depositando-se em D.
Sebastido os mesmos desejos depositados, na ficcao, em Sagramor apos a
partida de Artur. Toda esta simbologia esta imbuida do didatismo
caracteristico dos livros de cavalarias, sublinhando-se aqui o
aproveitamento de uma memoria historica, aqui ficcionada noutro tempo,
para ensinar, aconselhar, guiar os homens, como ¢ dito, para o que todos
almejam, deixar memoria.

Nas conclusées, o autor sintetiza os cinco capitulos e reafirma o seu
propésito de encarar os livros de cavalarias como celebragio de um
passado, mas também como inovacao. A nosso ver, ambos os objetivos
foram superados. Monteiro destaca a singularidade do Memorial ao
apresentar-se como uma obra que aproxima o mitico do tangivel em trés
tempos: o passado arturiano que ressignifica; o presente da corte de
Sagramor e dos varios cavaleiros; e o futuro da corte portuguesa de D.
Joao III e D. Sebastido profetizado no final da obra, como claro guia para
a fama e a boa memoéria.



Historias Fingidas, 13 (2025) — Fichas y resenas

Em Ficcao e memoria na literatura cavaleiresca ibérica: O «Memorial das
Proezas da Segunda Tavola Redonda» (1567) vemos o livro de Vasconcelos ser
estudado, assumidamente, com uma visao narratoldgica, usando conceitos
que se vao materializando na leitura atenta do texto, desde a mobilidade
de figuras que ganham novos contornos, quer por assimilagao entre varias
outras de distintos universos literarios, quer por ressignificagdo quase ab
initio, até a aplicagdo do conceito proposto na introducio,
transtextualidade, uma vez que sao relacionados textos e motivos, desde o
ponto de vista da imitagao de modelos e tradi¢oes textuais até a adaptacao
e acomodacao de narrativas coevas ou mais proximas temporalmente do
Memorial. Pedro Monteiro recua até, situando-nos na ficcdo, as raizes
arturianas, tecendo também ele a linhagem do Memorial e sua afinidade e
releitura de outros, como o Amadis, o Clarimundo, o Palmeirim, o Filocolo,
entre tantos textos e memorias culturais que, ao trazer para o seu estudo,
acaba também por fixar. Além disso, ainda que o olhar da teoria da
literatura seja o mais evidente, algo necessario para a dignificagao dos
livros de cavalarias e do lugar merecido nos estudos literarios, no livro
agora publicado nao se descura a memoria sociocultural, mais do que
presente ao longo de todo o estudo e claramente nomeada no dltimo
capitulo.

Em boa hora um livro tdo singular foi estudado, abrindo caminhos
para novas leituras da obra. Se Ficgao e memiria na literatura cavaleiresca ibérica:
O «Memorial das Proezas da Segunda Tdvola Redonda» (1567) é um marco nos
estudos dos livros de cavalaria, a edicio publicada ha cerca de um mes,
também por Pedro Monteiro, do Memorial das Proezas da Tavola Redonda
(Coimbra, Joao de Barreira, 1567), pela Sial/Universo de Almourol, vem
colocar a memoria no espago que lhe pertence, a perpetuagao pela escrita.

282



PROGETTO
MAMBRINO

oo arfor

HISTORIAS FINGIDAS

La monstruosidad vista a través de un género literario:

formas, funciones y sentidos de lo monstruoso en los
libros de caballerias castellanos (ss. XVI-XVII)

Walter José Carrizo
(Universidad Nacional de San Juan/Comision Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas-CONICET)

Institucion
Universidad Nacional de Cérdoba (UNC)

Contacto
elias 232323(@hotmail.com
ftha28124(@yvahoo.com.ar

waltercartizo1986(@gmail.com

Director(es)/a(s)
Hugo Roberto Basualdo Miranda

Fecha de defensa
14 de diciembre del 2022

Enlace repositorio institucional
https://rdu.unc.edu.ar/items/70a66e46-83¢7-43¢5-bdf7-f708ecl fe7d3

Palabras clave
Monstruosidad, libros de caballerfas castellanos, literatura europea,
literatura moderna

Resumen
Los libros de caballerias castellanos (ss. XVI-XVII) fueron un género
literario muy importante en la peninsula ibérica de los primeros tiempos

Walter José Carrizo, «La monstruosidad vista a través de un género literario: formas, funciones y
sentidos de lo monstruoso en los libros de caballerfas castellanos (ss. XVI-XVIL)», Historias Fingidas, 13
(2025), pp. 283-284.

DOI: http://doi.org/10.13136/2284-2667/1739 - ISSN 2284-2667.

283


http://doi.org/10.13136/2284-2667/1739
file:///C:/Users/zppfrc69/Downloads/elias_232323@hotmail.com
file:///C:/Users/zppfrc69/Downloads/ffha28124@yahoo.com.ar
file:///C:/Users/zppfrc69/Downloads/waltercarrizo1986@gmail.com
https://rdu.unc.edu.ar/items/70a66e46-83e7-43c5-bdf7-f708ec1fe7d3

Historias Fingidas, 13 (2025) — Tesis de doctorado

de la Edad Moderna. El éxito que cosecharon se ve reflejado en sus mas
de setenta titulos originales, en una cantidad nada desdefiable de ediciones
y reimpresiones, y en el hecho de que se expandieron mas alla de los
Pirineos e, inclusive, del Atlantico.

Herederos de la tradicion literaria caballeresca, estos textos miran hacia los
siglos medievales, a la vez que se anclan firmemente en la Espafia del lapso
que se extiende desde principios del siglo XV hasta el primer cuarto del
XVII. En consecuencia, traslucen elementos intelectuales de ambas
épocas, razén por la cual representan un objeto de estudio a considerar
por parte no solo de los estudios literarios, sino también de la historia. En
efecto, sus numerosos monstruos rezuman historicidad por doquier, pues,
por un lado, acusan la influencia de la mirada de la monstruosidad que
impregna la literatura caballeresca precedente, mientras que, por el otro,
se ajustan, al mismo tiempo, a requerimientos de diversa especie
provenientes del contexto de produccion de las obras en las que se
encuentran contenidos.

Esta particularidad es lo que nos ha llevado a examinarlos, con el fin de
determinar qué es lo que se resguarda tras ellos, es decir, cuales son las
apreciaciones antropolégicas, axiologicas, religiosas y sociales, referidas a
su coyuntura, que comunican. Para hacerlo, cabe decir que se ha ahondado
no solo en un conjunto de estereotipos monstruosos bien definidos, sino
también en aquellos mecanismos intelectuales que operan en el proceso
de creaciéon del monstruo y que actian como una fuerza trasformadora de
lo que responde a los parametros de la norma. En cuanto a la metodologia
empleada, se ha operado sobre una seleccién de titulos representativa de
esta forma de literatura y el analisis de sus portentos ha sido encarado
desde una perspectiva multidimensional, pues se ha indagado en sus aristas
tigurativa, historica, iconografica, literaria, representacional, simbolica y
valorativa.

284



PROGETTO
MAMBRINO

oo arfor

HISTORIAS FINGIDAS

Estudio de la representacion del ermitafio
en los libros de caballerias

Daniel Mur Cantalejo
(Universidad de Zaragoza)

Institucion
Universidad de Zaragoza

Contacto
dmur(@unizar.es

Director(es)/a(s)
José Aragiiés Aldaz
Alberto del Rio Nogueras

Fecha prevista de defensa
2028

Palabras clave
Literatura espafiola, libros de caballerfas, hagiografia, ermitafio

Resumen

Esta tesis doctoral se propone estudiar la figura del ermitafio en los libros
de caballerias. En primer lugar, se realizara un repaso de las fuentes que
influyeron, en distinto grado, en la construccion del personaje: referiremos
informaciéon historiografica que resulta esencial para comprender la
evolucién del eremitismo, proceso que tiene un sutil reflejo en las
ficciones; también nos ocuparemos de la tradicién hagiografica castellana
y de la Materia de Bretafia, haciendo en estos casos una aproximacion mas
circunstanciada. Posteriormente estudiaremos las funciones que
desempefian los ermitafios en los libros de caballerias, haciendo una

Daniel Mur Cantalejo, «Estudio de la representacion del ermitafio en los libros de caballetias», Historias
Fingidas, 13 (2025), pp. 285-2806.
DOI: http://doi.org/10.13136/2284-2667/1757 - ISSN 2284-2667.

285


http://doi.org/10.13136/2284-2667/1757
file:///C:/Users/Federica/Downloads/dmur@unizar.es

Historias Fingidas, 13 (2025) — Tesis de doctorado

agrupacion de estas en bloques tematicos que comprenderan desde las mas
frecuentes y sencillas, como las relativas al hospedaje, a otras que admiten
analisis de mayor enjundia: por ejemplo, las visiones providenciales y la
practica de la oniromancia, o su papel como preceptores de caballeros en

agraz.

286



